
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 38 (1928)

Heft: 7-8

Artikel: Das Ziel der Erziehung

Autor: Farner, Gustav Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fern diese innere Versagung triebhafter Natur ist, wohnen ihr
zerstörende Tendenzen inne. — Seien wir hier kurz und halten wir bloss
fest, dass in dem triebhaften Aufwallen der Reifezeit die seelische
Gegensätzhchkeit bis zur Zerrissenheit sich steigern kann. Im
allgemeinen vertraut der Erzieher den sexualitätshemmenden
Strebungen des Heranwachsenden viel zu wenig und leistet so dessen
Selbstvertrauen nicht den richtigen Beistand. C. G. Jung hat einmal den
Ausruf getan, „dass die Moral nicht in Form von Tafeln vom Sinai
heruntergebracht und dem Volke aufgenötigt wurde, sondern die
Moral sei eine Funktion der menschhchen Seele, so alt wie die Menschheit

selber. Die Moral werde nicht von aussen aufgenötigt, man habe sie
in sich selbst, nicht als Gesetz, wohl aber als moralisches Wesen1)".
Wir dürfen also von einer angeborenen Moral, von einem kategorischen
Imperativ des Individuums sprechen. Und es handelt sich bei der
Erziehung darum, das im Heranwachsenden Bereithegende zu ahnen,
um eme möghchst geschlossene Persönlichkeit aus ihm zu bilden.
„Vergessen wir nicht, dass dasjenige, was wir die Moral nennen, zwar
in schembarem, nicht aber in wirklichem Gegensatz zum Verhalten des
einzelnen sem kann, der gelernt hat, ehrlich zu sein, ruhig das Körperliche,

Triebhafte in seinen Zusammenhängen mit dem Geistigen zu
betrachten, nicht blindlings, sondern sehend zu urteüen und zu
handeln2)."

Das Ziel der Erziehung.
Von Gustav Adolf Farner.

Soviel als theoretische Pädagogen, soviel verschiedene Erziehungsziele!
Es mag nicht ohne ausdauernde Beschäftigung mit den

Grundproblemen des Geisteslebens überhaupt gehngen, die ungeheure
Mannigfaltigkeit der Erziehungsziele als berechtigte Vielgestaltigkeit zu
erkennen. Eher neigt man zu einer scharfen Verurteüung und wertet
den Reichtum als Zerfahrenheit, womit auch das Zutrauen zur Pädagogik

als Wissenschaft erschüttert ist. Man neigt in diesem Fähe
zur Zuteilung der Pädagogik an die Künste, in denen Vielgestalt als
Ausdruck der einzelnen schaffenden Individuen höchste Berechtigung
hat. Bei näherer Prüfung wül aber die Pädagogik wieder nicht mit
all ihren Kennzeichen ins Gewand der Kunst passen, so dass man
sich genötigt sieht, trotz der scheinbaren Willkür in der Zielsetzung
und der sich daraus ergebenden Zielzerfahrenheit mit wissenschaftlicher

Einsicht an die Sichtung und Ordnung der Erscheinungen der
pädagogischen Theorien heranzutreten. Dabei lässt sich sowohl historisch

als systematisch ordnen. Mit der Ordnung ist aber die Erklärung
für die Vielgestaltigkeit noch nicht gegeben.

In der Entwicklung des menschlichen Geisteslebens lassen sich zwei
Arten der Auffassung der menschhchen Bestimmung - und aus dieser
ergeben sich ja unmittelbar die Erziehungsziele -deuthch unterscheiden.

*) Jung, Psychologie der unbewussten Prozesse. I. Aufl. Rascher, Zürich, 1917. S. 41.
s) Christoffel, Pubertät und Charakterbildung.

217



Die erste Gruppe umfasst die Ziele, welche in der Ausgestaltung
einer einzigen oder weniger Seiten des menschlichen Seins bestehen. Da
ist zu denken an die in allen Zeiten wirksamen Überwertungen des

Religiösen, Sozialen oder Wirtschaftlichen usw., die meist in
grundlegenden weltanschaulichen Systemen verwurzelt sind, oder aber in
bescheideneren Formen kleinen Kreisen, Parteien, Sekten und
dergleichen, erzieherische Aufgaben zuweisen. Jedes unmittelbar im
lebendigen Sein begründete Wirken, das sich in der Erfassung und
Ausentwicklung des Religiösen, Sozialen, Wirtschaftlichen, des Geistigen

insgesamt oder des Körperlichen oder des Individuellen betätigt,
kann, wenn die tiefere Einsicht in die Totahtät unseres Seins fehlt,
mit scheinbarem Recht und aher ehrlichen Überzeugung zum Ziel der
Erziehung erhoben werden. Ist in diesen Zielen gemeinsame Ver-
kennung des Menschen die hervortretenste zusammenordnende
Eigenschaft, so verbindet sie auch noch ein tieferes Band, das sie trotz ihrer
starken Unterschiedenheit sogar mit der zweiten Gruppe verknüpft.
Das ist das Streben nach vollkommenem Menschentum, nach
Erfüllung der uns gesetzten oder in uns liegenden Bestimmung. Aus den
uns gesetzten Bestimmungen wachsen die im Religiösen begründeten
Erziehungsziele; ebenso die sozialen und politischen, in denen nicht
Gott der Bestimmungsgebende ist, sondern die Gesellschaft mit den
aus ihr fliessenden Bedürfnissen und Forderungen des Zusammenbestehens

des Individuums innerhalb allgemein menschhchem,
nationalem oder parteilichem Verbundensein. Auch die wirtschaftlichen
Zusammenhänge können zu uns gesetzten, d.h. befehlend über dem
Willen des Einzelwesens stehenden Erziehungszielen führen.

Die zweite Gruppe hat aus der Verschiedenartigkeit dessen,
was als wahres Menschentum ausgegeben wurde, bereits einen der
Totahtät sich nähernden Schluss gezogen und umfasst so diejenigen
Ziele, die nicht mehr irgendeine einzelne, überwertete Äusserungsweise
des menschlichen Wükens als oberstes Ziel proklamiert, sondern das
gleichberechtigte Zusammenbestehen verschiedener Strebungen

des menschhchen Seins anerkennt, ohne dabei schon genügend
Einsicht, vor ahem aus nicht exakt-wissenschaftliche, in die
komplizierte Struktur unseres Seins zu besitzen.

Es ist eine langwierige, an Rückschlägen reiche Entwicklung
gewesen, bis die Erziehungswissenschaft den Intuitionen grosser
Geister folgend, die Vielgestaltigkeit der Menschennatur anerkannte.
Wo das aber geschah, stellte sich auch bald die Erkenntnis ein, dass
die Ausgestaltung eines reicheren Verbundenseins nur auf dem Wege
der Entwicklung geschehen könne, und zwar auf natürliche Weise,
ohne dass durch künstliche Massnahmen grundtreffende Veränderungen

zu erreichen seien. Bei Rousseau tritt diese Forderung nach
ungehemmter Entwicklung zum erstenmal in den Vordergrund, und
was der Genfer eigentlich damit wollte, war, den vielgestaltigen
Wirkungsweisen unserer Natur die Möglichkeit zur Entwicklung zu
geben. In derselben Richtung bewegen sich auch Pestalozzis Gedanken,
wenn schon er den erzieherischen Einflüssen eine ganz andere Rohe

218



zuweist als Rousseau, nach dem sich die pädagogische Tätigkeit in
einem ängstlichen Fernhalten der kulturellen Einwükungen auf den
Zögling erschöpft. Pestalozzi schwebt der Gedanke der Entwicklung
und insbesondere der der harmonischen deuthch vor Augen. Logisch
folgerte er weiter, dass, wo eine Entwicklung stattfindet, gewisse
Grundbetätigungen vorhanden sein müssen, und er war rastlos
bestrebt, diese Grund- oder Elementarbetätigungen zu finden. Dass
Pestalozzi überhaupt das Problem der psychischen Grundbetätigungen

gestellt hat, macht schon ahein seine überragende Grösse aus,
die ihn auf entscheidenden Gebieten von Rousseau — mit dem man
ihn gerne in einem Atemzuge nennt — trennt.

Nun hat man sich aber klar zu sein, dass der Gedanke der
Entwicklung in semer wissenschaftlichen Prägung natürlich Rousseau
wie auch Pestalozzi noch fremd war und fremd sein musste. Der
Entwicklungsbegriff ist ein spezifisch moderner und findet sich mit aüer
exakten Konsequenz auf das Geistesleben angewendet erst in den
Theorien des Zürcher Philosophen und Psychologen G. F. Lipps.

Hat nun Pestalozzi den Entwicklungsgedanken intuitiv erfasst,
und Goethe sich in der Ausgestaltung seiner Geniahtät von ihm leiten
lassen, so mangelte doch der damahgenZeit noch das Rüstzeug, um die
Tatsache der geistigen Entwicklung wissenschaftlich zu erforschen
und zu dokumentieren. Wenn nun G. F. Lipps in seinem gesamten
Lebenswerk den Gedanken der geistigen Evolution verfolgt, phüo-
sophisch erfasst und psycho-experimentell belegt hat, so ist damit der
Psychologie die Bahn geschaffen, um auf Grund der Entwicklungstatsache

die bisher dem exakten Forschen unzugängliche Ziehrage
der Pädagogik zu beantworten.

Wenn noch kein grundlegender Versuch der Erfassung der
geistigen Entwicklung des Kindes in zusammenfassender Form gebunden
vorliegt, so hat das seinen Grund in der Neuheit der entscheidenden
Erkenntnisse. Wohl fehlte es nicht bisher an Psychologien des Kindes.
Aber, wenn schon der Entwicklungstatsache schrittweise Beachtung
geschenkt wurde, so fehlt es doch ahen mehr oder weniger an der letzten
Einsicht in die geistige Evolution, in der — wie Lipps prachtvoü
darstellt — sich die psychischen Betätigungen aus der Grundform des
Lebens überhaupt herausgestalten. Solange die Psychologie in den
einzelnen Seelenfunktionen, in Denken, Fühlen, Wollen usw. besondere

einzelne Vermögen zu sehen glaubte, die sich zwar jedes für sich
entwickeln mochten, war ein Erfassen der geistigen Gesamtentwicklung
unmittelbar aus derManuestation des Lebenstriebes heraus unmöglich.

Aber auch die an das Organische gebundene Psychologie, sei es
die heute immerhin etwas ausser Kurs geratene physiologische Richtung

oder die organisch-mechanistische, werden — bei aller Achtung
vor jedem ehrlichen Forschen sei das gesagt — der Pädagogik keine
entscheidenden, zielbestimmenden Tatsachen offenbaren. Denn es

mag auch der subtilsten Untersuchung nie und nimmer gelingen, das
Wesen des Menschen einzig und aüein in seiner organischen Struktur
begründet zu finden. Nur der klare Bhck auf die Äusserungen der

Schweiz Pädagog. Zeitschrift 1928. — 16
219



geistigen Entwicklungen wird das Ziel der Pädagogik erkennen lassen.
Dann müssen auch die mannigfachen Teü- und Scheinziele religiöser,
sozialer, politischer oder irgendwelcher Art als oberstes Ziel der
Erziehung dahinfahen. Wenn der Pädagoge erkannt hat, dass es nur
ein Ziel geben kann, dasjenige, das Pestalozzi unter der harmonischen
Emporbüdung aüer im Menschen liegenden Kräfte verstanden hat,
dann wird es möghch sein, die Erziehung des Menschen frei von beste
Kräfte unterdrückenden Einseitigkeiten zu betreiben. Ist aber der
Mensch ein Produkt der Entwicklung, so kann nur die Entwicklung

des Lebens und insbesondere des geistigen das Ziel
der Erziehung sein. Dieses aber ist unlösbar verbunden mit dem
Ideal des sich ausgestaltenden Wesens, dem höchstentwickelten
Menschen. Diesen nennen wir herkömmlich Genie. Das -wirkliche
Genie, so wie wir es für uns immer noch am nächsten in Goethe
verwirklicht sehen, ist das Ergebnis seiner allseitigen, harmonischen
Entwicklung, in der es zum Erfassen aüer Zusammenhänge des Lebens
kommt. Diese konzentrieren sich für uns ün Bewusstsein des unendlichen

Wükens, als dessen Besonderung wir Tons erkennen, und im
Bewusstsein der endlichen Zusammenhänge, unter denen uns am
stärksten die sozialen Bindungen, mit ihrem unlösbaren Verknüpftsein

ans Wirtschaftliche, bedingen. Wenn es also zu einer vohen
Ausgestaltung des rehgiösen und sozialen Verhaltens kommt, so ist
damit gesagt, dass der hochentwickelte Mensch der sittlich wertvollste ist.

Wenn wir in der Entwicklung des Menschen das Ziel der Erziehung
erkannt haben, so schliesst sich sofort die Frage nach dem an, was
denn die Pädagogik an die Entwicklung beizutragen vermöge. Hierin
ist man sich nicht einig, und die idealistischen Pädagogen haben gerne
ahezeit den Mund voh genommen, wogegen Rousseau der Eigenart
der Entwicklung ahem schon nur Gutes zutraut. Für den modernen
Pädagogen gibt es zwischen beiden Extremen ein edles Feld der
Bescheidung einerseits und andererseits der freudigen Zuversicht. Wenn
wir der normalen Entwicklung mit den nötigen Voraussetzungen die
Tendenz zum Guten zutrauen können — und die Erfahrungen,
wonach schlechte Menschen als minderentwickelte nachgewiesen werden,

gibt uns recht —, so hegt es dem Pädagogen ob, die
Entwicklungsbeeinträchtigungen endogener und exogener Ursache zu
bekämpfen. Wer weiss, was das heisst, ein Kind vor Entwicklungsschädigungen

zu bewahren, der anerkennt die Aufgabe des Erziehers
als eine unendlich schwere und verantwortungsvolle, der er nur
gewachsen sein kann, wenn er mit den Grundtatsachen der Entwicklung
wüklich vertraut ist. Dazu ist nun die Psychologie da, die für das
Geistesleben die Bahn der Entwicklung weist. Auf das Geistesleben
aber kommt es für den Menschen ja letzten Endes an. Dieses kann sich
in unerschöpfhchen Weisen ausgestalten und bestimmt das Individuum
viel entscheidender als das Körperhche, dessen Entwicklungsmöghch-
keiten eng an die biologischen Gesetze, an die Beschaffenheit der
Keimsubstanz gebunden sind.

220


	Das Ziel der Erziehung

