
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 38 (1928)

Heft: 7-8

Artikel: Jeremias Gotthelf als Erzieher : 2. Teil

Autor: Corrodi, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jeremias Gotthelf als Erzieher.
Von Dr. Hans Corrodi.

(Schluss)

Es erhebt sich die interessante Frage : Wie stellt sich Gotthelf zu
jenen Gesellschaftstheorien, die das Los der Armen und Schwachen
heben wollen und immer wieder hochdenkende, von edler Humanität
bewegte Geister anderer Stände auf die Seite des Proletariates ziehen,
er, der aktive Christ, dessen Herz macht- und glutvoll für das Leben
jeder Kreatur schlägt, der zu tiefst in die menschhchen Herzen schaut?
Gotthelf hat nie geschwankt, auch in seiner Jugend nicht, er hat in
ihnen nie etwas anderes gesehen als „Theorien und Dummheiten des
Menschen", die in unseliger Verblendung in das Werk der Schöpfung
eingreifen, die alte Ordnung Gottes verbessern wollen. „Gleichheit
sei gegen die Ordnung Gottes, lässt er den alten Meister in Jakobs, des
Handwerkgesellens Wanderungen' sagen, in der ganzen Natur sei
keine Gleichheit, kein Baum sei wie der andere, keine Kuh wie die
andere, kein Gesicht wie das andere. Und sowenig ihr alle Gesichter
gleich machen könnt, sowenig könnt ihr jede Lage gleich machen,
jedes Verhältnis." Die Armut gehört zur Ordnung Gottes. Vor allem
ist sie ihm nicht gleichbedeutend mit Elend und Unglück. Mcht der
Besitz macht reich, sondern die Fülle des Herzens. „Man faselt viel
von reich und arm," sagt er im „Schulmeister", „und vergisst immer
wieder, dass es das Herz allein ist, das reich macht oder arm." Und
an anderer Stelle: „Christus sagt uns, wo das Übel liegt: nicht in den
Zuständen der Welt, sondern in den Zuständen der Seele, nicht in der
Armut, sondern in der Sünde; und nicht in der Revolution ist das
Heil, sondern in der Wiedergeburt des innern Menschen." Gotthelf hat
seine ganze schöpferische Gestaltungskraft aufgeboten, um einerseits
das Leben der in Frömmigkeit und Treue ausharrenden Armut zu
glorifizieren, anderseits die Gefahren des Reichtums zu schildern:
Käthi, die Grossmutter überwindet „in mehr als vierzigjährigem
Heldenmut, der im Kampf aushielt, wenn auch der Feind nie fliehen
wollte, sondern alle Tage neu ansetzte," die furchtbarsten Bedrohungen
ihrer Existenz durch Überschwemmung, Kartoffelkrankheit,
Arbeitsunfähigkeit des Sohnes, mit den schwachen Kräften eines alten,
ungebildeten Mütterchens, in unerschütterlicher Treue und Zuversicht.
Auf der anderen Seite zeigt er uns in „Geld und Geist" in einer mit
beispielloser Folgerichtigkeit und Wahrheit entwickelten seelischen
Krankheitsgeschichte, wie sich die lichte, reine Atmosphäre eines
reichen, patriarchalischen Bauernhofes, eines jener uralten Edel-

x) Siehe auch Juni-Nummer.
Heft 7 und 8 erscheinen zusammen in einer Doppelnummer. Die „Erfahrungen",

die für Heft 8 vorgesehen waren, werden Heft 9 angeschlossen.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift, 1928. — 13 171



sitze, deren Leben Gotthelf wie kein anderer zu entfalten wusste,
durch einen materiellen Verlust trübt, wie er die Gatten, zwei der
vollendetsten und harmonischsten Menschenbilder Gotthelfs,
auseinanderbringt, wie der Schaden weiterfressend die Familie
zersetzt, bis in jener grandiosen Szene im Ehebett in der Stille der Nacht,
als Aenneli zum erstenmal wieder laut betet, die Urquellen der Seele
den starren Panzer der aufgehäuften seelischen Krankheitsstoffe
durchbrechen und in tiefster Erschütterung die Gatten wieder neu vereinen.
Oder er zeigt uns, wie Uli. der sich als Knecht so prachtvoll entwickelt
und hinaufgearbeitet hat, als Pächter unter den Sorgen um den äusseren

Besitz seehsch beinahe zugrunde geht. Die Armut gehört zu Gotthelfs

Weltbild, zur alten Ordnung Gottes. So wenig es seinem
unbestechlichen Wirklichkeitssinn einfällt, ein System auszuhecken, das
jedem Pflänzchen und Tierlein den Kampf ums Dasein, um den
nährenden Boden, um einen Platz an der Sonne ersparen könnte, so
wenig glaubt er daran, dass durch Organisation irgendwelcher Art
die Armennot geheilt werden könne. Er hat für solche Pläne nur
Spott übrig: „Eigentlich hätte der liebe Gott mit jedem Menschen
ein himmlisches Kindermädchen sollen geboren werden lassen, mit
einer Unmenge von Vorräten an Geduld und Vorsicht, dass ja das
gute Menschenkind den Fuss an keinen Stein stosse. Aber dies wohte
der liebe Gott nicht Denn dies ist eben die Ordnung Gottes, dass
der Sünder durch Weh zum Wohl geführt wird, dass Züchtigungen
wirken friedsame Früchte der Gerechtigkeit, dass, wer sich nicht
bekehrt, untergeht."

Im Gegensatz zu unserer Zeit erwartet er vom Staat und von
Gesetzen allein keine Heilung. „Wo Staat oder Gemeinde die Hände
in etwas haben, erstarrt das Leben und die Liebe flieht, es entstehen
Pöstlein, Stehen, Protektoren und Protegierte, das eigene Ich spielt
seine Rolle, und die Sache wird vergessen." Und über die Armengesetze

schreibt er: „Weil man den Gesetzen vertraute und mit ihnen
für alles gesorgt zu haben glaubte und die Gesetze dem Buchstaben
nach handhabte, so vergass man, dass der Arme ein Mensch, ein Bruder
sei, vergass über dem Gesetz die Liebe, die einzige Mutter aller Gaben,
die Segen bringen; vergass über dem Leibe die Seele." Natürlich
verschmäht er die Mithilfe von Organisationen im Rahmen des
Möglichen nicht; er hat, um Sparkassen populär zu machen, eine
Erzählung eigens zu diesem Zweck erfunden und verlangt darin sogar,
dass der Fabrikherr einen Teil seines Gewinnes in guten Zeiten
anlege, damit in Krisenzeiten die Fabriken erhalten werden können; —
ein erstes Auftauchen der Idee sozialer ArbeitsVersicherungen. Aber
mit dem Gelde allein ist es nicht getan. Krankenkassen, meint er,
sind recht schön, „aber Krankenkassen sind keine Menschen mit
warmen Herzen, sie haben nur kaltes Geld, höchstens gewärmte
Betten." Er befürchtet von all diesen Formen der Organisation eine
Zunahme der „herzlosen modernen Selbstsucht," der „eiskalten
Freisinnigkeit," die, im Vertrauen auf jene Institutionen, Auge und
Herz vor dem Elend des Mitmenschen verschliesst.

172



Wir dürfen bei dieser Stellungnahme Gotthelfs zur Armennot
nicht ausser acht lassen, dass er immer von den in seiner engern Heimat

gegebenen Verhältnissen ausgeht, wo es ein industrielles
Proletariat noch nicht gab, ein Arbeitssuchender auch Arbeit fand
und für den Armen die Möglichkeit bestand, es auf einen grünen
Zweig zu bringen. Als Ursachen der Armennot nennt er in erster Linie
das Verdingen der „Güterbuben" in geizigen, zuchtlosen, verwahrlosten

oder verbrecherischen Familien, den Kiltgang, zuchtloses
Leben, in verantwortungslosem Leichtsinn geschlossene Ehen. „Diese
furchtbaren Ehekloaken nun bilden den Kessel, in welchem die Armut
gebraut wird, aus dem heraus in immer grösseren Strömen Menschen
fluten, verkümmert an Leib und Seele, Gott ein Ärgernis, den
Menschen eine Last." So sind die hauptsächlichsten Quehen der Not
nicht äusserliche, sondern innerliche, ein verdorbener, versunkener
Sinn, gelähmte, unentwickelte Seelenkräfte. Darum gibt es für ihn
auch nur eine Rettung: die Erziehung, die Stärkung, Aufrichtung
und Läuterung dieser Seelenkräfte. Und nur die Liebe, die an Stehe
der verstorbenen oder pflichtvergessenen Eltern tritt, vermag dieses
Werk zu vollbringen: „Zum Kinde, dem Hilfsbedürftigen, das keine
Liebe auf Erden empfängt, oder das von aller Liebe verlassen worden,
soh die Liebe treten, soll dem armen Kinde Gott und Götti sein."
Und Gotthelf bescheidet sich nicht mit der schönen Theorie; er setzt
sie in mühevoller Arbeit ins Werk um. Er fasst den Gedanken einer
Armenerziehungsanstalt, schreibt, um die Hilfe der Öffentlichkeit
für sie zu gewinnen, ein eigenes Buch „Die Armennot", und widmet
ihr in den gleichen neunzehn Jahren, da er die 26 mächtigen Bände
der neuen Gesamtausgabe in unerhörter Arbeitsleidenschaft geschrieben,

den Rest seiner Zeit als Präsident oder Vizepräsident; er
besuchte „sini Buebe", (die den agressiven Pfarrherrn „als strengen
und gewaltigen Strafprediger" anfangs eher fürchteten als liebten)
trotz der Entfernung allwöchentlich ein bis zweimal und fehlte in
zwanzig Jahren nur ein einziges Mal in der AufSichtskommission!

Gotthelfs Gründung stand durchaus auf dem Boden der Ideen
Pestalozzis. In seinem Namen ruft er auf zur Linderung der Armennot,

ihm widmet er herrliche Worte, wie schönere zu seinem Ruhm
vielleicht nie geschrieben worden sind (Armennot, 5. Kap.). Lhn
nennt er den Hochbegabten, der das Wehen eines neuen Geistes
vernahm, der erkannte, dass in den Kindern das Heil der Welt liege,
das sie die wahren Tempel seien, in denen wir uns entsündigen,
heiligen könnten; sein Werk soll ein „lebendig Monument" des grossen
Erziehers sein.

Es war in Pestalozzis Geist gehandelt, wenn Gotthelf in seinem
Misstrauen gegen künstliche Organisationen den Gedanken einer
eigentlichen Erziehungsanstalt verwarf und die Kinder in die Ur-
zelle des sozialen Organismus, in eine bestehende Familie einpflanzte.
Als ihn praktische Schwierigkeiten nötigten, sie zur Anstalt zu
erweitern, war es seine höchste Sorge, ihr den Charakter einer Anstalt
zu nehmen und den einer Familie zu erhalten.

173



Die Grundlage aller Erziehung ist für Gotthelf wie für Pestalozzi
die Familie. Den herrlichen Aussprüchen Pestalozzis über die
Bedeutung der „Wohnstube des Volkes" stehen zur Seite Gotthelfs
Worte zum Preis der Ehe. „Beim Tiere gattet nur der Leib mit dem
Leibe sich, sagt er im „Schulmeister", der Mensch nimmt eine Seele
in sich auf, und Seelen gehen von ihm aus; das ist göttlich, ein Zeugnis

seiner göttlichen Natur." „Und lasst euch nicht irren durch
ödes Geschwätz unseliger Toren, ruft er in „Geld und Geist", es
ist nicht der Staat, nicht die Schule, nicht irgend etwas anderes des
Lebens Fundament, sondern das Haus ist es. Nicht die Regenten
regieren das Land, nicht die Lehrer büden das Leben, sondern Hausväter

und Hausmütter tun es; nicht das öffentliche Leben in einem
Lande ist die Hauptsache, sondern das häusliche Leben ist die Wurzel
von allem, und je nachdem die Wurzel ist, gestaltet sich das andere."
Die Famüie ist ein natürlicher Organismus: „Jede Haushaltung
wächst, entfaltet sich einer Pflanze ähnlich, je nach ihrer Art und
dem Boden, in dem sie wächst, entweder als schwaches Stengelchen
matt und langsam, oder als üppiges Schlinggewächs über den Boden
streichend, an grossen Stämmen Halt und Saft suchend, oder aus
schwachen Wurzeln dünn und lang hochaufstrebend, aber nicht für
lange, oder aber tief wurzelnd, langsam wachsend, in starkem Stamm
sich rundend, weit sich ausbreitend, tief im Boden gefasst, über die
andern emporragend." Jede Familie hat ihren eigenen Geist, ihre
Atmosphäre, ihre „Farbe" und alle Glieder eines Hauses sind mit
dieser Farbe „angelaufen"; eine Trübung, Vergiftung dieser
Atmosphäre, eine Erkrankung eines Gliedes dieses Organismus, zieht
eine Erkrankung des ganzen Hauses nach sich, erzeugt die ersten
Symptome der Entartung, des Zerfalls, wie es Gotthelf mit
unüberbietbarer Meisterschaft im ersten Teü von „Geld und Geist" gezeigt hat.

Entscheidend für diese innere Atmosphäre der Famüie ist nicht
der Mann, wenn ihm Gotthelf auch seine Stehung als Haupt der
Familie gewahrt wissen will, sondern das Weib, die Mutter. Vertritt
der Mann die Realität, die Welt und ist sein Wesen fast immer
brutaler Egoismus, so nennt Gotthelf das Weib „des Hauses Licht und
die allgegenwärtige Schaffnerin Gottes." Dem Mann gehorchend und
sich fügend, beherrscht sie doch den Geist des Hauses durch die
Kraft der Liebe, durch die Macht des Gemütes, und wird damit zur
Büdnerin ihrer Kinder. „Die Weiber sind der Sauerteig des Hauses,
von ihnen nimmt das ganze Haus Geschmack und Geruch an. Und
das Haus ist die Pflanzschule künftiger Geschlechter. Das weibliche
Geschlecht ist darum von hoher, gewaltiger Bedeutung durch sein
Walten im Hause für Sitte, Zucht und Frömmigkeit; und die Wohlfahrt
eines Landes hängt mehr vom Walten des Weibes ab, als Männer und
Regenten sich einbüden." Als Mutter ist die Erziehung ihr natürlicher
Beruf. Nicht Theorie und System, nicht Phüosophie oder Pädagogik
lenken diese Erziehung, sondern die höhere Weisheit der Natur, der
Mutter selber unbewusst. Wie das Füllen von Natur an die Stute
gebunden ist, das Rehkalb an die Rehgeiss, ihr folgt und zu ihrem
174



Abbüd wüd, so büdet sich das Kind zum Ebenbild der Mutter. Die
Liebe gibt dem Weibe eine Weisheit, die über den Verstand aller
Denker und alle Bewusstheit weit hinausgeht. Von Mädeli, diesem
unvergleichlichen Büd emer Mutter, meint Gotthelfs Schulmeister,
Peter Käser: „Es war ohne sogenannte Büdung und doch dachte
es so sinnig, waltete so lieblich, trug so kräftig, dass man so was
unter dem Kittel nicht vermutete Ich konnte nicht anders denken,
als dass das ahes von der Liebe komme, welche Mädelis Verstand
schärfe, ihre Kraft erhöhe, kurz die Trägerin, Nährerin, Leiterin aller
Kräfte geworden. Für solche Liebe ist eigentlich das weibliche Gemüt
geschaffen, ein Thron ist in demselben für sie aufgebaut, von dem
herab soll sie regieren, eme Fülle von Kraft steht ihr zu Gebote, alle
Empfindungen weiht und heüigt sie, und aus den Empfindungen,
nicht aus den Gedanken, entspringt des Weibes ganzes Wesen." Gotthelf

ist nicht müde geworden, die wunderbare Kraft des Weibes in
einer unvergleichlichen Reihe von Frauenbüdern zu feiern und man
kann nicht daran vorbeigehen, wenn eme so hochbedeutende Frau,
wie Ricarda Huch sagt : „Keiner der grossen Dichter, auch Goethe
nicht ausgenommen, hat die Frau so hoch über das Irdische erhoben
und zugleich mit so festen Füssen auf die Erde gesteht, und darum so
voüendete Frauengestalten geschaffen, wie Gotthelf."

Ganz anders die Männer und Väter : „Dem Feldherr vor beginnender
Schlacht gleicht der Hausvater nach geschlossener Ehe Er wül
ihr abringen eine sichere Stätte, Platz zu einer Ehrensäule; er prüft
die Welt, misst seine Kräfte, beginnt endlich den Kampf mit den
vorhandenen Kräften und im Vertrauen auf Gott." Dem Mann liegt die
Sorge für das Wohlergehen des Leibes ob, der Kampf um den Platz
an der Sonne. Die Bauern gotthelfs stehen gewaltig breit und fest
auf der mütterlichen Erde, tief verwurzelt, in knorriger Grösse und
Derbheit. Das vegetative und animalische Leben durchflutet sie und
beherrscht sie; das Licht aus der Welt des Geistes dringt in diese
harten Schädel nur in starken Brechungen zu Bauernschlauheit, zu
untrüglichem Wirklichkeitssinn, zu Geschäftspfiffigkeit und bedenkenlosem

Erwerbsgeist, bestenfalls zu überlegener Menschenkenntnis und
Lebensklugheit. Ihre Natur ist harter, manchmal furchtbarer Egoismus;

allem Höheren, aUem Idealismus setzen sie dumpfe Taubheit,
zähen Widerstand entgegen. Nur wenige Männer hohen und
bedeutenden Sinnes hat Gotthelf gezeichnet, so etwa den prachtvollen
Bodenbauer, den Erzieher seines Knechtes Uli, den überlegenen
Ankenbenz, einige alte weise Pfarrherren, den stoischen Idealisten
Doktor Ruedi (in dem Gotthelf mit generöser Vorurteüslosigkeit einen
Helden und Märtyrer der modernen Wissenschaft einem eifernden,
bornierten Pfarrvikar gegenüberstellt) und Teil. Dessen Apfelschuss
aber erklärt er nur möglich als Tat eines Vaters, dessen Kind „den
Glauben zu ihm hatte, dem Glauben an Gott gleich, dass des Vaters
Hand sein Kind nimmer verletzen werde. Dieser Glaube ist grösser
noch als der Schuss, ehrt höher Vater und Kind. Aber, im Winde
kommt dieser Glaube nicht, gepflanzt muss er sein und gepflegt je

175



einen Tag um den andern vom ersten Bewusstsein des Kindes an
Ohne diesen Glauben des Kindes wird kein Vater ein Teil."

In den patriarchalischen Verhältnissen, die Gotthelf im Auge und
im Sinne hat, spielen auch die Grosseltern, die zum Verband des
Hauses gehören, in der Erziehung eine wichtige Rolle. Die Liebe der
Eltern ist der Sonnenschein, in dem die Kinder reifen. „Sonnenschein
ist wohl herrlich und die Hauptsache, aber ohne Tau verkümmerten
im Sommer die Pflanzen doch Die Grosseltern sind der Tau der
Kinder; sie sind's, die mit ihrer freien Liebe die kindliche Liebe
nähren, frisch erhalten, immer ein offenes Herz haben für der Kinder
Leiden und Freuden, dafür sorgen, dass das Gemüt des Kindes
nicht erstarre im rauhen Leben, sondern weich und offen bleibe dem
Guten, dem Schönen, der Liebe. Und wiederum erquicken die Kinder
das alternde Herz, das sonst ganz öde wäre und ebenfalls vertrocknete.

Denn die Kinder smd dem elterlichen Herzen entwachsen,
bedürfen der Hülfe weniger, sind verschlossener geworden; an ihrer
Statt ziehen die Grosskinder ein und füllen es mit neuen Freuden,
neuen Hoffnungen, erquicken es täglich mit dem Tau der Liebe."

Findet so Gotthelf in reicher Fülle die herrlichsten Worte, um die
Beziehungen und Bindungen dieser Urzelle des sozialen Organismus
in ihrer Bedeutung zu vertiefen und zu verklären, so sind in seinem
Werk die Schüderungen schlimmer Eltern und misslicher Verhältnisse

weit zahlreicher. Als Pfarrer hat Gotthelf die Erfahrung
gemacht, dass es nicht genügt, den Leuten ideale Verhältnisse in Worten
auszumalen; Worte bleiben ihnen Worte; dass zwischen Worten und
wirklichen Verhältnissen Beziehungen bestehen sohten, vergessen sie;
meistens wissen sie überhaupt nicht, in welch traurigen Verhältnissen
sie leben. So bemüht sich Gotthelf, neben allen anderen Mängeln und
Schäden des sozialen Organismus, auch die Mißstände in der
Erziehung der Kinder in Büdern von äusserster Drastik vorzuführen.
So stehen neben den Bildnissen von idealen Müttern wie Mädeli (ün
„Schulmeister") und Vreneli (im „Uli, der Pächter") Eltern, die durch
Affenliebe sündigen, Eltern, denen die Kinder eine verhasste Last
bedeuten, pflichtvergessene Mütter, nichtsnutzige, selbstsüchtige,
verdorbene, lieblose Geschöpfe, schlimme Väter und schlimmere
Mütter. Ist der Geist der Familie verdorben, sind die Eltern von
Selbstsucht angekränkelt, so nützen alle Erziehungsmittel nichts: „Die
meisten Menschen," sagt er in der „Armennot", „vergessen fort und
fort die innere, unsichtbare Welt, die der Mensch in sich trägt, an der
er mit schöpferischer Kraft arbeitet ununterbrochen; sie sehen nur auf
das sichtbare Tun und Lassen und versuchen, dieses mit Worten und
Schlägen bei ihren Kindern zu bestimmen Dazu flucht der Vater,
heult die Mutter; sie heben ihre Hände auf gegen das arme, sündige
Kind; sie begreifen nicht, dass sie selbst es waren, welche desselben
inneres Leben vergüteten, dass nun eigentlich gar nichts anderes zum
Vorschein gekommen als der Same, den sie selbst in dieses innere
Leben geworfen, dass nur der Brand aus dem Dache geschlagen hat,
den sie selbst unter dem Dache angebrannt." Solchen Eltern bedeuten

176



Kinder nicht „eme Gabe Gottes", das Glück des Lebens, sondern eme
schwere und unwillig ertragene Last: „Ihr Dichten und Trachten
geht darauf aus, es gut zu haben auf der Welt. Zu diesem Guthaben
sohen andere Menschen ihnen helfen, und wer sie daran stört,
betrachten sie als eme Last oder als einen Feind. Kinder stören also vor
aüem aus ihre Behaglichkeit, ihr Guthaben durch unruhige Nächte
und geschreivolle Tage; aber Kinder kosten auch. Und wenn es auch
nur täghch für einen Kreuzer Müch wäre, so muss besonders bei
Armen, wo das Einkommen und Ausgeben gewöhnlich grad aufgeht,
dieser Kreuzer an emem Orte erspart werden, entweder am Kaffee
der Frau oder am Schoppen des Mannes". Aber nicht nur durch
Selbstsucht wird an den Kindern gesündigt, auch durch blinde Affenhebe,

die das Kind zum selbstsüchtigen, launischen Despoten
erzieht. Ein Beispiel solch falscher Erziehung von ungeheuerlicher
Drastik, das all die vielen andern aus dem Felde schlägt, bietet Anne
Bäbi Jowäger mit ihrer Art, Kinder und Grosskinder zu „erziehen".

Kern Dichter hat wohl die Bedeutung der Kinder für das Leben
der Eltern tiefer erfasst als Gotthelf; keiner hat zu ihrem Preise
erhabenere Worte gefunden; keiner hat sem Ohr mit mehr Liebe und
Verständnis an ihr kleines Herz gelegt, um es zu belauschen, auch
wenn er kerne eigentlichen Kindergeschichten geschrieben hat und
sein dichterisches Interesse eigentlich eher noch der Erziehung der
Eltern durch die Kinder, der reinigenden und läuternden Wükung
der Kinder auf die Herzen der Eltern, als der systematischen
Erziehung der Kinder durch die Eltern, gut. „Kinder bleiben die Mittler
zwischen Gott und den Menschen, verbinden und sühnen die Menschen
miteinander. Ohne Kinder wäre die Welt eme Wüste, die Wandernden
würden erst zu Tieren werden, dann verschmachten. Wo Kinder nicht
eme Gabe Gottes smd, jedes ein Zug nach oben, wo Kinder erst eine
Last smd, später Diener der Selbstsucht, welche sich auch auf hundert
Weisen formiert, werden sohen, da ist dem Volke der Himmel
verhüllt, bei den Wurzeln fault es an." In einer Zeit, wo der Geburtenrückgang

allgemein geworden, sich nicht nur das Zwei-, sondern sogar
das Einkindersystem durchgesetzt hat, müssen Worte, wie die
folgenden, zu denken geben: „Kinder sind des Staates grösste Schätze,
wie sie des Hauses reichste Gaben sind. Aus den Kindern blühen die
Kräfte auf, welche bessere Zeiten schaffen sollten; sie sind jedes
Gemeindewesens höchster Zweck, und in welcher Kinderseele die grösste
reinigendste Kraft verborgen sei, weiss der klügste Staatsmann nicht.
Darum ist ein jedes Kinderleben von heüiger Bedeutsamkeit und eines
jeden Kindes Tod ein schmerzlicher Verlust, dessen Grösse niemand
zu ermessen vermag."

Immer wieder zitiert Gotthelf das Wort Christi: „So ihr nicht
werdet wie die Kinder —", dass es nicht der Pfarrherr tut aus Berufes
Gründen, sondern der Mensch, der Dichter, der zu tiefst das Wesen
aher Kreatur durchschaut, dessen Leben sich mit ahem Leben eins
fühlt, auch mit dem kleinsten und unscheinbarsten, dessen Seele
von heüigem Mitleid überflutet, beweisen die ergreifend schönen

177



Worte über Leiden und Freuden armer Kinder im „Schulmeister"
(2. Bd., 1. Kap.): „Ach, ich habe schon manchmal mein Ohr gelegt
an solche kleine, arme Herzchen, die so vieles sehen müssen und nichts
besitzen, die in Not und Kümmernissen gespiesen und getränkt werden

Da habe ich vernommen, was die Menschen nicht ahnen,
sinnige Gedanken und tiefe Gefühle, habe sie weinen hören ün Herzen.
Aber was mich weinen machte, war, wenn diese kleinen Herzchen sich
einmal freuten, freuten über Dinge, die andere Menschen nicht sehen,
reiche Kinder achtlos zertreten, und diese Freude war so rem, so
kindlich und umwob so schnell den eingegrabenen Kummer, wie reiche
Kinder sich nimmer freuen können. Aber selten jemand denkt an
die Freude armer Kinder als unser liebe Herrgott, der bunte Steinchen

für sie geschaffen, schöne Blümchen und Stecken, krumme und
gerade. Ach, die erwachsenen Menschen wissen selten mehr, was
rechte Freude ist!"

Für die Natur des Kindes in ihrer Weichheit, Unselbständigkeit,
in ihrem Anschmiegebedürfnis und Trieb nach oben, findet Gotthelf
ein herrliches Gleichnis („Schulmeister" I, 27. Kap.). Er vergleicht es
dem Efeu, der an emem Stamme empor sich winden und schlingen
muss, um in Sommerhitze und Winterschnee saftig zu grünen, elend,
traurig, unbeachtet aber am Boden hinkriecht, wenn der Baum stürzt.
„Wie wunderbar ähnlich ist nicht der Mensch — nicht Tier, nicht
Engel — dieser Pflanze — nicht Kraut, nicht Baum! Der Mensch ist
für den Himmel geboren, zu ihm sieht sem Auge empor, nach ihm
hin zieht ihn sena Geist; aber sein Auge hebt sich nicht, sem Geist
zieht ihn nicht, wenn sie Weder Stütze noch Stamm finden, sich
aufzurichten nach oben Gebt dem Kinde aber eme Mutterhand, in
die sein tastend Händlern sich lege, einer Mutter Arm, der es vom
Boden hebt, emer Mutter Auge, das es vom Boden zieht zu ihr hinauf,
und seht nun, wie das Kind sich aufrichtet auf seme Füsschen, an
der Mutter empor sich schlingt; seht, wie sem Auge sich aufschlägt,
das Mutterauge sucht, den Himmel findet und wie unter goldenen
Locken hervor das Engelchen zu lächeln beginnt. So rankt am Mensch
der Mensch empor zur Menschengestalt, aber auch seme Seele schlingt
sich an Seelen auf und saugt aus ihren Säften Nahrung zum Wachstum

und hält an ihnen sich fest. Oh, es ist eigen, wie die kleinen
Seelen kiemer Kinder ihre Fühlfäden tastend ausstrecken nach
grösseren, festeren Seelen, sich da anklammern und einsaugen und an
ihnen sich aufrichten. ."

Rechte Eltern aber sind „Zwillingsstämme", in deren Nähe „kerne
Seele am Boden kriecht, sondern alle an den Stämmen, tausendfach
verschlungen, die Höhe suchen. Oh, es ist herrlich zu sehen, wie da
zwei Kräfte walten unwiderstehlich, wie der angeborne Trieb nach
der Höhe die jungen Seelen hintreibt zu den Stämmen, und wie diese
mit dem Atem und Duft der Liebe, der rings um sie weht, die von
eigener Kraft getriebenen mit unwiderstehlicher Gewalt noch
anziehen und festhalten. Auch hier ist die Liebe, die bindet; an emer
Eissäule hinauf würde kein Efeu sich winden."
178



Der „Atem und Duft der Liebe" — alle Erziehung wird nur durch
ihn lebendig und ist ohne ihn nichtiges Stückwerk. Aber die Liebe
ahem tut es nicht: „Kein Kind, und besonders ein roh erzogenes
Kind, wird aus purer lauterer Liebe gehorchen, wüd nicht auf einmal
seinen Wülen unterordnen, den es sonst frei walten lässt. Die Liebe
wirkt nur da Gehorsam, wo sie mit der Achtung begleitet ist, und diese
Achtung muss errungen werden dadurch, dass das Kind fühlt, ein
höherer, kräftigerer, stätigerer Wüle stehe dem seinigen entgegen,
dieser Wüle lasse sich nicht blenden, nicht umgehen, nicht einschläfern,
sondern er sei gleich fest und bestimmt am Morgen wie am Abend."
Diese Achtung aber geht ins tiefste Blut hinein und schwindet nie
mehr, — ein tröstlicher Gedanke für jeden Erzieher, jeden Lehrer:
„Es ist etwas Eigentümliches mit dem Respekt, der durch überlegene
Kraft eingeprägt worden ist, der schmüzt nicht wie Schnee in der
Aprüsonne. Ein solcher Respekt bleibt so lange im Herzen, als der
lebt, welcher denselben eingeprägt hat und noch länger." Diese tiefere
Achtung beruht auf einem seelischen Verhältnis, nicht auf äusserer
Disziplin und mit äusserlichen Mitteln wird sie nicht erworben.
„Äussere Zucht und Ordnung dürfen daher nie die Hauptsache sem in
der Erziehung; sie wüken oft nicht einmal so lange, als die Eltern
über die Kinder die Rute schwingen. Darum schlagen Kinder strenger
Eltern oft so fürchterlich über die Stange; darum werden oft Kinder
braver, liebender, aber schwacher Eltern die fürchterlichsten Qualen
derselben."

Die Eltern sind jedoch nicht nur die Erzieher der Kinder, — die
Kinder sind auch Erzieher der Eltern. Sie erwecken im Vater das
„Gefühl der Vaterwürde, und dass durch seine Hände Gott Haus und
Kinder regieren wül; es erwacht das Verlangen, vor ihnen zu wandeln,
dass sie den Vater ehren müssen ' und schauen mit Ehrfurcht auf
seinen Wandel." So sind Kinder sehr oft weitaus „die „kräftigsten
Büdungsmittel." Denn der ideale Erzieher, der so oft in pädagogischen
Schrüten spukt, der ahes kann und alles weiss und funktioniert, wie
eine wohlberechnete und nie versagende Erziehungsmaschine,
existiert bei Gotthelf nicht. Auch die Eltern und Lehrer müssen zur
schweren Kunst des Erziehens — erzogen werden und sie werden es
durch die Kinder. „Wie manches Elternpaar," sagt Gotthelf in der
„Armennot", „entsagt den Lüsten der Welt, bricht sich Gewohnheit
um Gewohnheit ab, scheinbare Bedürfnisse verlieren ihre zwingende
Kraft, lösen in Nebel sich auf; es sucht Kräfte in sich auf und findet
sie, spannt sie zusammen und ringt mit den Umständen, ringt mit
dem Unglück, ringt Tag um Tag der Welt das Nötige ab, nährt die
Kinder, büdet die Kinder, und während es arm geblieben wäre ohne
Kinder, ist es reich geworden durch die erweckende Kraft der Elternpflicht

Es ist wahr, manch Elternpaar wurde durch Kindsgeschrei
geweckt aus geistigem Schlafe, und das zur Welt geborene Kind
sprengte auch die selbstsüchtigsten Schranken ihres Lebens. Elternliebe

floss heüigend durch ihre Seelen ."
So wird bei Gotthelf das ganze Leben überhaupt zum Erziehungs-

179



problem und ah seme grossen Romane wachsen sich zu Büdungs-
geschichten des innern Menschen aus. Der aus guten und schlechten
Elementen gemischten Natur des Menschen erwächst die Lebensaufgabe,

sich zu reinigen und zu läutern und emporzubüden zu einem
Ziel, das Gotthelf seiner Weltanschauung entsprechend formuliert:
„den Himmel zu gewinnen", unter welchem Symbol ahem die
rationalistische Plattheit des konsequenten Materialisten sich nichts zu denken
vermag. Jeder Mensch wird jedem Nebenmenschen zum „Schleusten*.,

welcher ein eigenes Korn hat und die Eigentümlichkeit
jeglichen Metahes an den Tag legt." Und Gotthelf meint: „Wenn doch
die Menschen auch an den Gewinn der Seele dächten, wie mancher
musste sich des reichsten Erbes rühmen, der jetzt schmäht, er habe
sem Lebtag keinen Kreuzer geerbt. Gott hat ihm Leute an die Seite
gegeben, deren Schleifseite ihn reinigen soll von aher Unreinheit."
Das Leben wüd zur Schule des Charakters und aus dieser
Schulpflicht wüd keiner entlassen bis zu seinem Tode; für viele aber wird
es zu einem Fegefeuer der Seele, das sie in Martern durchschreiten
muss, um geläutert daraus hervorzugehen. Nicht nur das Vaterhaus
und die Schule sind Stätten der Erziehung; auch der Bauernhof,
StaU und Tenne, die Werkstatt des Handwerkers, die Strasse, der
Markt, das Wirtshaus (mit den gewaltigen Schlägereien!), das Bad, das
Gericht, das öffentliche Leben, werden zu Stätten der Erziehung,
nicht zu vergessen der Gaden, wo der Küter einsteigt und die
Ehekammer. Alle Verhältnisse erhalten ihren erzieherischen Wert und
besonders liegen Gotthelf die alten patriarchalischen am Herzen : das
des Bauern zu seinen Diensten, das des Meisters zum Gesehen. Es
smd die den natürlichen Lebenskreisen, dem organisch gewachsenen
Gesehschaftsaufbau entsprechenden; es sind nicht mechanisch-äusser-
liche Anstellungsverhältnisse, sondern seelisch beherrschte
Lebensgebundenheiten. So werden „Uli, der Knecht" und „Jakobs, des
Handwerksgesellen Wanderungen durch die Schweiz" zu Erziehungsgeschichten

par excellence. Zum Erzieher des ersteren wüd der
Bodenbauer, eine Prachtsgestalt an tiefdringender Menschenkenntnis
und überlegener Menschenbehandlung, aber auch sein späterer Lehensherr,

der Bauer Joggeli, ein Diplomat und Intrigant, wie er unberechenbarer,

durchtriebener, geriebener und gerissener an keinem Fürstenhofe

je gezüchtet wurde; man musste den ganzen „Uli" ausschreiben,
um alle Schätze an pädagogischer Weisheit zu heben, die in ihm
geborgen liegen. Zum Erzieher des Handwerksgesehen Jakob wüd in
erster Linie das Schicksal mit seinen harten Schlägen, Not, Elend,
Krankheit, dann ein alter, väterlicher Meister im Welschland und
eine unerwiderte Liebe. Mit Kummer sieht Gotthelf die Ablösung
des patriarchalischen Verhältnisses von Meister und Gesehe durch
das moderne des Fabrikherrn und Arbeiters; er sieht ah die schweren
Folgen voraus : Die Büdung eines seelenlosen Kapitalismus, eines von
aüen menschhchen Beziehungen zum Arbeiter gelösten Unternehmertums

auf der einen und eines unglücklichen und unzufriedenen
Proletariats auf der andern Seite. „Wenn Meister und Gesehen nicht
180



mehr aus einer Schüssel essen, zu Gott zusammen beten, so ist's, als
ob der müde, vermittelnde Sinn, der sonst verband, das Ungleiche
ausglich, entwichen sei."

Das Leben ist die grosse Schule des menschhchen Charakters und
dass es so ist, liegt in der Natur des Menschen begründet, resp. in Gott *
helfs Auffassung des menschlichen Charakters, der bei ihm nicht, wie
etwa bei Shakespeare, eme fast unveränderliche Konstante, sondern
eine funktionelle Grösse ist, die nicht, von shakespearscher Leidenschaft

beherrscht, wie ein Wübelsturm nach in ihr selbst liegenden
Gesetzen den Weg des Schicksals abrast, sondern vom allgememen
Lebensstrom erfasst, gehoben, mitgerissen, nach oben getragen oder
auf den Grund geschwemmt wüd, und die im Ringen mit diesem
Lebensstrom die furchtbarsten Krisen und entscheidende Wandlungen
durchmacht. Gotthelfs Werke sind eme grossartige Darlegung der
Grundlage der menschlichen Natur und der Gesetze ihrer Entwicklung,

ihres Aufblühens oder ihres Verderbens, und hierin liegt ihre
unschätzbare Bedeutung für jeden Erzieher; sie smd eine unerschöpfliche

Quelle einer fast beispiellosen Menschenkenntnis. Paul Ernst
sagte in einem Begleitwort zu einer Ausgabe des „Uli" (und ich möchte
es nicht bestreiten!): ,Da Gotthelf eben so ganz harmonisch erzählt,
so fäüt diese Menschenkenntnis nicht so sehr auf, wie etwa die viel
geringere Balzacs oder Dostojewskis, die beide die Figuren lyrisch
aus ihrem eigenen Innern heraus büden und deshalb mit viel stärkerer
Leidenschaft ausstatten."

Aüe Erziehung muss sich auf die Kenntnis der menschlichen
Natur gründen. Aber die Menschen kennen sich selber nicht. „Jeder
Mensch steuert sein Schüflein einem bestimmten Ziel zu, in
bestimmter Richtung auf dem Ozean des Lebens. Hier sind auch
Strömungen, die jeden erfassen; den meisten fehlen aber Karte und Kompass,

die Retter auf dem Meere. Unkundige sind sie, die von diesen
Strömungen nichts wissen; in ihnen sich nicht zu wahren wissen, die
vieüeicht jubeln, dass es lustig gehe, und Augenblicke später mit
zerschelltem Haupte am Strand liegen." Noch schlimmer aber steht es
mit der Kenntnis und dem Verständnis für andere; da Schemen ihm
die Menschen „aus lauter Dummheit zusammengesetzt." Unermess-
licher Schaden aber entsteht, wenn gar diejenigen, die zur Erziehung
berufen sind, der menschlichen Natur und ihren Tiefen und
Trübungen ohne Verständnis gegenüberstehen. „Das ist eben die grosse
Nächstensünde," lässt Gotthelf den weisen Pfarrherrn im
„Schulmeister" sagen, „dass fast alle Menschen ,Lieb Gottlis* spielen und
nicht nur das Sichtbare beurteüen, sondern die Seele richten wollen und,
o Herrgott, kennen doch die eigene Seele nicht Sie machen aus
einer Laus einen Elefanten, aus einem kleinen Irrtum, emer Unachtsamkeit

ein Majestätsvergehen, aus einer Charakterschwäche einen
im Bösen verhärteten Sinn, aus emem einfältigen Menschenkinde
einen eingefleischten Teufel. 0 Himmel, wer wül die Sünden zählen,
welche auf diese Weise namentlich von Pfarrern und Lehrern, von
Meisterleuten und Eltern, von Ehemännern und Eheleuten begangen

181



werden? Und wenn einer das auch könnte, so könnte er doch ein
anderes nicht, er könnte die üblen Folgen dieser Sünde nicht verfolgen
in den verdeckten Gängen der Herzen, könnte nicht zählen, wie
manches Herz verhärtete, weü man es für verhärtet hielt, wie manches
boshaft wurde, weü man ihm tagtäglich Bosheit vorhielt. könnte
aber auch die Herzen nicht zählen, welche über diesen Misskennungen
verbluteten ..."

Über seine Auffassung der menschlichen Natur gibt Gotthelf
Aufschluss im ersten Kapitel von „Uli, der Pächter": „Im Herzen
steckt von Anfang an und von Natur der alte Mensch, der da böse
ist und verkehrt, Gott und den Nächsten hasst, sich allem liebt,
lüstern ist nach der Welt, ihren Genüssen und Schätzen, der da einen
Boden hat, für alles Unkraut empfänglich, nicht für die Lust ahein,
absonderlich auch für Neid, Zorn, Hass und Rachgierigkeit.. Der
alte Mensch ist der erste, der Erstgeborne, wenn man will. Es schlummert

aber im gleichen Gehäuse ein zweiter Mensch, geschaffen nach
dem Ebenbilde Gottes, aber gefesselt in dunkler Höhle, gefangen
gehalten durch den alten Menschen Auf ihm liegt, schwerer als der
schwerste Stern auf märchenhaften Schätzen, Moder und Schutt von
Welt und Sünde. Gewaltiger als das Wehen der Winde, welche das
Gebüge sprengen wollen, das auf den himmelstürmenden Riesen liegen
soü, muss der Hauch des Geistes sein, welcher wegfegt Moder und
Schutt von Welt und Sünde, hebt den Stein vom engen Gehäuse, in
welchem gefesselt liegt der neue Mensch, ihn kräftigt, dass er sich
erhebt, den Kampf mit dem alten Menschen beginnt, um den Besitz des
Herzens, um des Lebens Ziel und Richtung."

Diese Auffassung Gotthelfs von der menschlichen Natur als
einer dualistischen beruht nicht auf Spekulation oder Dogma (wenn
Gotthelf auch an der Idee der Erbsünde festhält), sondern auf der
unmittelbaren Lebenserfahrung. Gotthelf war begabt mit einem
ausserordentlichen Weltverstand und Wüklichkeitssmn, er war ein geborener
Menschenkenner, Menschenergründer. Schon das Büd, das er als
junger Seelsorger, als Pfarrvikar von seiner Gemeinde entwirft, zeigt
diese Welt in einer fast grausamen Schärfe der Beleuchtung, erhellt
ahe Hinter- und Untergründe; es ist von keinem Idealismus
verschönert, von keinem Weltverbesserungswahn und Fortschrittsglauben
zurechtgestutzt, von keinem Jugendglanz verklärt. Gotthelf ist tief
im Boden der Heimat verwurzelt, sein Auge ist mit Wüklichkeit
gesättigt, sein phänomenales Gedächtnis mit einer unerhörten
Tatsachenfülle beladen; er haftet mit ahen Sinnen unlösbar an dem, was
ist, schwebt nicht wie Theoretiker im Bodenlosen, um sich eine Welt
zusammen zu phantasieren, wie sie sie als Grundlage ihrer Theorie
brauchen.

Nicht minder düster ist im Grunde das Büd, das Gotthelf in
seinen Werken von der Natur des Menschen entwüft, — trotz des
grossartigen und befreienden Humors, den Gotthelf fast immer wieder
findet und der wunderbaren tiefen Beruhigung und beglückten
Befriedigung, mit der er uns am Schluss sie weglegen lässt. Der

182



„alte Mensch" ist stark und mächtig, fast allmächtig in dieser Welt.
In einem Wort sei das ganze Gesetz gefasst, sagt Gotthelf: Liebe
deinen Nächsten wie dich selbst. „So ihr euch untereinander beisset
und fresset," ruft er aus, „so sehet zu, das ihr nicht untereinander
verzehrt werdet!'' Gotthelf kennt die übermenschlichen, heroisierten
Leidenschaften im Stü Shakespeares nicht; seine Menschen haben die
menschlich-allzumenschlichen Laster des Alltags: Selbstsucht, Eigennutz,

Habgier und Gewinnsucht, Neid, Hass, Roheit, Brutalität,
Hochmut, Eitelkeit oder auch Trägheit, Lauheit, Schwäche,
Unfähigkeit bis hinunter zur toüsten Vernageltheit. Und sie sind nicht
auf einen Zug hin konstruiert, sondern sie haben viele oder gar aüe
diese Wesenszüge in sich vereint, Lichter und Schatten in
merkwürdigster Mannigfaltigkeit, oft in seltsamen Widersprüchen, aber
immer in vollkommener Lebenswahrheit. Seme Menschen smd körperhaft,

vielflächig; sie haben nicht nur ihre zwei jSeiten, sondern
unzählige. Und wie sie ihre Umgebung nicht in heroischer Grösse
überragen, sondern mitten in ihr stecken, so sind sie auch durch ein
stärkeres seelisches Fluidum an sie gebunden, indem gewissermassen
aüe ihre Wesensseiten empfindliche Reaktionsflächen zu ihrer
Umgebung darsteüen. Sie lenken diese nicht, wie Shakespeares
Gewaltmenschen, beherrschen ihr Schicksal nicht mit souveräner Energie,
sondern sie werden von einer ahes durchdringenden seelischen Flut
getragen, gehoben oder in Abgründe gerissen. Ihr Leben wird nicht
bestimmt durch ungewöhnliche Ereignisse, romanhafte Glücksfälle
oder Schicksalswendungen, sondern durch kleine, erst kaum
bemerkbare Keime des Guten oder Bösen, die in der Seele wuchern,
die Kräfte des neuen Menschen nähren, stärken, ihn aus dem Schlafe
erwecken, aufrichten, bis er den alten Menschen nach mancher Niederlage

besiegt (das schönste Beispiel bietet Uli, der Knecht), oder aber
sich vergütend im Herzen einätzen, das gesunde Blut verderben,
das Herz verhärten, versteinern, das Gefüge des Charakters
erschüttern, lockern, sprengen. „Die meisten sittlichen Krankheiten
oder Krankheiten der Seele," sagt Gotthelf, „sind langsamer, oder
wie die Gelehrten sagen, chronischer Art, sind zäh, wachsen langsam,
fast unmerklich und Jahre kann es gehen, bis sie dem armen Schacher
ein Ende machen, indem sie ihn langsam aufreiben oder, zur Leidenschaft

geworden, immer rascher verzehren." So bringt die eine Hälfte
der Gotthelfschen Romane Geschichten derartiger chronischer
seelischer Erkrankungen einzelner Menschen, — die meist eine furchtbare,

den alten Menschen zermalmende, an den Rand des Grabes
führende Krisis durchmachen müssen, um zu genesen, — die andere
Hälfte die Geschichten seelischer Erkrankungen ganzer Famüien
und Häuser.

Die Nährschicht, die die verschiedenen Ansteckungskeime zur
Entwicklung bringt, ist immer die Selbstsucht. Kein anderer Dichter
hat wohl mit derartiger Unerbittlichkeit alle Hüllen vom herzlosen,
grausamen Egoismus der Menschen gerissen. In andern Klassen der
Gesellschaft mag er besser unter der Tünche der Bildung und Kon-

183



vention versteckt werden; Gotthelfs Bauern zeigen ihn in erschreckender
Nacktheit. „Könnte man in aüer Menschen Köpfe ahe

eigennützigen, spekulativen Gedanken verfolgen," '

sagt Gotthelf, „man
würde ergrauen vor dem Herzlosen, Liebeleeren, Scheusslichen,
das vor unsern Augen sich aufwinden würde. Es ist ein Heü, dass
wü das nicht können; unsere Augen würden erblinden, unsere Herzen
würden verbluten, wenn anderer Gedanken uns offenbar, wenn wü
sehen würden, wie manches Auge auf unseren Tod lauert." So kehren
denn gewisse düstere Gestalten immer wieder: die Dorfgewaltigen,
die das Recht zu Ungunsten der Witwen und Waisen beugen oder
sich gar mit deren Gut bereichern, die „Güterbuben" an die
Meistbietenden, an ehrlose Ausbeuter verschachern, die Grossbauern,
die ihre Pächter schulden, aussaugen und langsam zugrunde gehen
lassen, die Wucherer und Halsabschneider, die die Schuldenbäuerlein
benagen, die Eltern, die den Tod ihrer Kinder herbeiwünschen, die
Eheleute, die sich gegenseitig unter den Boden ringen: „Hat man
einmal die Hoffnung (auf den baldigen Tod des Gatten) ergriffen,
sie zur Stütze gemacht, dann wird das Auge eines solchen Hoffenden
scharf wie das Auge eines Liebenden; es achtet auf jede Miene, merkt
auf die Färbung des Gesichtes, auf Fett- und Magerwerden, auf
kurzen und langen Atem, auf Essen und Trinken; wo es ügend zu
bösen seheint, da denkt man: ,Ach, jetzt, endlich, he nu so de, i
Gottsname, mi wird sih müsse dry schicke'."

Dass Gotthelf aus solchen Tiefen selber den Weg zurückfindet
zu Menschenliebe, zu tiefstem Mitgefühl mit aüer Kreatur, zu
grossartigem Optimismus und Glauben an den endlichen Sieg des Guten,
dass er seine Geschöpfe aus solchen Finsternissen sich zurückfinden
lässt zum Licht, dass er zeigt, wie in ihnen trotz des furchtbarsten
Zusammenbruches die Kraft steckt, sich wieder aufzurichten, sich
vorwärts zu tasten, zu genesen und ein neuer Mensch zu werden,
dass er diesen Genesungsprozess mit überwältigender innerer Wahrheit

durchführt, dass er ihnen Erzieher an die Seite steht wie den
Bodenbauer, den Meister im Welschland, dass er über solchen
Abgründen der Menschennatur Büder von raffaelitischer Anmut,
berückendem Liebreiz und doch zwingender Lebenswahrheit
aufzurichten versteht, wie die seiner Liebenden : Mädeli, Vreneli, Elsi, in
all dem liegt jene „zarte und innige Befriedigung" begründet, die
Gottfried Keher an Gotthelfs Werk gerühmt hat, „eine Befriedigung
von solch ursprünglicher und beseligender Tiefe, dass sie mit der
Erkennungszene zwischen Penelope und Odysseus aus emem und
demselben Queü zu perlen scheint"; es macht Gotthelf nicht nur zum
unerreichten Darsteher der Wüklichkeit, sondern zum grossen Dichter,
zum Erzieher im höchsten Smne des Wortes.

Manch einer wüd sagen: Das ist ja ahes gut und recht, — aber
was gehen uns diese Bauern von 1850 an, uns moderne Menschen
m unserer neuen Welt! Die Antwort hat Gotthelf schon selber
gegeben: „Wenn zuwehen ein Roman in ein Bauernhaus sich verirrt,
so sperrt die gute Bäuerin Mund und Nase tenntorweit auf (über
184



das Leben der grossen Welt) und sie seufzt andächtig: ,Gottlob,
so ist's doch nicht bei uns, da sy mer doch ganz angeri Lüt.' Würde
die gute Frau, statt die Nase aufzusperren, sie in ihr eigenes Hauswesen

stecken, so würde sie mit noch grösserem Erstaunen sehen,
dass es in demselben akkurat gleich hergeht, im kleinen wie dort im
grossen, und dass da akkurat die gleichen Leute seien, nur mit dem
Unterschied, dass sie dort Sterne auf der Brust und Diamanten auf
den seidenen Kleidern haben, hier aber auf der Brust ein Heer von
Suppen- und Müchtropfen und an den Zwüchhosen Kuhdreck."
Und von der Natur des Menschen, insbesondere der weiblichen,
sagt er: „Sie ist dato noch wie sie ehedem war, und wüd also bleiben,
bis Gott läuten lässt zur Ewigkeit."

Wer aber glauben möchte, dass der moderne Mensch in seiner
Verfeinerung und Düferenzierung — und wie die eitlen Wörter derer aüe
heissen, die ewig vor aüem „Fortschritt" auf den Knien liegen,
bewundernd, „wie wü's dann zuletzt so herrlich weit gebracht" —¦
nichts Verwandtes mehr in sieh trüge mit der „roten, stumpfen und
primitiven" Natur des Bauern, mag sich eines andern belehren.
Seelische Sensibüität ist nicht an Frack und Lackschuhe gebunden, sie
deckt sieh nicht nur nicht mit intellektueller Beweglichkeit, sondern
sie ist dessen Gegensatz. Die Empfindlichkeit des unerfahrenen, un-
beschützten Herzens des naturnahen Menschen ist nicht geringer als
die des mit aüen Wassern gewaschenen, von allen Sensationen
gehetzten Zivilisationsmenschen. Nicht der überheüe Intellekt des
„modernen Nomaden der internationalen Großstadt", der wurzellos,
ruhelos und fruchtlos die Welt durchgeistet, ahes Bestehende erfassen
und beherrschen wül und immer zuletzt ins Leere greift, beherrscht die
Welt Gotthelfs, sondern die Seele des im Boden verwurzelten, in feste
Lebenskreise gebundenen, von uralten Traditionen gelenkten Bauern,
des von keiner Dekadenz angekränkelten, zersetzten und entwurzelten,
gesunden und naturhaften Menschen. „Einen lebendigen Schatz",
nennt diese Seele Gotthelf, „ein unendliches herrliches Gebiet, in
welchem gewaltig und Welten tragend die gewaltigen Ströme der Liebe
und Treue fluten, wo in himmlischen Gärten die Blumen stehen, die
Demut und Bescheidenheit, Heiterkeit und Fröhlichkeit wü nennen,
wo in üppigen, reichen Gefüden die Kräfte sprossen, welche das Leben
ordnen, die Welt gestalten..., wo im heüigen Harne die Winde von
oben rauschen, in seinem innersten Heüigtum ein klarer See sich bügt,
in dem das Büd des himmlischen Vaters sich spiegelt." Und wie
wunderbar ist die Sensibüität des gesunden Herzens: „Des Menschen
Inwendiges gleicht einem Gemache, dessen Wände aus lauter
Knöpfen bestehen, die aber sämtlich verborgen sind; man mag sich
in demselben bewegen, fast wie man wül, so berührt man einen und
merkt es nicht. Und dieser Knopf bewegt eine Feder, und etwas
springt heraus, an das man gar nicht gedacht hat." Oder Gotthelf
zieht einen andern Vergleich— und diese Worte möchte man ins Merkheft

jedes Erziehers schreiben: „Was ist unsere Rede anders als eine
unsichtbare Hand, wunderbar und vielfach gefingert, mit welcher wir

185



fahren über unserer Mitmenschen Gemüter! Und diese Gemüter sind
die Instrumente, aus denen Töne quellen bei jeder Berührung, himmlische

und himmelschreiende, eben je nach der Berührung. Jedes
Instrument gibt einen andern Ton, eine andere Antwort dem Finger,
der darüber hinfährt, und wie die Harfe Wind und Wetter fühlen und
je nach Regen und Sonnenschein andere Töne geben soll, so gibt des
Menschen Gemüt andere Töne des Morgens, andere des Abends,
andere vor dem Essen, andere nach dem Essen... Das ist nun die
unendliche, nie auszulernende Kunst, und Takt wird sie genannt,
die Tasten der Gemüter immer so zu berühren, dass sie nicht gen
Himmel schreien, nicht donnern, nicht toben, nicht züngeln spitz
und gütig, sondern fein manierlich aufquellen, wohllautend und schön
tönend..., so dass ein süsser Ton in der Seele nachklingt... Dieser
Takt wüd wie anderer Takt mehr angeboren als angelernt; aber wie
alles auf Erden unvohkommen ist, so ist auch der noch nicht gefunden
worden, der taktfest war auf jedem Instrumente, dem es nicht ent-
gegengixete und -gaxte, wenn er zur zartesten Melodie angesetzt
zu haben glaubte. Es gibt musikalische Tölpel, die fahren mit ihren
Fingern überall und zu jeder Stunde herum, und wie grässlich es ihnen
entgegenklingt, sie haben ihre Freude dran, wenn es nur klingt.
Kunstverständige setzen mit grosser Vorsicht sich hinter ein fremdes
Instrument, und eines, von dem sie wissen, dass es verstimmt ist,
lassen sie stehen, bis es anders gestimmt ist." Gotthelf gibt nicht nur
die Theorie, sondern in grossartigen Menschenbüdern auch die
Anwendung; und zwar steigert er gerade in intellektuell tiefstehenden
Personen die Sensibüität aufs äusserste: so in Anne Bäbi Jowäger
(deren Geschichte obige Worte entnommen sind) und in der herrlich
rechtschaffenen, wie ein Lasttier arbeitenden und bis an den Rand
des Grabes verhetzten Frau des „Schuldenbauers", die beide krankhafter

Schwermut verfallen; nicht minder gewaltig ist das in aüe Höhen
und Tiefen tragende Wogen und Fluten der seelischen Ströme in den
Gestalten liebender Mädchen, vor allem in den tragisch angelegten
Naturen des Annemareüi (in „Geld und Geist") und der „seltsamen
Magd" Elsi.

Dass Gotthelf, der scheinbar unverletzliche, unermüdliche Kämpfer,
diese Sensibilität in der eigenen Brust trug, beleuchtet blitzartig

ein Wort, das er nach einem Schicksalsschlag einem Freunde schrieb :

„Weiche Herzen und liebe Kinder sind beide Strafen Gottes; smd die
begabt und hoch zu preisen, welche stumpfe Gefühle haben und harte
Herzen, welche nichts freut, als wenn ein anderer Mund zugeht, eme
neue Portion ihnen zufällt..." Gotthelf überwindet aber diese
Anwandlung und findet Worte, die allen zum Tröste gereichen mögen,
die in dieser Welt um höhere Ziele ringen: „Und doch, lieber Freund,
wollen wü* unserem Herrgott täglich danken und mitten in den
tiefsten Schmerzen, dass er uns Herzen gegeben, die bluten und schmerzen,
wollen ihm für die Schläge danken, welchen nach das Blut
emporsprüht; solche Wunden, aus denen blutendes Weh seme Mahlen wirft,
sind unsere Ordenszeichen."

186



Anmerkung. Gotthelfs Stellung zur Schule, zu pädagogischen und
methodischen Fragen musste hier aus Raumesgründen übergangen
werden. Aus der Gotthelfliteratur nenne ich : die Biographien von
Carl Manuel, Gabriel Muret und Rudolf Hunziker (die
nach Abfassung dieses Aufsatzes erschienen ist) ; das Entscheidende
zur ästhetischen Würdigung brachten Gottfried Kellers
Gotthelf-Aufsätze, zur Würdigung des Denkers Ricarda Hue h s Schrift
„Gotthelfs Weltanschauung". Unser Thema behandeln: F. E.
Schaefer, Die Pädagogik Gotthelfs, eine reiche Materialsammlung,
Wilh. Rössle, Gotthelf als Volkserzieher, eine tüchtige Dissertation,

und B. Röthlisberger, Das Kind in der neueren erzählenden

Literatur der deutschen Schweiz (Dissertation).

Sprachunterricht und Weltanschauung.
Vortrag, gehalten an der Schlussfeier des Seminars Küsnacht am 30. März 1928

von Prof. Dr. Theodor Flury.
Es hat für den altern Mann einen eigenen Reiz, sich in die Zeit

seiner Kindheit zurückzuversetzen, die Anschläge und Taten des
werdenden Menschenkindes an seinem Geiste vorüberziehen zu lassen
und sie mit der Erfahrung und der Einsicht seiner Jahre zu
durchleuchten. Er wird dabei feststellen, wie selten er sich über sein Tun
und Lassen klar war, und wie die kurze Kausalreihe, die er sich zurechtgelegt

hatte, die wahren Gründe seines Handelns nur verschleierte,
statt sie aufzudecken. In Wirklichkeit gehorcht der Mensch
unbewussten Kräften und Strebungen seiner Natur, die die Richtung seiner
Gedanken und die Maßstäbe seines Urteils bestimmen. — So ist es in
der Geschichte des einzelnen Menschen, so auch in derjenigen von
Zeitströmungen und ganzen Völkern. Die Mitlebenden nehmen als
Anhänger oder Gegner tätigen Anteil an den Ereignissen. Sie glauben
zu schieben, werden aber geschoben, sie denken mit den Gedanken
Goethes oder Birmarcks oder Tolstois. Aber zumeist verstehen sie
den Sinn der zeitgenössischen Ereignisse nicht, wer hat doch den
Weltkrieg schon gedanklich verarbeitet! Dazu fehlt die Besinnung
und der zeithehe Abstand, um die Dinge in weitere Zusammenhänge
zu rücken und ihre Auswükung zu verfolgen. Daraus mag hervorgehen,

wie trügerisch die geschichthchen Quehenbücher sein können,
da sie die Ereignisse im Spiegelbild der Zeitgenossen zeigen: ein
deutsches Quellenbuch von 1870 bis zur Gegenwart, auf amthehe
Dokumente gestützt, mündet in eine Verherrlichung der Epoche
Wilhelms IL aus. — Die Reformbewegung im neusprachhchen Unterricht

warf in der Schweiz vor etwa 40 Jahren ihre ersten Wellen;
wir Studenten, als zukunftsfrohe Geister, schlössen uns der neuen
Bewegung begeistert an, und wenn der alte Morf mit siegreicher Logik
der alten Methode den Prozess machte, so jubelten wir ihm zu, und
wir sahen im Gedanken unsere frühern Lehrer auf der Anklagebank
sitzen, wie sie sich vor Zorn und Scham hätten unter die Erde Ver-
Schwe'z. Pädagog. Zeitschrift 1928. — li 187


	Jeremias Gotthelf als Erzieher : 2. Teil

