Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 38 (1928)

Heft: 4

Artikel: Von der Not des Geschichtsunterrichts : 2. Teil
Autor: Meier, Alfons

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788286

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Yon der Not des Geschichtsunterrichts.?)
Von Dr. Alfons Meier, Basel.

II.
Umgruppierung.

Ist es nicht wirklich notig, dass wir uns auf seine Voraussetzungen
und Moglichkeiten neu besinnen? Dass wir ihn neu orientieren, und
das von zwei Seiten her? Statt vom Handbuch der Weltgeschichte
aus, wie es in zehn Binden von Chamurabi bis Mussolini vor uns
auf dem Biicherbrett steht, von den Dingen und Menschen aus, deren
Geschichte wir erzdhlen, und vom jungen Menschen mit seiner innern
und Aussern Welt aus, dem wir sie erzidhlen?

Wir wollen und diirfen kiinftig Geschichte nicht mehr mit der
Geschichte beginnen!

Woher soll einer Interesse fiir Religions- und Kirchengeschichte
haben, wenn nicht vom lebendigen Anteil an Religion und Kirche,
oder davon her, dass er aus lebendigem Interesse fiir Gott und Religion
mit Theologien und Kirchen im Konflikt steht und mit Hilfe der
Geschichte ihrer sich erwehren will? Wir miissten doch erst Chemiker
und Astronomen sein, bevor die Geschichte der Chemie, der Astro-
nomie fiir uns Interesse hat und iiberhaupt verstanden werden kann.
Astronomen und Chemiker aber werden wir nicht in den Geschichts-
stunden, so wenig wie Okonomen, Kiinstler oder Schiffsbaumeister.
Und wenn nach einer bekannten Formulierung die Geschichte der
Philosophie erst die Philosophie ist, so stimmt auch das nur in dem
Sinne, dass der, der schon Philosoph ist, die philosophischen Probleme
schon durchdacht hat oder dazu fahig ist, im Ablauf der moglichen
und historisch gegebenen Losungen jene Totalitdt sucht, die das
einzelne System ihn vermissen lésst; aber niemals konnte eine Ab-
breviatur der Philosophiegeschichte nach Art unseres Geschichts-
unterrichts in die Philosophie selbst einfithren. Ebenso wenig aber
fithrt unser Geschichtsunterricht je tief genug in die Dinge und ihr
Wesen, von denen er spricht. Auch zu Staat und Volk wollen wir
nicht auf dem Umweg iiber die Geschichte gelangen, aus lebendigem
Staatsinteresse vielmehr und dem unmittelbaren Anteil am Leben,
Leiden und Wollen unseres Volkes zu ihrer Geschichte. Notwendige
Voraussetzung eines gedeihlichen Geschichtsunterrichts darf nicht
mehr bloss Geographie im Sinne der Linderkunde bleiben; was wir
brauchen, ist Lebenskunde: Wirtschafts-, Gesellschafts- und Staats-
kunde, Kulturkunde insgesamt und fiir ihre einzelnen Gebiete
miissen kiinftig die soliden Grundlagen abgeben, ehe Geschichte all

1) Siehe auch Méarz-Nummer.

89

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift 1928, — 7



dieser Dinge im einzelnen und in der Totalitédt ihrer Wechselwirkungen
moglich ist.

So ist aller Geschichtsunterricht bisher notwendig gescheitert
nicht nur an Art und Grosse seines Gegenstandes, sondern an den
mangelnden Grundlagen, die die Schule zu legen nicht fiir notig fand.
Vielleicht glaubte sie, im Laufe des geschichtiichen Unterrichts diese
Grundlagen gewinnen zu kénnen. Man hat etwa versucht, gegen Ende
die Grundbegriffe des staatlichen und kulturellen Lebens sich heraus-
kristallisieren zu lassen, nachdem man mit all diesen Elementen
jahrelang vor unreifen Schiilern ins Ungefdhre operiert. Wir sind
bis jetzt so verfahren, wie wenn ein Lateinlehrer seinen Anfingern
einen Text aus Cicero vorsetzte: Die armen Leute sollten lesen, tiber-
setzen und erkldren, den fertigen komplizierten Text verstehen, und
kénnen weder deklinieren noch konjugieren, noch haben sie Worter
gelernt und kennen keine Syntax. Wir gleichen dem Gesangslehrer
alter Observanz: Seine Schiiler sollten vom Blatt singen und kennen
keine Tonleitern, weder Kreuz noch B, nicht Dur und Moll, nicht
Oktave und Quinte, nicht Rhythmus und Takt, noch sonst eines
der musikalischen Elemente. Als praktischer Mann weiss er sich zu
helfen; er singt und spielt ihnen vor und sie singen’s ihm nach. Das
Lied allerdings, das konnen sie nachher, aber singen konnen sie nicht
und Sénger sind sie auch keine geworden. — So wir Geschichtslehrer:
Wir reden ihnen etwas vor, was sich da und dann begeben hat mit
Dingen, die sie als Dinge noch nicht kennen, und sie reden’s uns nach,
meist stammelnd genug; denn sie haben davon weder Begriff noch
Erfahrung. Ist uns denn das noch nie aufgefallen, wie unzulinglich
Schiiler in Geschichte sich auszudriicken wissen, die doch sonst, wo
sie nur aus sich selbst zu reden brauchen, ganz gut sprechen und
schreiben? Wie wenig Kontakt aber mit dem Eigenleben des Schiilers
haben wir hergestellt, wenn er von den Gegenstinden unseres Unter-
richts nur unzuldnglich zu sprechen weiss!

Ich weiss nicht, bin ich deutlich genug geworden, um zu zeigen,
dass man Geschichte nicht von Geschichte lernt, so wenig als Singen
vom Vor- und Nachsingen, und wire beides noch so korrekt. Oder
am Cicero-Text zu exemplifizieren: Im iiblichen Geschichtsunterricht
muten wir dem Schiiler bestdndig beides zu, den Text aus den Wor-
tern, die er nicht kennt, und die Worter aus dem Text, den er nicht
versteht, zu begreifen. So soll er bei uns die Geschichte eines Dinges,
das er nicht kennt, die Wirtschaft z. B., erfahren und aus der Ge-
schichte, die er darum nicht begreift, den Grundbegriff Wirtschaft
und der andern Dinge gewinnen. Auch ein circulus vitiosus!

Das ist das Grundverfehlte in der Anlage unseres Geschichts-
unterrichtes. Sie beruht auf der Tduschung, als ob Geschichte selbst
ein Ding wire wie Pflanzen, Gewisser, Dome, Gedichte, Ideen,
Kapital, Industrie, Staaten, Volk, Personlichkeiten, Kriege, Glaubens-
sitze usf. Nein, Geschichte ist ein Handeln und Geschehen und Tun
an und mit diesen Dingen, ein Schaffen, Zerstoren und Verdndern.
Und keines dieser Dinge gehort mehr als ein anderes zur Geschichte.

90



Staat und Krieg und Revolution, die sich gewohnlich vordringen,
haben nicht mehr Heimatrecht in ihr als die stilleren Dinge, Gebet
und Weisheit, und die praktischen Segel, Spinnmaschine und Elek-
trizitdt. Erste Voraussetzung, irgendetwas von Geschichte zu ver-
stehen, ist die Kenntnis aller menschlichen Leistungsgebiete und
Schopfungen, ist demnéchst Menschenkenntnis und Welterfahrenheit,
ist personliche Reife und Allgewandtheit. — Warum schreibt denn
kein ,,Historiker* die Geschichte der Medizin oder der Astronomie
oder der Technik ? Weil er in der Regel von ,.,diesen Dingen* zu wenig
versteht. Ein Musiker oder Musikkenner schreibt allenfalls Musik-
geschichte; unsern Schiilern aber muten wir von Anfang bis zu Ende
die Geschichte der Volker, Staaten, Kulturen, Steuern, Revolutionen,
Religionen, Bauwerke, Bilder, Gewerbe und Wirtschaftsformen zu,
ohne sie vorher ein fiir allemal diese Dinge selbst und ihre Herkunft
vom Menschen und ihre Beziehungen untereinander kennen gelehrt
zu haben. Sie sollen uns die Entschliisse eines Staatsmanns im mer-
kantilistischen Zeitalter verstehen lernen und kennen sich nicht
einmal mit ihrem Taschengeld aus.

Telemach.

Es ist eine der besinnlichsten Geschichten beim alten Homer,
wie Telemach, der Jiingling, der in die Welt zog, seinen Vater zu
suchen, im Palast des Menelaos zu Sparta staunt iiber den goldenen
Reichtum, dergleichen er noch nie gesehen; wie er dann den, der ihn
besitzt, mit seinem Gliicke Zeus dem Olympier gleichwéhnt; wie
dann aber der welterfahrene Herr und Held Menelaos mit seinem
grossen Leid um alles, was vor Troja und nachher geschehen, den
Jinglingen die Kunde sagt von Volker- und Kénigsgeschicken und
dem grossen Zwiespalt des Lebens. Es ist ein Bild und eine Szene,
vor denen man begreifen mag, dass die Alten in Homer den Lehrer
ihrer Jugend gesehen.

Es ist mir immer ein Bild unserer Jugend, die aus ihrem Eltern-
haus zu uns kommt, Welt, Leben zu suchen und sich selbst zu ent-
decken, und die unserm Wissen und unserer Erfahrung sich an-
vertrauen muss und will, trotz aller kritischen Zersetzung, die durch
unsere Zeit geht; will, wenn sie bei uns selbst nur eine feste Haltung
und Wohlmeinen sieht. Und wiederum sollte und kénnte ndchst dem
Deutschunterricht die Geschichte es sein, die berufen wire, ihr ein
Bild und eine Deutung der Menschenwirklichkeit zu geben, die
bildend und sinnhaft sind. :

Aber eben dieser Geschichtsunterricht hat es im Unterschied zu
allen andern Fichern von Anfang bis zu Ende mit einem gleich
schwierigen Stoffe zu tun; dazu kommt, dass dieser Stoff fiir das
Verstehen von allen der schwierigste ist, am meisten und vielseitigsten
Voraussetzungen verlangt. Selbst Philosophie, so umfassend sie ist,
bleibt einseitig gegeniiber der Universalitit und Totalitdt der im
innern Sinne des Wortes allgemeinen Geschichte, innerhalb der Philo-
sophie einer der vielen Bezirke ist; Kant konnte sein Leben lang das

91



Konigsberger Professorendasein leben. Es gibt in der Geschichte
keine Grade und Stufen des Verstidndnisses in dem Sinne, dass ich
als Lehrer methodisch vom Leichtern, Einfachern, Elementaren fort-
schreiten konnte zum Schwereren, Komplizierteren, sozusagen der
hohern Syntax. — Alle andern Féacher haben es da weit besser. Sie
konnen voraussetzungslos beginnen; sie sind kaum angewiesen
darauf, dass der Schiiler zur Begabung auch noch Erfahrung mit-
bringe. An einem kleinsten Punkte setzen sie ein, ziehen planmissig
Grund- und Aufriss und gewinnen fortschreitend das Material, mit
dem sie bauen. Am Stoff wichst der Lernende und mit seinem Wachs-
tum wéchst der Stoff und seine Anforderungen. Man kann das aller-
dings mit der Geschichte auch so machen; aber es ist allemal eine
iible Verkleinerung.

Den Sozialismus des 19. Jahrhunderts zu verstehen ist nicht
schwerer als die Kulturleistungen des Perikleischen Zeitalters zu er-
fassen; die Entstehung des Romischen Weltreiches, das wir unsern
Jiingsten vorfiihren, ist so fasslich oder so schwierig wie die Ent-
stehung des Britischen Imperiums, das wie der Sozialismus fiir unsere
Altesten aufgespart bleibt. Ich wage zu berichtigen: Gemessen an
den Voraussetzungen, die unsere Schiiler mitbringen, aus gewissen
Gegenwartszustinden und -erscheinungen heraus kdmen sie leichter
zur Struktur und dem Werden der englischen Weltmacht. — Wesen
und Werden der Demokratie pflegen wir an der athenischen Ge-
schichte zum erstenmal aufzuzeigen, weil Demokratie uns dort zum
erstenmal begegnet. Viel einfacher aber liesse Demokratie, wie wir
sie verstehen, aus einem zeitlich viel spitern Ereignis sich ableiten, das
meist im Gedringe der iibrigen, ihm wesensfremden Vorginge, in
die es eingelegt ist, selten recht ausgewertet wird; es ist jener denk-
wiirdige Vertrag in der Kajiite der ,,Mayflower* von 1620. Wenn es,
praktisch gesprochen, iiberhaupt leichter und schwerer Versténd-
liches in der Geschichte gibt, so mochte das zeitlich und rdumlich
Niherliegende, also neueste und Gegenwartsgeschichte, das fiir den
Anfang Geeignetste sein; wir fangen in Geographie auch nicht mit
Hinterindien an.

Aktualitit und fragendes Interesse: Telemach vor Menelaos!

Wir horen die Einwinde: Orient, Hellas und Rom seien fiir unsere
Kultur etwas wesentlich anderes als Hinterindien fiir unsere Boden-
gestaltung. Aber wir ignorieren diesen Einwand, indem wir ihm recht
geben, vom Objekt aus gesprochen. Aber wir gehen ja eben nicht
vom Objekt, sondern vom jungen Telemach aus; ihm geben wir
Antwort auf seine Fragen; ja wenn wir in etwas von Anfang auf ihn
einwirken, so ist es das, dass wir ihn fragen lehren, damit wir ihm
antworten kénnen. Anders formuliert, gehen wir aus von der Un-
moglichkeit, auf direktem Wege zum Objekt zu gelangen. Und wenn
wir den indirekten Weg kiinftig versuchen wollen, so tun wir es eben
im Interesse der Geschichte als einer durch Tradition und Kontinuitét
zusammengehaltenen Reihe von Tatbestéinden. Wir wiinschen ja
nicht eine Auflosung und Zersetzung der Geschichte in subjektiv

92



ausgewihlte Epochen und Erscheinungen; was wir aber wiinschen,
ist zuerst einmal Durchsetzung des geschichtsbeflissenen Schiilers
mit den Elementen und Funktionen des geschichtlichen Lebens. Wir
wiinschen ihn gehen zu lehren, bevor wir mit ihm den ,,Gang durch
die Weltgeschichte* auch tun.

Auch einen andern Einwand horen und iiberhoren wir: Jeder
Geschichtslehrer werde eben, aus dem Wissen um die Fragwiirdigkeit
des Anfangsunterrichtes, durch die Art der Darstellung den mangeln-
den Voraussetzungen des Schiilers Rechnung tragen und mit zu-
nehmender Reife und Erfahrung ihm mehr zu bieten suchen. Aber
bleibt es dabei nicht schade, dass man seinerzeit mit den produktivsten
Stoffen, dem Perikleischen Zeitalter, der israelitisch-jiidischen Ge-
schichte, wo sie iiberhaupt behandelt wird, dann mit der Entstehung
einer christlich-abendlindischen Gesamtkultur, also der Zeit von
Alexander dem Grossen bis Konstantin und von Konstantin bis zu
Karl dem Grossen noch nicht in die eigentlichen Tiefen gehen konnte,
so gerne man es auch gewollt hitte. Ist ein Augustin und Plato und
Jeremia nicht besser fiir die Altern und Reifern, die im innern Wort-
sinne Maturanden sind, statt fiir die Jiingsten, die solchen Namen
und Zusammenhingen noch nichts nachfragen. Und sollen wir dafiir
mit den Maturanden die Belanglosigkeiten der neuern Geschichte
behandeln, die keine Menschheitswerte mehr geschaffen, hoéchstens
umgeformt oder zersetzt hat? Dafiir haben wir mit den Jiingsten
ilber so fruchtbare Dinge wie Entstehung und Gehalt des Alten
Testaments, griechische Kunst, Philosophie und Tragodie, Evangelien
und Paulus hinweggehen miissen.

Ist das alte Geschichtsunterrichts-Schema noch ldnger zu ver-
antworten ?

Es liegen doch heutzutage die Dinge so, dass wir der blossen
Tatsachen um ihrer selbst willen ldangst iiberdriissig sind und nach
lebendigem Wasser und heilendem Geiste diirsten, und wir erkennen,
dass die unverlierbaren Lebensgiiter eben einst, am Anfang, geschaffen
worden sind, in deren Tiefen wir mit unsern Anfingern nicht hinunter-
zugelangen vermogen. Gewiss hat auch die neuere und neueste Ge-
schichte ihre geistigen Errungenschaften; sie zu bestreiten wére
toricht. Aber wenn dies der Geist naturwissenschaftlicher und histo-
risch-kritischer Betrachtung und Forschungsweise ist, so gelangen
wir ja doch kaum mehr dazu, das recht auszuwerten. Wird nicht
gerade die so fruchtbare Problem- und Fragestellung gegeniiber den
Kulturwerten, ihrer Herkunft und ihrem Wesen in unserm Gesclichts-
unterricht illusorisch, weil wir selten mehr Zeit finden, auf die schon
einmal mehr obenhin behandelten Gegenstinde zuriickzukommen®?

Odysseus.

Wir haben von den Schwierigkeiten gesprochen, die der Ge-
schichtsstoff seiner Natur nach in weit hoherm Masse bietet als jeder
andere Unterrichtsgegenstand. Wir haben zu zeigen, wie diese
Schwierigkeiten sich verdoppeln, dass dem Schiiler die Voraus-

93



setzungen und Organe fehlen, ihn zu erfassen, zu verstehen, sich
anzueignen. Es fehlt ihm die Welterfahrenheit aus Handeln und
Leiden, wie sie der gottliche Held und Dulder Odysseus sich er-
worben. :

Auch dem begabteren Schiiler fehlen diese Voraussetzungen;
Intelligenz ist nicht Erfahrung und Personlichkeit. Weltgeschichte
ist im Grunde etwas fiir den Mann von Welt, der zugleich den héchsten
Anforderungen der vita activa und der vita contemplativa erfiillt,
der Weltgeschichte machen und ein Biichlein de contemptione mundi
schreiben kann. ,,Studiert werden konnte auch auf der Universitit
Weltgeschichte erst von denen, die schon ihr eigenes Floss selbst
gezimmert, Schiffbruch gelitten, sich behauptet, ,,vieler Menschen
Stédte gesehn und ihren Sinn erkannt haben®. Wer, unfrei genug,
in seinem Leben nur erst die Schule und keine andern Sorgen als
Schulsorgen gekannt hat, an dem muss Weltgeschichte doch eigentlich
vorbeigehen wie der Kurszettel an dem, der keine Borsengeschéite
gemacht oder zu machen gedenkt. Aber wir wollen das nicht darum
so deutlich uns eingestehen, um Geschichtsunterricht aufzuheben,
sondern um klar zu wissen, woran wir sind, wenn wir mit neuem Be-
wusstsein doch darangehen, ,,Geschichte zu treiben‘ und ihn dabei
ganz und radikal nur nach den Voraussetzungen zu orientieren, die
unsere Schiiler erfiillen.

Was bringt denn, gute Intelligenz vorausgesetzt, ein junger Mensch
durchschnittlich fiir das Verstdndnis der Geschichte mit? Dass reine
Intelligenz nicht geniigt, ist schon gesagt worden. Zur Intelligenz
hinzu muss eine bestimmte Wesenheit des gesamten Menschen treten.
Eine Odysseusnatur wire nur erst ihre eine Seite; ein so guter Er-
zdéhler seiner eigenen Schicksale und Taten Odysseus ist, so bleibt
er doch in Taten und Schicksalen zu sehr befangen; es fehlt ihm
Distanz, Reflexion und Abstraktion. Fiir eine Platonatur hinwieder
ist die Welt der Geschichtswirklichkeit zu sehr nur Erscheinung,
Schemen und Schatten. Die Wesenheit, die am besten Geschichte
aufzufassen imstande ist, mochte ich eine Perikleische Natur nennen.
Auch etwas von der Tragik, die fiir alle Zeiten mit diesem Manne
und seinem Zeitalter verbunden bleibt, ist darin ausgesprochen.
Wieviel tiefer Sinn liegt doch in jener Uberschrift: ,,Vom Nutzen
und Nachteil der Historie fiir das Leben®! Doch lassen wir das.

Begabung fiir Geschichte — von Reife vorerst noch gar nicht
zu reden — ist darum doch wohl eine seltenere Sache, als man sich
fiir gewohnlich vorstellt. Aber man hat sich dariiber bis jetzt auch
keine Vorstellungen gemacht; man hat Geschichte einfach ,,gegeben®,
wie denn iiberhaupt fiir alle Ficher noch eine systematisch betriebene
Begabungspsychologie fehlt.

Ein Goethe z. B. hatte den Sinn fiir Geschichte kaum, so weit
solche Qualititen einem derartig universalen Geist in einem kurzen
Satze cinfach zu- oder abgesprochen werden konnen. Richtiger ist
es schon, gerade bei einem solchen Anlass dariiber klar zu werden,
was denn eigentlich das Kriterium des geschichtlichen Sinns wire.

94



Schon die Bezeichnungen ,,Geschichtlicher Sinn“ und ,,Sinn fiir
Geschichte laufen nach zwei verschiedenen Richtungen. Die Namen
Goethe und Schiller mégen vorldufig als Reprisentanten fiir das eine
und fiir das andere gelten. Wer den Sinn hat fiir Werden und Ent-
wicklung iiberhaupt, den Sinn, der im Bestehenden das Gewordene
und im Gewordenen das Werdende und das Werden selbst, wie Goethe
in seinem Brief iiber das Amphitheater in Verona oder die Juraklus
bei Miinster, zu schweigen von seiner Metamorphose der Pflanzen,
der denkt eminent geschichtlich. Und wer sich selbst eine Biographie
von dem universalen Gehalt wie ,,Dichtung und Wahrheit** schreiben
kann, hat von den Qualitdten des Historikers. Kommt es aber mehr
auf die Gegenstidnde als Kriterien an, Sinn fiir den Menschen nicht
nur als zentrale Personlichkeit, auf deren Entwicklung, Bildung und
Auswirkung alles um ihn bezogen wird, sondern fiir den Menschen
als Gemeinschaftswesen, auf die kollektiven Grossen und die in ihnen
wirksamen Méichte und Krifte, den Anteil Einzelner oder bestimmter
Gruppen an dieser Macht, so ist wohl Schiller, der die Tragodie eines
Wallenstein nicht aus seinem Charakter, wie Shakespeare getan
hitte, sondern aus seiner Situation ableitete, der Mensch mit dem
Sinn fiir Geschichte, wie wir ihn meinen. Doch gehen wir auch hier
nicht in Grundfragen der Geschichtswissenschaft ein.

Wenig genug, und darum bald gesagt, ist, was unsere Schiiler
an Voraussetzungen fiir die Welt der Geschichte mitbringen. Und
das ist auch weiter nicht zu verwundern; erst miisste man selbst
Welt und Geschichte geworden sein, bevor man an Weltgeschichte
herangehen kann. So lange man das nicht geworden ist, versteht
man wohl einzelne Geschichten; das heisst: Man hat den Sinn fiir
das Unmittelbar-Menschliche, das Personliche. Das ist schén und
recht fiir Poesie und Literatur, ist aber, wenn auch unentbehrlich,
fiir sich allein doch unzulénglich gegeniiber der Geschichte. Wenn
es gut geht, bringen unsere Schiiler dariiber hinaus noch einige meist
sehr ungefihre Eindriicke von den Existenzgrundlagen der eigenen
Familie oder des Berufsstandes dem sie angehort. Aber das sind ja
meistens Dinge, die Eltern vor ihren Kindern geheimzuhalten pflegen.
Bei der Kompliziertheit des heutigen Erwerbslebens bleibt das, auch
wo die ungefahren Eindriicke zu einigem Wissen um die Dinge fiihren,
ein fast unbrauchbar kleiner Ausschnitt.

Es ist immerhin etwas, womit sich bei Neuorientierung des Ge-
schichtsunterrichts das meiste anfangen liesse. Wir sollten auszu-
gehen versuchen von den so bunten Existenzbedingungen, aus denen
die Schiiler herkommen; eine Wirtschafts- und Gesellschaftskunde
konnte daraus erstehen, von der iibergegangen werden konnte zu
den okonomischen Grundlagen einer ganzen Stadt oder Landschaft;
von da liesse sich aufzeigen Zusammenhang und Wechselwirkung
zwischen wirtschaftender Gesellschaft und Staat; von da aus konnte
der Staat, nicht begrifflich, aber praktisch in seinen Funktionen
erfasst werden; ,,Recht” und ,,Gesetz’* wiirden lebende Notwendig-
keiten; ihr Verhiltnis und Missverhiltnis zur Sittlichkeit, dem Ge-

95



wissen wiirde bald aus dem sittlichen Rigorismus der Jugend heraus
zur Sprache kommen; man gelangte zur Religion und ihren Organisa-
tionsformen und Machtanspriichen, auf andere Schopfungen aus den
metaphysischen Bediirfnissen des Menschen, auf ,, Kunst und Wissen-
schaft®, die die Schiiler so gerne unverstanden zusammen nennen,
wenn sie von ihrer ,,Bliite’* bei den Griechen oder in der Renaissance
Worte reden. — Hier, wenn irgendwo, liesse sich einsetzen, liessen
sich die soliden Grundlagen legen, ob solche Vorarbeiten nun ein
oder zwei Jahre brauchten, ganz gleich. So auch kidmen wir dazu,
den Geschichtsstoff um den Menschen als lebendiges Zentrum zu
konstruieren, entstehen, werden zu lassen, ihn zu schaffen.

Der Sinn fiir Geschichte.

Aber immer noch wiirde so der individuelle Mensch geschichts-
bildendes Zentrum bleiben. Das ist er aber nicht, nicht einmal dann,
wenn er Alexander, Konstantin oder Friedrich der Grosse ist. Es ist
nun die Frage, von welchem Zustande der geistigen Reifung an beim
Schiiler der Sinn fiir das Uber- und Interindividuelle, fiir kollektive
Krifte und Grossen und ihre Formen stark genug sei. Dariiber fehlen
uns zureichende psychologische Untersuchungen. Nur soviel lisst
sich sagen, dass dieser Zustand erheblich spéter eintritt, als der
Beginn des hohern Geschichtsunterrichts angesetzt zu werden pflegt.
Man mochte fast formulieren: Nicht durch Beschiftigung mit Ge-
schichte wird man matur; man muss matur schon sein, um mit Ge-
schichte zureichend sich beschiftigen zu kénnen.

Die eigentliche Voraussetzung fiir weltgeschichtliches Verstdndnis
wére also ein ausgesprochener Sinn fiir die iiberpersonlichen Michte
und Gestaltungen, fiir das, was zwischen den Menschen ist und aus
ihrem Zusammenleben entsteht, fiir Gruppen und ihr Handeln, ihre
Satzungen, Ordnungen, Formen und ihre Wandlungen. Die heutigen
Voraussetzungen dafiir scheinen nicht eben giinstig, dass das Kind
einen lebendigen Sinn dafiir bekomme. Die Zellen menschlicher Ge-
meinschaftsbildung, die Klein- und Kleinstfamilien, sind in Zer-
setzung begriffen; fiir Sippen- und Stammesgefiihl darf man schon
gar keinen Instinkt mehr voraussetzen. Die vielen, an ihre Stelle
getretenen Organisationsformen aber sind kiinstliche Konstruktionen,
die fiir das jugendliche Vorstellungsleben unwirksam bleiben.

Schwerer verstdndlich wird also auch die aus der Gruppenbildung
und ihren Zusammenfassungen hervorgehende Macht aller Art, fiir
Recht, Krieg, Friede, Kultus, Kirche, fiir Institutionen und fiir
Kulturwerte als Produkten gesellschaftlicher Zustéinde, gesellschaft-
lichen Lebens und Bediirfnisses einerseits und genialer Schépfungen
einzelner andererseits. Erschwert aber wird dadurch auch das Ver-
stdndnis dafiir, dass Werke, Schopfungen, Werte und Institutionen
objektiv-lebende Grossen sind, unabhingig von der Person ihres
Schopfers und der Gesellschaft, die sie mitbedingt, angenommen,
bewahrt, gewandelt und umgebildet hat. Darf man z. B. annehmen,
es gelinge, die Wandlungen der christlichen Religion und Kirche,

96



den sogenannten Untergang der Antike, die Wandlungen der luthe-
rischen Reformation in diesem Sinne deutlich werden zu lassen, wenn
nicht schon ein ausgesprochener soziologischer Sinn im Schiiler er-
weckt und aktionsfihig gemacht worden jist durch eine dem Ge-
schichtsunterricht vorausgehende, ihn solid fundierende Gesellschafts-
lehre und Kulturkunde?

Ebenso notig aber ist der Sinn fiir den Ablauf von Verédnderungen
in einer zeitlichen Folge, seien diese Wandlungen nun bestimmt mehr
durch einen eingebornen Rhythmus oder durch Anpassung an Ein-
wirkungen von aussen her durch wesensdhnliche oder -fremde, daher
feindliche Méchte. Es ist der Sinn nicht so sehr fiir ein Sein und
Wesen, fiir Dinge und Zusténdlichkeiten, sondern fiir das Geschehen,
Tun, Handeln, fiir den Kampf, das Dynamische, fiir Wechsel-
wirkungen. Er wird zum Sinn fiir Kausalitit und Metamorphose,
fiir Lebensprozesse, auch von Wesenheiten, die, wenngleich von Men-
schen geschaffen, doch méchtiger und manchmal besser sind als er
selbst und bei allen irdischen Wandlungen doch etwas vom Not-
wendigen, Giiltigen, Wahren in sich haben.

Jugendmut und geschichtlicher Sinn.

Was aber leistet denn der geschichtliche Sinn Produktives? Ein
spétes und miides Erkennen dessen, was ohne ihn geschaffen worden;
geschichtlicher Sinn hat fast etwas Greisenhaftes an sich. Am Anfang
der Geschichte stehen Propheten und Sdnger, in ihrer Mitte Dichter,
Kiinstler, Philosophen, Priester und Bauleute; an ihrem Ende steht
der Geschichtsschreiber. Jugend ist Glaube, Hoffnung und Illusion;
Erkenntnis, Einsicht und Wissen sind der Trost der Enttéduschten
und Erfahrenen. — Als Goethe anfing, sich historisch zu nehmen
und ,,Dichtung und Wahrheit* schrieb, fing er auch an alt zu werden.
Wir finden es unertriaglich, wenn einer sich mit dreissig Jahren eine
Biographie schriebe, selbst wenn er schon Aussergewohnliches ge-
leistet haben sollte., Wer selbst im Werden ist, hat am wenigsten
fir Werden und Wandlung und Entwicklung einen Sinn. Sein Sinn
geht auf Leistungen, Schopfungen, Objektivationen seines kiinftigen
Zustandes, Uberwindung seiner selbst, Tat, nicht auf ein Wieder-
erkennen des Prozesses, der ihm zu schaffen macht und ihm hochstens
schmerzlich, nicht aber interessant ist. Erst der Gewordene, Seiende
ist iiber den Werdeprozess erhaben und vermag ihn zu betrachten
und in der Geschichte wiederzufinden. Dass geschichtlicher Sinn
etwas Miides, Altliches an sich hat, dafiir hat die Jugend ihren In-
stinkt; oder hat sie ihn vor lauter Lehrbuchbildung schon verloren?
Wenn Nietzsches vorwirtsdringender Schopfergeist ihn hochst frag-
wiirdig fand, wie sollten wir ihn beim heranwachsenden, in die Zu-
kunft dringenden jungen Menschen so ohne weiteres voraussetzen?

Freilich, der junge Mensch, wenn er von grossen Taten tréumt,
wird sich auch gerne von den wirklich getanen erzihlen lassen, Ge-
schichte horen. Aber solche Geschichtsdarstellung ist etwas in Miss-
kredit geraten. Die Heldenverehrung Carlyles ist abgelost worden

97



durch die Heldenentlarvung Shaws. Fiir Darstellungen im Stil der
Heldensage sind wir weniger mehr zu haben. Wir haben, wenn nicht
die marxistisch-materialistische, so doch sonst welche kollektivisti-
schen und soziologischen Geschichtsauffassungen. Und wenn auch
Menschen es sind, die die Geschichte machen, ob nun mehr die Massen
und Klassen oder die gewaltigen Einzelnen, das ganze geschichtliche
Gemichte ist zu komplex, als dass es aus Personlichkeiten, Charak-
teren, aus Geist und Ideen heute noch dargestellt werden diirfte.
Und selbst wenn man ausschliesslich Helden die Geschichte machen
liesse, gerade ihre Schopfungen leben, oft als Wirkungen, die von
ihnen weder gewollt noch vorauszusehen waren, ihr eigenes Leben
weiter. Die Macht der Tradition ist ebenso geschichtsbildend wie
explosive Taten, Pline und fassbare Entschliisse. Fiir die Grund-
legung des Mittelalters so wichtig wie die Volker und Fiihrer der
Volkerwanderung sind die Traditionen aus der nie untergegangenen
Antike. Solches aufzuzeigen ist dem historischen Sinne Genugtuung
und Genuss. Es miisste seltsam zugehen, wenn die Jugend mit ihrem
auf die personliche Tat gerichteten Instinkt solche Voraussetzungen
so ohne weiteres mitbrichte. Gestehen wir es doch, da ist ein hem-
mender, oft quilender Widerspruch zwischen dem lebendigen, origi-
nalen Interesse der Jugend und dem unsern. Wird es uns gelingen
ihn fruchtbar zu machen?

Das Unmittelbare in der Geschichte.

Aber gesetzt auch, Verstidndnisfidhigkeit fiir die Elemente des
geschichtlichen Lebens und historischer Sinn werde von unsern
Schiilern auf vorgenannte Weise allmédhlich erworben, so bietet nun
wieder nichts so sehr wie Geschichte dem Erkennen iiber das blosse
Kennenlernen und erste Verstehen hinaus seine eigenen Schwierig-
keiten. Das eigentliche Problem historischen Erkennens offnet sich
hier.

Diese neuen Schwierigkeiten ergeben sich einmal aus der Totalitét
der Geschichte, sodann aus der Moglichkeit und Notwendigkeit einer
doppelten Erkenntnis alles Lebendigen, einer unmittelbaren, ein-
fithlend-intuitiven, durch Identifizierung gewonnenen, und einer
mittelbaren, distanziert-abstrahierenden, konstruktiv-systematisie-
renden. Das eine nicht ohne das andere; wenn aber eines zuerst und
vor dem andern, dann die unmittelbare. Sie ist, wie alles Irrationale,
im Unterrichtsverfahren schwerer zu erzeugen, kaum zu reprodu-
zieren und zu kontrollieren, liegt auch den einseitigen Lehrnaturen
weniger; sie scheint auch zu wenig akademisch-wissenschaftlich, und
es ist daher in den hohen Priifungsreglementen nicht weiter von ihr
die Rede. Aber sie liegt in der Linie der grossen Wendung, die die
Geisteswissenschaften soeben genommen haben, der Abwendung von
der blossen Formal- und Begriffsphilosophie zur Lebensphilosophie.

Nichts so sehr wie Geschichte stellt in den Wechselwirkungen
ihrer Aktionen, Beziehungen und Zusténdlichkeiten eine unvergleich-
liche Totalitdt dar. Jede Einzelerscheinung nun, durch die man zu

98



dieser Totalitét vordringen mochte, ist nun eben erst aus der Totalitét
verstindlich. Jenes Ganze aber, wie sollten wir es zu Anfang schon
mit einem Male haben und schauen? Fausts magisches Bemiihen hat
der Natur gegolten; das Menschenleben, die Welt will er stiickweise
nach und nach erfassen, indem er der Reihe nach ihre Kreise durch-
misst. ,,Wir sehen erst die kleine, dann die grosse Welt.”” Aber auch
dabei war es ihm mehr um Selbsterkenntnis als um gegensténdliches
Wissen zu tun. — Noch erheblich weiter hat das geschichtswissen-
schaftliche Spezialistentum diese Totalitdt zerstiickelt; eine ge-
schichtsphilosophische Zusammenschau aber ist bis jetzt noch nicht
geleistet. Grandios bleiben wird fiir alle Zeiten die religiose Ge-
schichtsauffassung der jiidischen Propheten und eines Augustin in
der civitas dei. Unzulidnglich sind die positivistisch-materialistischen
Konstruktionen; es fehlt Seele und Sinn. Am brauchbarsten erscheint
Schopenhauers Unterscheidung von Welt als ,,Wille* und als ,,Vor-
stellung*‘ gerade fiir eine Gesamtauffassung der Menschheitsleistungen,
eine Unterscheidung, die sich ja anwenden lédsst unabhéngig von dem
Pessimismus, mit dem zusammen sie bei Schopenhauer auftritt.
Doch lassen wir das. Wir werden uns ja selten im Geschichtsunter-
richt so hoch versteigen; fiir uns aber sollten wir doch eine Auf-
fassung haben, die indirekt sich ausspricht und mitteilt; auch im
Elementarsten kann Geschichte sinngemiéss nie anders als aus Lebens-
fiille, aus einer Totalitit des Subjekts und der Objekte verstanden,
dargeboten und aufgefasst werden.

Von anderer Art, aber nicht weniger schwierig ist es, Geschichte
als etwas Unmittelbares zu erfassen. Wie gelingt es, und ist es iiber-
haupt menschenmoglich, dass unmittelbar werde, Tatsachen und
Zusammenhinge, Volkerschicksale und staatsménnische Entschliisse,
geniale Schopfungen und Kulturzustdndlichkeiten, Interessenkdmpfe,
Schwindelerfolge und die Martyrien des Echten und Wahren, die
Brutalitit des Lebensdrangs, Macht von Tradition und Indolenz,
Personlichkeiten und Vélkercharaktere, Zusammenhang von Mensch
und Boden, das Ewiggleiche zu allen Zeiten und die nicht weniger
offenkundigen Wesensunterschiede des Menschen in der Antike, im
Mittelalter, Orient und den traditionslosen U. S. A., Bevolkerungs-
und Exportzahlen, ,,Hunger und Liebe‘, Gewalt und Arbeit, Egoismus
und Gemeinschaftsordnung, dass dieses Ganze, das mit-, in- und
iibereinander zugleich, schaffend und geschaffen, beharrend und sich
andernd, im einzelnen und in seiner Totalitit? — Und wenn es nicht
moglich ist, was hilft es, dass wir irgendwelche Ersatzschemata geben,
uns mit mittelbarer Erkenntnis begniigen ? Lieber die simpelste Hebel-
erzihlung oder eine Patriarchengeschichte, den alten Homer, Gleich-
nisse aus den Evangelien, den verlornen Sohn, einen Mérchenkonig
und den einfiltig-gemiitstiefen ,,Kanitverstan, die alle unmittelbar
und darum ,,richtig® sind. Dafiir doch sollten wir heute das Gefiihl,
darnach das Sehnen haben, dem geschichtlichen Leben selbst nahe zu
kommen, identisch mit ihm zu werden, alles mitzuerfassen, was
Atmosphire und Farbe, wallendes, warmes Blut, Impuls und Be-

99



rechnung und Wagemut ist. Wo in unsern konstruktiven Geschichts-
darstellungen weht noch der Wind, der die Segel eines Vasco da Gama
schwellte und spritzt der Schaum um die Wikingerschiffe?

Den alten Geschichtsunterricht, der sich mehr nur in Namen und
Zahlen zu bewegen verstand, glaubten wir iiberwunden und bewegen
uns in — Bezeichnungen. Wir konnen Vorstellungen und Begriffe
wohl kldren, aber immer wieder nur mit andern Zeichen. Das Zeichen
aber bleibt immer nur Ersatz. Wir reden von Seeherrschaft und be-
gniigen uns mit — Wandkartenblau. Die Leistungen der Geschichte
iibersteigen unser Vorstellungsvermogen schon bei der einfachsten
Aktion und wir sollten das Ganze ganz in Bewegung schauen und
Anteil an ihm haben. Und immer nur schauen, nur Theorie! Kann
daraus jemals ein rechter Ernst werden? Bleibt es nicht miissiges
Spiel, dessen der junge Mensch iiberdriissig werden muss? Immer
nur Bericht und Lesen, Anhoren, niemals Selbstunternehmung,
Planen, Angreifen, Scheitern, Gelingen, Hindernis, Feindschaft,
giinstige Winde, Verlust, Hoffnung, Berechnung, eine Situation und
eine Aufgabe, Mittel und ihr Verhéltnis zum Ziel, Wollen und Miissen,
Sorgen, Triumph, Aufstieg und Sturz? Alles sollten wir zu tun und
zu sein vermogen; wie ein Proteus sollten wir in alles uns wandeln
konnen, um alles zu wissen und zu erfahren. Und doch sind wir bloss
wir und bleiben es, und tun wenig, meistens nur lehren und lernen,
als ob Weltgeschichte ein Schulbetrieb wire und in ihm Wahrheit,
Gerechtigkeit, geistige Interessen um ihrer selbst willen herrschten,
als ob der individuelle Mensch darin mit seinem Gedeihen Zweck
des Geschehens wire. — Was machen wir denn? Viel Lérm um das
korrekt Registrierbare; aber je mehr registrierbar, um so weniger
unmittelbar lebendig. Unmittelbares gibt es iiberhaupt nicht in
Stufen, sondern nur ganz, Offenbarung oder dann bloss Wissenschaft,
mittelbares Erkennen. Aber was kiimmert den lebendigen Menschen
die Begriffswissenschaft? So wenig als den gotterfiillten Menschen
die Theologie.

Abstraktion und Konstruktion.

Zum Problem aber wird das Verstehen von Menschendingen
weiterhin dadurch, dass ich nur mit Hilfe dessen verstehen kann,
was ich als Individuum selbst bin und in mir wirksam habe; je mehr
ich lebendiger Mensch bin, um so mehr auch bin ich befihigt, Ge-
schichte zu verstehen. Man sagt, Menschliches habe fiir uns ein
Maximum von Verstindlichkeit, eben weil wir Menschen seien. Das
stimmt relativ zum Naturerkennen; dort komme ich mit reiner
Intelligenz aus; ich brauche nicht mit meinem ganzen Menschen zu
verstehen. Aber eben diese Moglichkeit als Mensch den Menschen-
dingen gegeniiber ein Maximum von Verstindnis zu haben, findet
ihre engen Schranken an der gegebenen Individualitdt und ihrer
Wandlungsfahigkeit. Aber auch mit einer Allwandlungsfahigkeit wire
es nicht getan. Ich muss mir selbst und meinen Wandlungen reflek-
tierend gegeniibertreten, mir selbst zur Erscheinung werden konnen.

100



Auch von den Fremdwesen, in die ich mich wandle, muss ich Existenz
nnd Vorstellung zugleich oder wenigstens nacheinander zu sein ver-
mogen. Daraus entsténde ein Wechselleben, das die Welt in ein
romantisches Spiel verwandeln, bald mich, bald die Welt aufheben
und wieder zum Zentrum machen miisste. Wie wesensfremd, blutleer
erscheint demgegeniiber die geordnete Klarheit unserer Geschichts-
darstellung und ihre verstandesmissige Verstindlichkeit, die doch
allzusehr auf Kosten individueller Unmittelbarkeit im Erfassen des
millionenfiltigen Chaos gewonnen ist.

Und doch ist diese Verstidndlichkeit, Verniinftigkeit, sind ,,Ideen‘*
es, die erst ein zureichendes und ein erfassendes und umfassendes
Wissen ganz geben. — Der Mensch zwar ist und denkt; aber auch
die gelungenste Verwandlung in alle und jede ,,Rollen®, die in der
Geschichte ,,gespielt” werden, geben mir noch kein zureichendes
Wissen um die Geschichte, die als Macht, nicht nur als Gemichte
am Menschen und mit ihm und durch ihn ihren Gang geht. Wie in
der Tragodie ein ,,Etwas’ sich abspielt, wovon die Rollen nicht
immer, nicht immer ganz und oft gar nie Einsicht gewinnen, da sie
oft nur in ihrem Wesen und ihrer Eigenillusion davon befangen
bleiben, so erst recht in der Geschichte. Wir pflegen das Rétselhafte
und Unerforschliche daran mit der frommen Wendung der Resigna-
tion anheimzugeben: ,,Der Mensch denkt und Gott lenkt®, oder
reden von Schicksal oder vom Sinn der Geschichte. Fiir uns hier
handelt es sich darum, festzustellen, dass ich fiir ein geschichtliches
Gesamtverstindnis aus allem Sein mitsamt seinen eigenen Reflexen
wieder heraustrete und Distanz gewinne, weit genug, alles in seinen
Bedingtheiten, seinen Beziehungen und Verhéltnissen in seinen
Nebendingen zu sehen und einzureihen, es zu einem blossen Punkt,
Strich, Ténung, Farbung im Weltbild zu machen. Letzten Endes
miisste ich dafiir einen unverriickbaren Sehort haben, Weltauge sein.
Immer wird Geschichtsverstindnis iiber menschliches Vermogen
hinausgehen.

Was fiir ein Unterfangen also ist es, Unerfahrene an dieses Unter-
nehmen heran- und hereinzufiihren, ohne ihnen vorher die Organe, es
zu erfassen, kennen zu lernen und zu erkennen, gehorig ausgebildet
zu haben. Kann es sich ohne das um etwas anderes handeln als darum,
Kenntnis zu geben und zu nehmen davon, dass so und so benannte,
im Grunde unverstindliche Dinge da und dann geschehen seien, um
mehr als eine blosse katalogartige Orientierung iiber Standort und
Reihenfolge von Statuen und Szenen, die uns zuinnerst stumm sind?
Wollen wir es nicht besser so anstellen, dass sie von Anfang an von
innen zu uns sprechen werden?

Mitten in den Ereignissen und Schopfungen stehen zu konnen
als Handelnde und Leidende, mit der ganzen Heftigkeit und Ein-
seitigkeit des Willens und seiner Ideologie, zugleich ausser alle dem,
in der Distanz betrachtender Ruhe und gelassener Weisheit, gleich
den olympischen Gottern, denen nichts Menschliches fremd ist, denen
alles Menschliche aber doch nur zum Schauspiel, ,,Theorie’, wird,

101



das ist die Doppelforderung, die Geschichte an uns stellt. Mag sein,
dass wir durch Beschéiftigung mit Geschichte sie mit der Zeit erfiillen
lernen; ob wir aber inzwischen Geschichte gelernt haben? Karten-
lesen ist doch wohl auch die Anfangsvoraussetzung und nicht das
Endziel des Geographieunterrichts. Unserm armen Geschichtsunter-
richt fehlt es bis jetzt sozusagen durchgehend an beidem, an Schicksals-
und Welterfahrenheit und der olympisch-apollinischen Abgekléartheit.
Vielleicht gefallen wir uns darin, jene betrachtende Ruhe zur Schau
zu tragen, Zeus und Gotterversammlung zu sein, und wiirden viel-
leicht doch erbleichen, wenn die Titanenschatten der wirklichen Ge-
schichte an unsern Schulstubenfenstern vorbeizégen und fragend zu
uns hineinschauten. Wie wagten wir es da noch, von Gregor VII.
oder von Clémenceau mit Worten abzusprechen? Und wenn wir gar
die grossten Schicksale der Weltgeschichte, Volkerkriege darzustellen
haben, sollten wir verfiigen iiber jene herzlose Verstandeskilte des
Generalstéablers, dem alles Operationen sind, Rechenexempel mit
Kriften, Massen, Entfernungen, dem auch das Moralische und die
Mentalitdt Mittel zum Siege sind, der Sieg aber Endsinn des Lebens
bedeutet. Und hinwieder sollten wir jenes mitlebende Nur-Leidfiihlen
eines Andreas Latzko haben, der Menschen, nichts als leidende
.. Menschen im Krieg* sieht, und dann wieder jenen prophetischen Geist,
der in allem leid- und schuldvollen Geschehen die geheimen Wege
einer iibermenschlichen Macht sieht, die alles das ,,von fernher* ge-
bildet, wie einst den Assyrersturm, damit Einkehr und Besinnung,
hohere Erkenntnis und reineres Wollen sich erzeuge und mitschaffe
am Gottesreich. Auch Aischylos weiss: ,,Uns aber zwingt die ewige
Satzung, durch Leiden zu lernen.‘ (Schluss folgt)

Uber Storungen des seelischen Lebens in biologischer
Beleuchtung.?)

Von Prof. Dr. M. Minkowski, Ziirich.
(Schluss)

Gegeniiber den bis jetzt erorterten psychischen Leiden, bei denen
Erscheinungen von gestorter Entwicklung oder Riickentwicklung,
also endogene Faktoren, eine wesentliche und wahrscheinlich sogar
ausschlaggebende Rolle spielen, gibt es auch viele, die durch exogene,
d. h. von aussen einwirkende Schiadigungen in erster Linie bedingt
werden. Hierher gehoren zunéchst verschiedene, namentlich chro-
nische, Vergiftungen, und zwar vor allem durch Alkohol, dann
besonders durch Morphium oder Opium und neuerdings auch durch
Kokain. Von diesen spielt der chronische Alkoholismus sowohl
klinisch wie sozial die weitaus wichtigste Rolle. Wohl spielen auch
bei seiner Entstehung endogene Faktoren in Form einer neuropathi-
schen Anlage mit einer verminderten Widerstandsfahigkeit und einem
fortschreitenden Erliegen gegeniiber der Verfithrung und wohl auch

1) Siehe auch Mérz-Nummer.

102



	Von der Not des Geschichtsunterrichts : 2. Teil

