
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 38 (1928)

Heft: 4

Artikel: Von der Not des Geschichtsunterrichts : 2. Teil

Autor: Meier, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Not des Geschichtsunterrichts.1)
Von Dr. Alfons Meier, Basel.

II.
Umgruppierung.

Ist es nicht wirklich nötig, dass wir uns auf seine Voraussetzungen
und Möglichkeiten neu besinnen? Dass wir ihn neu orientieren, und
das von zwei Seiten her? Statt vom Handbuch der Weltgeschichte
aus, wie es in zehn Bänden von Chamurabi bis Mussolini vor uns
auf dem Bücherbrett steht, von den Dingen und Menschen aus, deren
Geschichte wir erzählen, und vom jungen Menschen mit seiner innern
und äussern Welt aus, dem wir sie erzählen?

Wir wollen und dürfen künftig Geschichte nicht mehr mit der
Geschichte beginnen!

Woher soll einer Interesse für Religions- und Kirchengeschichte
haben, wenn nicht vom lebendigen Anteil an Religion und Kirche,
oder davon her, dass er aus lebendigem Interesse für Gott und Religion
mit Theologien und Kirchen im Konflikt steht und mit Hilfe der
Geschichte ihrer sich erwehren wül Wir mussten doch erst Chemiker
und Astronomen sein, bevor die Geschichte der Chemie, der Astronomie

für uns Interesse hat und überhaupt verstanden werden kann.
Astronomen und Chemiker aber werden wü* nicht in den Geschichtsstunden,

so wenig wie Ökonomen, Künstler oder Schiffsbaumeister.
Und wenn nach einer bekannten Formulierung die Geschichte der
Phüosophie erst die Philosophie ist, so stimmt auch das nur in dem
Sinne, dass der, der schon Phüosoph ist, die phüosophischen Probleme
schon durchdacht hat oder dazu fähig ist, im Ablauf der möglichen
und historisch gegebenen Lösungen jene Totalität sucht, die das
einzelne System ihn vermissen lässt; aber niemals könnte eine
Abbreviatur der Philosophiegeschichte nach Art unseres Geschichtsunterrichts

in die Philosophie selbst einführen. Ebenso wenig aber
führt unser Geschichtsunterricht je tief genug in die Dinge und ihr
Wesen, von denen er spricht. Auch zu Staat und Volk wollen wir
nicht auf dem Umweg über die Geschichte gelangen, aus lebendigem
Staatsinteresse vielmehr und dem unmittelbaren Anteü am Leben,
Leiden und Wollen unseres Volkes zu ihrer Geschichte. Notwendige
Voraussetzung eines gedeihlichen Geschichtsunterrichts darf nicht
mehr bloss Geographie im Sinne der Länderkunde bleiben; was wir
brauchen, ist Lebenskunde: Wirtschafts-, Gesellschafts- und Staatskunde,

Kulturkunde insgesamt und für ihre einzelnen Gebiete
müssen künftig die soliden Grundlagen abgeben, ehe Geschichte all

l) Siehe auch März-Nummer.

89
Schweiz. Pädatfogr. Zeitschrift 1928. — 7



dieser Dinge im einzelnen und in der Totalität ihrer Wechselwirkungen
möglich ist.

So ist aller Geschichtsunterricht bisher notwendig gescheitert
nicht nur an Art und Grösse seines Gegenstandes, sondern an den
mangelnden Grundlagen, die die Schule zu legen nicht für nötig fand.
Vielleicht glaubte sie. im Laufe des geschichtlichen Unterrichts diese
Grundlagen gewinnen zu können. Man hat etwa versucht, gegen Ende
die Grundbegriffe des staatlichen und kulturellen Lebens sich
herauskristallisieren zu lassen, nachdem man mit all diesen Elementen
jahrelang vor unreüen Schülern ins Ungefähre operiert. Wir sind
bis jetzt so verfahren, wie wenn ein Lateinlehrer seinen Anfängern
einen Text aus Cicero vorsetzte : Die armen Leute sollten lesen,
übersetzen und erklären, den fertigen komplizierten Text verstehen, und
können weder deklinieren noch konjugieren, noch haben sie Wörter
gelernt und kennen keine Syntax. Wir gleichen dem Gesangslehrer
alter Observanz : Seine Schüler sollten vom Blatt singen und kennen
keine Tonleitern, weder Kreuz noch B, nicht Dur und Moll, nicht
Oktave und Quinte, nicht Rhythmus und Takt, noch sonst eines
der musikalischen Elemente. Als praktischer Mann weiss er sich zu
helfen; er singt und spielt ihnen vor und sie singen's ihm nach. Das
Lied allerdings, das können sie nachher, aber singen können sie nicht
und Sänger sind sie auch keine geworden. — So wir Geschichtslehrer:
Wir reden ihnen etwas vor, was sich da und dann begeben hat mit
Dingen, die sie als Dmge noch nicht kennen, und sie reden's uns nach,
meist stammelnd genug; denn sie haben davon weder Begriff noch
Erfahrung. Ist uns denn das noch nie aufgefallen, wie unzulänglich
Schüler in Geschichte sich auszudrücken wissen, die doch sonst, wo
sie nur aus sich selbst zu reden brauchen, ganz gut sprechen und
schreiben? Wie wenig Kontakt aber mit dem Eigenleben des Schülers
haben wir hergestellt, wenn er von den Gegenständen unseres Unterrichts

nur unzulänglich zu sprechen weiss!
Ich weiss nicht, bin ich deutlich genug geworden, um zu zeigen,

dass man Geschichte nicht von Geschichte lernt, so wenig als Singen
vom Vor- und Nachsingen, und wäre beides noch so korrekt. Oder
am Cicero-Text zu exemplifizieren : Im üblichen Geschichtsunterricht
muten wir dem Schüler beständig beides zu, den Text aus den Wörtern,

die er nicht kennt, und die Wörter aus dem Text, den er nicht
versteht, zu begreifen. So soll er bei uns die Geschichte eines Dinges,
das er nicht kennt, die Wirtschaft z. B., erfahren und aus der
Geschichte, die er darum nicht begreift, den Grundbegrüf Wütschaft
und der andern Dinge gewinnen. Auch ein circulus vitiosus!

Das ist das Grundverfehlte in der Anlage unseres
Geschichtsunterrichtes. Sie beruht auf der Täuschung, als ob Geschichte selbst
ein Ding wäre wie Pflanzen, Gewässer, Dome, Gedichte. Ideen,
Kapital, Industrie, Staaten, Volk, Persönlichkeiten, Kriege. Glaubenssätze

usf. Nein, Geschichte ist ein Handeln und Geschehen und Tun
an und mit diesen Dingen, ein Schaffen, Zerstören und Verändern.
Und keines dieser Dinge gehört mehr als ein anderes zur Geschichte.

90



Staat und Krieg und Revolution, die sich gewöhnlich vordrängen,
haben nicht mehr Heimatrecht in ihr als die stilleren Dinge. Gebet
und Weisheit, und die praktischen Segel, Spinnmaschine und
Elektrizität. Erste Voraussetzung, irgendetwas von Geschichte zu
verstehen, ist die Kenntnis aller menschlichen Leistungsgebiete und
Schöpfungen, ist demnächst Menschenkenntnis und Welterfahrenheit,
ist persönliche Reife und Allgewandtheit. — Warum schreibt denn
kein „Historiker" die Geschichte der Medizin oder der Astronomie
oder der Technik? Weü er in der Regel von „diesen Dingen" zu wenig
versteht. Ein Musiker oder Musikkenner schreibt allenfalls
Musikgeschichte; unsern Schülern aber muten wir von Anfang bis zu Ende
die Geschichte der Völker, Staaten, Kulturen. Steuern, Revolutionen,
Religionen, Bauwerke, Bilder, Gewerbe und Wirtschaftsformen zu.
ohne sie vorher ein für allemal diese Dinge selbst und ihre Herkunft
vom Menschen und ihre Beziehungen untereinander kennen gelehrt
zu haben. Sie sollen uns die Entschlüsse eines Staatsmanns im mer-
kantüistischen Zeitalter verstehen lernen und kennen sich nicht
einmal mit ihrem Taschengeld aus.

Telemach.
Es ist eine der besinnlichsten Geschichten beim alten Homer,

wie Telemach, der Jüngling, der in die Welt zog, seinen Vater zu
suchen, im Palast des Menelaos zu Sparta staunt über den goldenen
Reichtum, dergleichen er noch nie gesehen; wie er dann den, der ihn
besitzt, mit seinem Glücke Zeus dem Olympier gleichwähnt; wie
dann aber der welterfahrene Herr und Held Menelaos mit seinem
grossen Leid um alles, was vor Troja und nachher geschehen, den
Jünglingen die Kunde sagt von Völker- und Königsgeschicken und
dem grossen Zwiespalt des Lebens. Es ist ein Büd und eine Szene,
vor denen man begreifen mag, dass die Alten in Homer den Lehrer
ihrer Jugend gesehen.

Es ist mir immer ein Büd unserer Jugend, die aus ihrem Elternhaus

zu uns kommt, Welt, Leben zu suchen und sich selbst zu
entdecken, und die unserm Wissen und unserer Erfahrung sich
anvertrauen muss und wül, trotz aller kritischen Zersetzung, die durch
unsere Zeit geht; wül, wenn sie bei uns selbst nur eine feste Haltung
und Wohlmeinen sieht. Und wiederum sollte und könnte nächst dem
Deutschunterricht die Geschichte es sein, die berufen wäre, ihr ein
Bild und eine Deutung der Menschenwirkl ichkeit zu geben, die
büdend und sinnhaft sind.

Aber eben dieser Geschichtsunterricht hat es im Unterschied zu
allen andern Fächern von Anfang bis zu Ende mit einem gleich
schwierigen Stoffe zu tun; dazu kommt, dass dieser Stoff für das
Verstehen von allen der schwierigste ist, am meisten und vielseitigsten
Voraussetzungen verlangt. Selbst Philosophie, so umfassend sie ist,
bleibt einseitig gegenüber der Universalität und Totalität der im
innern Sinne des Wortes allgemeinen Geschichte, innerhalb der
Phüosophie einer der vielen Bezüke ist; Kant konnte sein Leben lang das

91



Königsberger Professorendasein leben. Es gibt in der Geschichte
keine Grade und Stufen des Verständnisses in dem Sinne, dass ich
als Lehrer methodisch vom Leichtern, Einfachem, Elementaren
fortschreiten könnte zum Schwereren, Komplizierteren, sozusagen der
höhern Syntax. — Alle andern Fächer haben es da weit besser. Sie
können voraussetzungslos beginnen; sie sind kaum angewiesen
darauf, dass der Schüler zur Begabung auch noch Erfahrung
mitbringe. An einem kleinsten Punkte setzen sie ein, ziehen planmässig
Grund- und Aufriss und gewinnen fortschreitend das Material, mit
dem sie bauen. Am Stoff wächst der Lernende und mit seinem Wachstum

wächst der Stoff und seine Anforderungen. Man kann das
allerdings mit der Geschichte auch so machen; aber es ist allemal eine
üble Verkleinerung.

Den Sozialismus des 19. Jahrhunderts zu verstehen ist nicht
schwerer als die Kulturleistungen des Perikleischen Zeitalters zu
erfassen; die Entstehung des Römischen Weltreiches, das wü* unsern
Jüngsten vorführen, ist so fasslich oder so schwierig wie die
Entstehung des Britischen Imperiums, das wie der Sozialismus für unsere
Ältesten aufgespart bleibt. Ich wage zu berichtigen: Gemessen an
den Voraussetzungen, die unsere Schüler mitbringen, aus gewissen
Gegenwartszuständen und -erschemungen heraus kämen sie leichter
zur Struktur und dem Werden der englischen Weltmacht. — Wesen
und Werden der Demokratie pflegen wü an der athenischen
Geschichte zum erstenmal aufzuzeigen, weil Demokratie uns dort zum
erstenmal begegnet. Viel einfacher aber liesse Demokratie, wie wir
sie verstehen, aus einem zeitlich viel spätem Ereignis sich ableiten, das
meist im Gedränge der übrigen, ihm wesensfremden Vorgänge, in
die es eingelegt ist, selten recht ausgewertet wird; es ist jener
denkwürdige Vertrag in der Kajüte der „Mayflower" von 1620. Wenn es,
praktisch gesprochen, überhaupt leichter und schwerer Verständliches

in der Geschichte gibt, so möchte das zeitlich und räumlich
Näherliegende, also neueste und Gegenwartsgeschichte, das für den
Anfang Geeignetste sein; wü fangen in Geographie auch nicht mit
Hinterindien an.

Aktualität und fragendes Interesse: Telemach vor Menelaos!
Wü hören die Einwände: Orient, Hellas und Rom seien für unsere

Kultur etwas wesentlich anderes als Hinterindien für unsere
Bodengestaltung. Aber wir ignorieren diesen Einwand, indem wir ihm recht
geben, vom Objekt aus gesprochen. Aber wü gehen ja eben nicht
vom Objekt, sondern vom jungen Telemach aus; ihm geben wir
Antwort auf seine Fragen; ja wenn wü in etwas von Anfang auf ihn
einwirken, so ist es das, dass wü ihn fragen lehren, damit wü ihm
antworten können. Anders formuliert, gehen wü aus von der
Unmöglichkeit, auf direktem Wege zum Objekt zu gelangen. Und wenn
wü den indüekten Weg künftig versuchen wollen, so tun wü es eben
im Interesse der Geschichte als einer durch Tradition und Kontinuität
zusammengehaltenen Reihe von Tatbeständen. Wir wünschen ja
nicht eine Auflösung und Zersetzung der Geschichte in subjektiv
92



ausgewählte Epochen und Erscheinungen; was wü aber wünschen,
ist zuerst einmal Durchsetzung des geschichtsbeflissenen Schülers
mit den Elementen und Funktionen des geschichtlichen Lebens. Wü
wünschen ihn gehen zu lehren, bevor wü mit ihm den „Gang durch
die Weltgeschichte" auch tun.

Auch einen andern Einwand hören und überhören wü: Jeder
Geschichtslehrer werde eben, aus dem Wissen um die Fragwürdigkeit
des Anfangsunterrichtes, durch die Art der Darstellung den mangelnden

Voraussetzungen des Schülers Rechnung tragen und mit
zunehmender Reue und Erfahrung ihm mehr zu bieten suchen. Aber
bleibt es dabei nicht schade, dass man seinerzeit mit den produktivsten
Stoffen, dem Perikleischen Zeitalter, der israelitisch-jüdischen
Geschichte, wo sie überhaupt behandelt wüd, dann mit der Entstehung
einer christlich-abendländischen Gesamtkultur, also der Zeit von
Alexander dem Grossen bis Konstantin und von Konstantin bis zu
Karl dem Grossen noch nicht in die eigentlichen Tiefen gehen konnte,
so gerne man es auch gewollt hätte. Ist ein Augustin und Plato und
Jeremia nicht besser für die Altern und Reifern, die im innern Wortsinne

Maturanden sind, statt für die Jüngsten, die solchen Namen
und Zusammenhängen noch nichts nachfragen. Und sollen wü dafür
mit den Maturanden die Belanglosigkeiten der neuern Geschichte
behandeln, die keine Menschheitswerte mehr geschaffen, höchstens
umgeformt oder zersetzt hat? Dafür haben wü mit den Jüngsten
über so fruchtbare Dinge wie Entstehung und Gehalt des Alten
Testaments, griechische Kunst, Phüosophie und Tragödie, Evangelien
und Paulus hinweggehen müssen.

Ist das alte Geschichtsunterrichts-Schema noch länger zu
verantworten?

Es liegen doch heutzutage die Dinge so, dass wü der blossen
Tatsachen um ihrer selbst wülen längst überdrüssig sind und nach
lebendigem Wasser und heuendem Geiste diüsten, und wü erkennen,
dass die unverlierbaren Lebensgüter eben einst, am Anfang, geschaffen
worden sind, in deren Tiefen wü mit unsern Anfängern nicht hinunter-
zugelangen vermögen. Gewiss hat auch die neuere und neueste
Geschichte ihre geistigen Errungenschaften; sie zu bestreiten wäre
töricht. Aber wenn dies der Geist naturwissenschaftlicher und
historisch-kritischer Betrachtung und Forschungsweise ist, so gelangen
wü ja doch kaum mehr dazu, das recht auszuwerten. Wüd nicht
gerade die so fruchtbare Problem- und Fragestellung gegenüber den
Kulturwerten, ihrer Herkunft und ihrem Wesen in unserm Gescl ichts-
unterricht illusorisch, weü wü selten mehr Zeit finden, auf die schon
einmal mehr obenhin behandelten Gegenstände zurückzukommen?

Odysseus.
Wü haben von den Schwierigkeiten gesprochen, die der

Geschichtsstoff seiner Natur nach in weit höherm Masse bietet als jeder
andere Unterrichtsgegenstand. Wü haben zu zeigen, wie diese
Schwierigkeiten sich verdoppeln, dass dem Schüler die Voraus-

93



Setzungen und Organe fehlen, ihn zu erfassen, zu verstehen, sich
anzueignen. Es fehlt ihm die Welterfahrenheit aus Handeln und
Leiden, wie sie der göttliche Held und Dulder Odysseus sich
erworben.

Auch dem begabteren Schüler fehlen diese Voraussetzungen;
Intelligenz ist nicht Erfahrung und Persönlichkeit. Weltgeschichte
ist im Grunde etwas für den Mann von Welt, der zugleich den höchsten
Anforderungen der vita activa und der vita contemplativa erfüllt,
der Weltgeschichte machen und ein Büchlein de contemptione mundi
schreiben kann. „Studiert" werden könnte auch auf der Universität
Weltgeschichte erst von denen, die schon ihr eigenes Floss selbst
gezimmert, Schufbruch gelitten, sich behauptet, „vieler Menschen
Städte gesehn und ihren Sinn erkannt haben". Wer. unfrei genug,
in seinem Leben nur erst die Schule und keine andern Sorgen als
Schulsorgen gekannt hat, an dem muss Weltgeschichte doch eigentlich
vorbeigehen wie der Kurszettel an dem, der keine Börsengeschäfte
gemacht oder zu machen gedenkt. Aber wir wollen das nicht darum
so deutlich uns eingestehen, um Geschichtsunterricht aufzuheben,
sondern um klar zu wissen, woran wir sind, wenn wir mit neuem
Bewusstsein doch darangehen, „Geschichte zu treiben" und ihn dabei
ganz und radikal nur nach den Voraussetzungen zu orientieren, die
unsere Schüler erfüllen.

Was bringt denn, gute Intelligenz vorausgesetzt, ein junger Mensch
durchschnittlich für das Verständnis der Geschichte mit? Dass reine
Intelligenz nicht genügt, ist schon gesagt worden. Zur Intelligenz
hinzu muss eine bestimmte Wesenheit des gesamten Menschen treten.
Eine Odysseusnatur wäre nur erst ihre eine Seite; ein so guter
Erzähler seiner eigenen Schicksale und Taten Odysseus ist, so bleibt
er doch in Taten und Schicksalen zu sehr befangen; es fehlt ihm
Distanz, Reflexion und Abstraktion. Für eine Platonatur hinwieder
ist die Welt der Geschichtswüklichkeit zu sehr nur Erscheinung,
Schemen und Schatten. Die Wesenheit, die am besten Geschichte
aufzufassen imstande ist, möchte ich eine Perikleische Natur nennen.
Auch etwas von der Tragik, die für alle Zeiten mit diesem Manne
und seinem Zeitalter verbunden bleibt, ist darin ausgesprochen.
Wieviel tiefer Sinn liegt doch in jener Überschrift: „Vom Nutzen
und Nachteil der Historie für das Leben"! Doch lassen wü das.

Begabung für Geschichte — von Reife vorerst noch gar nicht
zu reden — ist darum doch wohl eine seltenere Sache, als man sich
für gewöhnlich vorstellt. Aber man hat sich darüber bis jetzt auch
keine Vorstellungen gemacht; man hat Geschichte einfach „gegeben",
wie denn überhaupt für alle Fächer noch eine systematisch betriebene
Begabungspsychologie fehlt.

Ein Goethe z. B. hatte den Sinn für Geschichte kaum, so weit
solche Qualitäten einem derartig universalen Geist in einem kurzen
Satze einfach zu- oder abgesprochen werden können. Richtiger ist
es schon, gerade bei einem solchen Anlass darüber klar zu werden,
was denn eigentlich das Kriterium des geschichtlichen Sinns wäre.

94



Schon die Bezeichnungen „Geschichtlicher Sinn" und „Sinn für
Geschichte" laufen nach zwei verschiedenen Richtungen. Die Namen
Goethe und Schüler mögen vorläufig als Repräsentanten für das eine
und für das andere gelten. Wer den Sinn hat für Werden und
Entwicklung überhaupt, den Sinn, der im Bestehenden das Gewordene
und im Gewordenen das Werdende und das Werden selbst, wie Goethe
in seinem Brief über das Amphitheater in Verona oder die Juraklus
bei Münster, zu schweigen von semer Metamorphose der Pflanzen,
der denkt eminent geschichtlich. Und wer sich selbst eine Biographie
von dem universalen Gehalt wie „Dichtung und Wahrheit" schreiben
kann, hat von den Qualitäten des Historikers. Kommt es aber mehr
auf die Gegenstände als Kriterien an, Sinn für den Menschen nicht
nur als zentrale Persönlichkeit, auf deren Entwicklung, Bildung und
Auswirkung alles um ihn bezogen wird, sondern für den Menschen
als Gememschaftswesen, auf die koüektiven Grössen und die in ihnen
wirksamen Mächte und Kräfte, denAnteü Einzelner oder bestimmter
Gruppen an dieser Macht, so ist wohl Schiller, der die Tragödie eines
Wallenstein nicht aus seinem Charakter, wie Shakespeare getan
hätte, sondern aus seiner Situation ableitete, der Mensch mit dem
Sinn für Geschichte, wie wü* ihn meinen. Doch gehen wü auch hier
nicht in Grundfragen der Geschichtswissenschaft ein.

Wenig genug, und darum bald gesagt, ist, was unsere Schüler
an Voraussetzungen für die Welt der Geschichte mitbringen. Und
das ist auch weiter nicht zu verwundern; erst musste man selbst
Welt und Geschichte geworden sein, bevor man an Weltgeschichte
herangehen kann. So lange man das nicht geworden ist, versteht
man wohl emzelne Geschichten; das heisst: Man hat den Sinn für
das Unmittelbar-Menschliche, das Persönliche. Das ist schön und
recht für Poesie und Literatur, ist aber, wenn auch unentbehrlich,
für sich allein doch unzulänglich gegenüber der Geschichte. Wenn
es gut geht, bringen unsere Schüler darüber hinaus noch einige meist
sehr ungefähre Eindrücke von den Existenzgrundlagen der eigenen
Familie oder des Berufsstandes dem sie angehört. Aber das sind ja
meistens Dinge, die Eltern vor ihren Kindern geheimzuhalten pflegen.
Bei der Kompliziertheit des heutigen Erwerbslebens bleibt das, auch
wo die ungefähren Eindrücke zu einigem Wissen um die Dinge führen,
ein fast unbrauchbar kleiner Ausschnitt.

Es ist immerhin etwas, womit sich bei Neuorientierung des
Geschichtsunterrichts das meiste anfangen liesse. Wir sollten auszugehen

vei suchen von den so bunten Existenzbedingungen, aus denen
die Schüler herkommen; eine Wirtschafts- und Gesellschaftskunde
könnte daraus erstehen, von der übergegangen werden könnte zu
den ökonomischen Grundlagen einer ganzen Stadt oder Landschaft;
von da liesse sich aufzeigen Zusammenhang und Wechselwirkung
zwischen wirtschaftender Gesellschaft und Staat; von da aus könnte
der Staat, nicht begrüflich, aber praktisch in seinen Funktionen
erfasst werden; „Recht" und „Gesetz" würden lebende Notwendigkeiten;

ihr Verhältnis und Missverhältnis zur Sittlichkeit, dem Ge¬

fl 5



wissen würde bald aus dem sittlichen Rigorismus der Jugend heraus
zur Sprache kommen; man gelangte zur Religion und ihren
Organisationsformen und Machtansprüchen, auf andere Schöpfungen aus den
metaphysischen Bedürfnissen des Menschen, auf „Kunst und
Wissenschaft", die die Schüler so gerne unverstanden zusammen nennen,
wenn sie von ihrer „Blüte" bei den Griechen oder in der Renaissance
Worte reden. — Hier, wenn ügendwo, liesse sich einsetzen, liessen
sich die soliden Grundlagen legen, ob solche Vorarbeiten nun ein
oder zwei Jahre brauchten, ganz gleich. So auch kämen wü dazu,
den Geschichtsstoff um den Menschen als lebendiges Zentrum zu
konstruieren, entstehen, werden zu lassen, ihn zu schaffen.

Der Sinn für Geschichte.
Aber immer noch würde so der individuelle Mensch geschichts-

büdendes Zentrum bleiben. Das ist er aber nicht, nicht einmal dann,
wenn er Alexander, Konstantin oder Friedrich der Grosse ist. Es ist
nun die Frage, von welchem Zustande der geistigen Reüung an beim
Schüler der Sinn für das Über- und Interüidividuelle, für kollektive
Kräfte und Grössen und ihre Formen stark genug sei. Darüber fehlen
uns zureichende psychologische Untersuchungen. Nur soviel lässt
sich sagen, dass dieser Zustand erheblich später eintritt, als der
Beginn des höhern Geschichtsunterrichts angesetzt zu werden pflegt.
Man möchte fast formulieren: Nicht durch Beschäftigung mit
Geschichte wüd man matur; man muss matur schon sein, um mit
Geschichte zureichend sich beschäftigen zu können.

Die eigentliche Voraussetzung für weltgeschichtliches Verständnis
wäre also ein ausgesprochener Sinn für die überpersönlichen Mächte
und Gestaltungen, für das, was zwischen den Menschen ist und aus
ihrem Zusammenleben entsteht, für Gruppen und ihr Handeln, ihre
Satzungen, Ordnungen, Formen und ihre Wandlungen. Die heutigen
Voraussetzungen dafür Schemen nicht eben günstig, dass das Kind
einen lebendigen Sinn dafür bekomme. Die Zellen menschlicher Ge-
meinschaftsbüdung, die Klein- und Kleinstfamüien, sind in
Zersetzung begrüfen; für Sippen- und Stammesgefühl darf man schon
gar keinen Instinkt mehr voraussetzen. Die vielen, an ihre Stelle
getretenen Organisationsformen aber sind künstliche Konstruktionen,
die für das jugendliche Vorstellungsleben unwüksam bleiben.

Schwerer verständlich wüd also auch die aus der Gruppenbüdung
und ihren Zusammenfassungen hervorgehende Macht aller Art, für
Recht, Krieg, Friede, Kultus, Küche, für Institutionen und für
Kulturwerte als Produkten gesellschaftlicher Zustände, gesellschaftlichen

Lebens und Bedürfnisses einerseits und genialer Schöpfungen
einzelner andererseits. Erschwert aber wüd dadurch auch das
Verständnis dafür, dass Werke, Schöpfungen, Werte und Institutionen
objektiv-lebende Grössen sind, unabhängig von der Person ihres
Schöpfers und der Gesellschaft, die sie mitbedingt, angenommen,
bewahrt, gewandelt und umgebüdet hat. Darf man z. B. annehmen,
es gelinge, die Wandlungen der christlichen Religion und Küche,
96



den sogenannten Untergang der Antike, die Wandlungen der
lutherischen Reformation in diesem Sinne deutlich werden zu lassen, wenn
nicht schon ein ausgesprochener soziologischer Sinn im Schüler
erweckt und aktionsfähig gemacht worden ,ist durch eine dem
Geschichtsunterricht vorausgehende, ihn solid fundierende Gesellschaftslehre

und Kulturkunde?
Ebenso nötig aber ist der Sinn für den Ablauf von Veränderungen

in einer zeitlichen Folge, seien diese Wandlungen nun bestimmt mehr
durch einen eingebornen Rhythmus oder durch Anpassung an Ein-
wükungen von aussen her durch wesensähnliche oder -fremde, daher
feindliche Mächte. Es ist der Sinn nicht so sehr für ein Sem und
Wesen, für Dinge und Zuständlichkeiten, sondern für das Geschehen,
Tun, Handeln, für den Kampf, das Dynamische, für Wechsel-
wükungen. Er wüd zum Sinn für Kausalität und Metamorphose,
für Lebensprozesse, auch von Wesenheiten, die, wenngleich von
Menschen geschaffen, doch mächtiger und manchmal besser smd als er
selbst und bei allen üdischen Wandlungen doch etwas vom
Notwendigen, Gültigen, Wahren in sich haben.

Jugendmut und geschichtlicher Sinn.
Was aber leistet denn der geschichtliche Sinn Produktives? Ein

spätes und müdes Erkennen dessen, was ohne ihn geschaffen worden;
geschichtlicher Sinn hat fast etwas Greisenhaftes an sich. Am Anfang
der Geschichte stehen Propheten und Sänger, in ihrer Mitte Dichter,
Künstler, Phüosophen, Priester und Bauleute; an ihrem Ende steht
der Geschichtsschreiber. Jugend ist Glaube, Hoffnung und Illusion;
Erkenntnis, Einsicht und Wissen sind der Trost der Enttäuschten
und Erfahrenen. — Als Goethe anfing, sich historisch zu nehmen
und „Dichtung und Wahrheit" schrieb, fing er auch an alt zu werden.
Wü fänden es unerträglich, wenn einer sich mit dreissig Jahren eine
Biographie schriebe, selbst wenn er schon Aussergewöhnliches
geleistet haben sollte..Wer selbst im Werden ist, hat am wenigsten
für Werden und Wandlung und Entwicklung einen Sinn. Sein Sinn
geht auf Leistungen, Schöpfungen, Objektivationen seines künftigen
Zustandes, Überwindung seiner selbst, Tat, nicht auf ein
Wiedererkennen des Prozesses, der ihm zu schaffen macht und ihm höchstens
schmerzlich, nicht aber interessant ist. Erst der Gewordene, Seiende
ist über den Werdeprozess erhaben und vermag ihn zu betrachten
und in der Geschichte wiederzufinden. Dass geschichtlicher Sinn
etwas Müdes, Ältliches an sich hat, dafür hat die Jugend ihren
Instinkt; oder hat sie ihn vor lauter Lehrbuchbüdung schon verloren?
Wenn Nietzsches vorwärtsdrängender Schöpfergeist ihn höchst
fragwürdig fand, wie sollten wü ihn beim heranwachsenden, in die
Zukunft drängenden jungen Menschen so ohne weiteres voraussetzen?

Freüich, der junge Mensch, wenn er von grossen Taten träumt,
wüd sich auch gerne von den wüklich getanen erzählen lassen,
Geschichte hören. Aber solche Geschichtsdarstellung ist etwas in
Misskredit geraten. Die Heldenverehrung Carlyles ist abgelöst worden

97



durch die Heldenentlarvung Shaws. Für Darstellungen im Stil der
Heldensage sind wü weniger mehr zu haben. Wir haben, wenn nicht
die marxistisch-materialistische, so doch sonst welche kollektivistischen

und soziologischen Geschichtsauffassungen. Und wenn auch
Menschen es sind, die die Geschichte machen, ob nun mehr die Massen
und Klassen oder die gewaltigen Einzelnen, das ganze geschichtliche
Gemachte ist zu komplex, als dass es aus Persönlichkeiten, Charakteren,

aus Geist und Ideen heute noch dargestellt werden dürfte.
Und selbst wenn man ausschliesslich Helden die Geschichte machen
liesse, gerade ihre Schöpfungen leben, oft als Wükungen, die von
ihnen weder gewollt noch vorauszusehen waren, ihr eigenes Leben
weiter. Die Macht der Tradition ist ebenso geschiehtsbüdend wie
explosive Taten, Pläne und fassbare Entschlüsse. Für die Grundlegung

des Mittelalters so wichtig wie die Völker und Führer der
Völkerwanderung sind die Traditionen aus der nie untergegangenen
Antike. Solches aufzuzeigen ist dem historischen Sinne Genugtuung
und Genuss. Es musste seltsam zugehen, wenn die Jugend mit ihrem
auf die persönliche Tat gerichteten Instinkt solche Voraussetzungen
so ohne weiteres mitbrächte. Gestehen wir es doch, da ist ein
hemmender, oft quälender Widerspruch zwischen dem lebendigen,
originalen Interesse der Jugend und dem unsern. Wird es uns gelingen
ihn fruchtbar zu machen?

Das Unmittelbare in der Geschichte.
Aber gesetzt auch, Verständnisfähigkeit für die Elemente des

geschichtlichen Lebens und historischer Sinn werde von unsern
Schülern auf vorgenannte Weise allmählich erworben, so bietet nun
wieder nichts so sehr wie Geschichte dem Erkennen über das blosse
Kennenlernen und erste Verstehen hinaus seine eigenen Schwierigkeiten.

Das eigentliche Problem historischen Erkennens öffnet sich
hier.

Diese neuen Schwierigkeiten ergeben sich einmal aus der Totalität
der Geschichte, sodann aus der Möglichkeit und Notwendigkeit einer
doppelten Erkenntnis alles Lebendigen, einer unmittelbaren, ein-
fühlend-intuitiven, durch Identüizierung gewonnenen, und einer
mittelbaren, distanziert-abstrahierenden, konstruktiv-systematisie-
renden. Das eine nicht ohne das andere; wenn aber eines zuerst und
vor dem andern, dann die unmittelbare. Sie ist, wie alles Irrationale,
im Unterrichtsverfahren schwerer zu erzeugen, kaum zu reproduzieren

und zu kontrollieren, liegt auch den einseitigen Lehrnaturen
weniger; sie scheint auch zu wenig akademisch-wissenschaftlich, und
es ist daher in den hohen Prüfungsreglementen nicht weiter von ihr
die Rede. Aber sie liegt in der Linie der grossen Wendung, die die
Geisteswissenschaften soeben genommen haben, der Abwendung von
der blossen Formal- und Begrüfsphilosophie zur Lebensphilosophie.

Nichts so sehr wie Geschichte stellt in den Wechselwirkungen
ihrer Aktionen, Beziehungen und Zuständlichkeiten eine unvergleichliche

Totalität dar. Jede Einzelerscheinung nun, durch die man zu

98



dieser Totalität vordringen möchte, ist nun eben erst aus der Totalität
verständlich. Jenes Ganze aber, wie sollten wü* es zu Anfang schon
mit einem Male haben und schauen? Fausts magisches Bemühen hat
der Natur gegolten; das Menschenleben, die Welt will er stückweise
nach und nach erfassen, indem er der Reihe nach ihre Kreise durch-
misst. „Wü* sehen erst die kleine, dann die grosse Welt." Aber auch
dabei war es ihm mehr um Selbsterkenntnis als um gegenständliches
Wissen zu tun. —• Noch erheblich weiter hat das geschichtswissenschaftliche

Spezialistentum diese Totalität zerstückelt; eine ge-
schichtsphilosophische Zusammenschau aber ist bis jetzt noch nicht
geleistet. Grandios bleiben wird für alle Zeiten die religiöse
Geschichtsauffassung der jüdischen Propheten und eines Augustin in
der civitas dei. Unzulänglich sind die positivistisch-materialistischen
Konstruktionen; es fehlt Seele *and Sinn. Am brauchbarsten erscheint
Schopenhauers Unterscheidung von Welt als „Wille" und als
„Vorstellung" gerade für eine Gesamtauffassung der Menschheitsleistungen,
eine Unterscheidung, die sich ja anwenden lässt unabhängig von dem
Pessimismus, mit dem zusammen sie bei Schopenhauer auftritt.
Doch lassen wir das. Wir werden uns ja selten im Geschichtsunterricht

so hoch versteigen; für uns aber sollten wü doch eine
Auffassung haben, die indüekt sich ausspricht und mitteilt; auch im
Elementarsten kann Geschichte sinngemäss nie anders als aus Lebensfülle,

aus emer Totalität des Subjekts und der Objekte verstanden.
dargeboten und aufgefasst werden.

Von anderer Art, aber nicht weniger schwierig ist es, Geschichte
als etwas Unmittelbares zu erfassen. Wie gelingt es, und ist es
überhaupt menschenmöglich, dass unmittelbar werde. Tatsachen und
Zusammenhänge, Völkerschicksale und staatsmännische Entschlüsse,
geniale Schöpfungen und Kulturzuständlichkeiten, Interessenkämpfe.
Schwindelerfolge und die Martyrien des Echten und Wahren, die
Brutalität des Lebensdrangs, Macht von Tradition und Indolenz,
Persönlichkeiten und Völkercharaktere, Zusammenhang von Mensch
und Boden, das Ewiggleiche zu allen Zeiten und die nicht weniger
offenkundigen Wesensunterschiede des Menschen in der Antüte, im
Mittelalter, Orient und den traditionslosen U. S. A„ Bevölkerungsund

Exportzahlen, „Hunger und Liebe", Gewalt und Arbeit, Egoismus
und Gemeinschaftsordnung, dass dieses Ganze, das mit-, in- und
übereinander zugleich, schaffend und geschaffen, beharrend und sich
ändernd, im einzelnen und in seiner Totalität? — Und wenn es nicht
möglich ist, was hilft es. dass wir irgendwelche Ersatzschemata geben,
uns mit mittelbarer Erkenntnis begnügen? Lieber die simpelste
Hebelerzählung oder eine Patriarchengeschichte, den alten Homer, Gleichnisse

aus den Evangelien, den verlornen Sohn, einen Märchenkönig
und den einfältig-gemütstiefen „Kanitverstan", die alle unmittelbar
und darum „richtig" sind. Dafür doch sollten wü heute das Gefühl,
darnach das Sehnen haben, dem geschichtlichen Leben selbst nahe zu
kommen, identisch mit ihm zu werden, alles mitzuerfassen, was
Atmosphäre und Farbe, wallendes, warmes Blut, Impuls und Be-

99



rechnung und Wagemut ist. Wo in unsern konstruktiven Geschichts-
darstellungen weht noch der Wind, der die Segel eines Vasco da Gama
schwellte und spritzt der Schaum um die Wikingerschüfe

Den alten Geschichtsunterricht, der sich mehr nur in Namen und
Zahlen zu bewegen verstand, glaubten wü überwunden und bewegen
uns in — Bezeichnungen. Wir können Vorstellungen und Begrüfe
wohl klären, aber immer wieder nur mit andern Zeichen. Das Zeichen
aber bleibt immer nur Ersatz. Wü reden von Seeherrschaft und
begnügen uns mit ¦— Wandkartenblau. Die Leistungen der Geschichte
übersteigen unser Vorstellungsvermögen schon bei der einfachsten
Aktion und wü sollten das Ganze ganz in Bewegung schauen und
Anteü an ihm haben. Und immer nur schauen, nur Theorie! Kann
daraus jemals ein rechter Ernst werden? Bleibt es nicht müssiges
Spiel, dessen der junge Mensch überdrüssig werden muss? Immer
nur Bericht und Lesen, Anhören, niemals Selbstunternehmung,
Planen, Angreüen, Scheitern, Gelingen, Hindernis, Feindschaft,
günstige Winde, Verlust, Hoffnung, Berechnung, eine Situation und
eine Aufgabe, Mittel und ihr Verhältnis zum Ziel, Wollen und Müssen,
Sorgen, Triumph, Aufstieg und Sturz? Alles sollten wü zu tun und
zu seüi vermögen; wie ein Proteus sollten wü in alles uns wandeln
können, um alles zu wissen und zu erfahren. Und doch sind wü bloss
wü und bleiben es, und tun wenig, meistens nur lehren und lernen,
als ob Weltgeschichte ein Schulbetrieb wäre und in ihm Wahrheit,
Gerechtigkeit, geistige Interessen um ihrer selbst wülen herrschten,
als ob der individuelle Mensch darin mit seinem Gedeihen Zweck
des Geschehens wäre. — Was machen wü denn? Viel Läim um das
korrekt Registrierbare; aber je mehr registrierbar, um so weniger
unmittelbar lebendig. Unmittelbares gibt es überhaupt nicht in
Stufen, sondern nur ganz, Offenbarung oder dann bloss Wissenschaft,
mittelbares Erkennen. Aber was kümmert den lebendigen Menschen
die Begrüfswissenschaft So wenig als den gotterfüllten Menschen
die Theologie.

Abstraktion und Konstruktion.
Zum Problem aber wüd das Verstehen von Menschendingen

weiterhin dadurch, dass ich nur mit Hilfe dessen verstehen kann.
was ich als Individuum selbst bin und in mü wüksam habe; je mehr
ich lebendiger Mensch bin, um so mehr auch bin ich befähigt,
Geschichte zu verstehen. Man sagt, Menschliches habe für uns ein
Maximum von Verständlichkeit, eben weil wü Menschen seien. Das
stimmt relativ zum Naturerkennen; dort komme ich mit reiner
Intelligenz aus; ich brauche nicht mit meinem ganzen Menschen zu
verstehen. Aber eben diese Möglichkeit als Mensch den Menschendingen

gegenüber ein Maximum von Verständnis zu haben, findet
ihre engen Schranken an der gegebenen Individualität und ihrer
Wandlungsfähigkeit. Aber auch mit einer AllWandlungsfähigkeit wäre
es nicht getan. Ich muss mü selbst und meinen Wandlungen
reflektierend gegenübertreten, mü selbst zur Erscheinung werden können.

100



Auch von den Fremdwesen, in die ich mich wandle, muss ich Existenz
und VorsteUung zugleich oder wenigstens nacheinander zu sein
vermögen. Daraus entstände ein Wechselleben, das die Welt in ein
romantisches Spiel verwandeln, bald mich, bald die Welt aufheben
und wieder zum Zentrum machen musste. Wie wesensfremd, blutleer
erscheint demgegenüber die geordnete Klarheit unserer Geschichtsdarstellung

und ihre verstandesmässige Verständlichkeit, die doch
allzusehr auf Kosten individueller Unmittelbarkeit im Erfassen des
mülionenfältigen Chaos gewonnen ist.

Und doch ist diese Verständlichkeit, Vernünftigkeit, sind „Ideen"
es, die erst ein zureichendes und ein erfassendes und umfassendes
Wissen ganz geben. — Der Mensch zwar ist und denkt; aber auch
die gelungenste Verwandlung in alle und jede „Rollen", die in der
Geschichte „gespielt" werden, geben mü noch kern zureichendes
Wissen um die Geschichte, die als Macht, nicht nur als Gemachte
am Menschen und mit ihm und durch ihn ihren Gang geht. Wie in
der Tragödie ein „Etwas" sich abspielt, wovon die Rollen nicht
immer, nicht immer ganz und oft gar nie Einsicht gewinnen, da sie
oft nur in ihrem Wesen und ihrer Eigenillusion davon befangen
bleiben, so erst recht in der Geschichte. Wü pflegen das Rätselhafte
und Unerforschliche daran mit der frommen Wendung der Resignation

anheimzugeben: „Der Mensch denkt und Gott lenkt", oder
reden von Schicksal oder vom Sinn der Geschichte. Für uns hier
handelt es sich darum, festzustellen, dass ich für ein geschichtliches
Gesamtverständnis aus allem Sein mitsamt seinen eigenen Reflexen
wieder heraustrete und Distanz gewinne, weit genug, alles in seinen
Bedingtheiten, seinen Beziehungen und Verhältnissen in seinen
Nebendingen zu sehen und einzureihen, es zu einem blossen Punkt,
Strich, Tönung, Färbung im Weltbüd zu machen. Letzten Endes
musste ich dafür einen unverrückbaren Sehort haben, Weltauge sein.
Immer wird GeschichtsVerständnis über menschliches Vermögen
hinausgehen.

Was für ein Unterfangen also ist es. Unerfahrene an dieses
Unternehmen heran- und hereinzuführen, ohne ihnen vorher die Organe, es
zu erfassen, kennen zu lernen und zu erkennen, gehörig ausgebildet
zu haben. Kann es sich ohne das um etwas anderes handeln als darum,
Kenntnis zu geben und zu nehmen davon, dass so und so benannte,
im Grunde unverständliche Dinge da und dann geschehen seien, um
mehr als eine blosse katalogartige Orientierung über Standort und
Reihenfolge von Statuen und Szenen, die uns zuinnerst stumm sind?
Wollen wü* es nicht besser so anstellen, dass sie von Anfang an von
innen zu uns sprechen werden?

Mitten in den Ereignissen und Schöpfungen stehen zu können
als Handelnde und Leidende, mit der ganzen Heftigkeit und
Einseitigkeit des Wülens und semer Ideologie, zugleich ausser alle dem,
in der Distanz betrachtender Ruhe und gelassener Weisheit, gleich
den olympischen Göttern, denen nichts Menschliches fremd ist, denen
alles Menschliche aber doch nur zum Schauspiel, „Theorie", wüd,

101



das ist die Doppelforderung, die Geschichte an uns stellt. Mag sein.
dass wü durch Beschäftigung mit Geschichte sie mit der Zeit erfüllen
lernen; ob wü aber inzwischen Geschichte gelernt haben? Kartenlesen

ist doch wohl auch die Anfangsvoraussetzung und nicht das
Endziel des Geographieunterrichts. Unserm armen Geschichtsunterricht

fehlt es bis jetzt sozusagen durchgehend an beidem, an Schicksalsund

Welter fahrenheit und der olympisch-apollinischen Abgeklärtheit.
Vielleicht gefallen wir uns darin, jene betrachtende Ruhe zur Schau
zu tragen, Zeus und Götterversammlung zu sein, und würden
vielleicht doch erbleichen, wenn die Titanenschatten der wüklichen
Geschichte an unsern Schulstubenfenstern vorbeizögen und fragend zu
uns hineinschauten. Wie wagten wü es da noch, von Gregor VII.
oder von Clemenceau mit Worten abzusprechen? Und wenn wü gar
die grössten Schicksale der Weltgeschichte, Völkerkriege darzustellen
haben, sollten wir verfügen über jene herzlose Verstandeskälte des
Generalstäblers, dem alles Operationen sind, Rechenexempel mit
Kräften, Massen, Entfernungen, dem auch das Moralische und die
Mentalität Mittel zum Siege sind, der Sieg aber Endsinn des Lebens
bedeutet. Und hinwieder sollten wü jenes mitlebende Nur-Leidfühlen
eines Andreas Latzko haben, der Menschen, nichts als leidende
..Menschen im Krieg" sieht, und dann wieder jenen prophetischen Geist,
der in allem leid- und schuldvollen Geschehen die geheimen Wege
einer übermenschlichen Macht sieht, die alles das „von fernher"
gebüdet, wie einst den Assyrersturm, damit Einkehr und Besinnung,
höhere Erkenntnis und reineres Wollen sich erzeuge und mitschaffe
am Gottesreich. Auch Aischylos weiss: „Uns aber zwingt die ewige
Satzung, durch Leiden zu lernen." (Schluss folgt)

Über Störungen des seelischen Lehens in biologischer
Beleuchtung.1)

Von Prof. Dr. M. Minkowski, Zürich.

(Schluss)

Gegenüber den bis jetzt erörterten psychischen Leiden, bei denen
Erscheinungen von gestörter Entwicklung oder Rückentwicklung,
also endogene Faktoren, eine wesentliche und wahrscheinlich sogar
ausschlaggebende Rolle spielen, gibt es auch viele, die durch exogene.
d. h. von aussen einwükende Schädigungen in erster Linie bedingt
werden. Hierher gehören zunächst verschiedene, namentlich
chronische, Vergiftungen, und zwar vor allem durch Alkohol, dann
besonders durch Morphium oder Opium und neuerdings auch durch
Kokain. Von diesen spielt der chronische Alkoholismus sowohl
klinisch wie sozial die weitaus wichtigste Rolle. Wohl spielen auch
bei seiner Entstehung endogene Faktoren in Form einer neuropathi-
schen Anlage mit einer verminderten Widerstandsfähigkeit und einem
fortschreitenden Erliegen gegenüber der Verführung und wohl auch

1) Siehe auch März-Nummer.

102


	Von der Not des Geschichtsunterrichts : 2. Teil

