
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 38 (1928)

Heft: 3

Artikel: Das Pestalozzigedächtnisjahr in Italien

Autor: Sganzini, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nium) ausgesprochen psychotische Erscheinungen auftreten, während
in anderen ein noch höheres Alter wohl unter physiologischen
Alterserscheinungen, aber ohne tiefere Störungen des seelischen Lebens
erreicht wüd, — ob auch dabei ein konstitutioneller Faktor im Sinne
grösserer oder geringerer Widerstandsfähigkeit gegenüber den
Schädlichkeiten des täglichen Lebens oder überhaupt eurer grösseren oder
geringeren Vitalität vorliegt, lässt sich bei dem heutigen Stand unserer
Kenntnisse kaum entscheiden. (Schluss folgt)

Das Pestalozzigedächtnisjahr in Italien.
Von Prof. Dr. Carlo Sganzini, Bern.

Unaufgeklärterweise ist das offizielle Itahen der Brugger Feier
ferngeblieben (der Rechtsphilosoph Adolfo Ravà, von der
Hochschule Padova, war nur in privater Eigenschaft zugegen). Von der
Schulwelt, und zwar auch auf behördliche Anregung hin (vide
Rundschreiben von Unterrichtsminister Fedele), ist das Andenken des

grossen Volkserziehers auch dort gebührend und in mannigfacher
Weise gefeiert worden. Ich glaube die Behauptung wagen zu dürfen,
dass, vom deutschen Sprachgebiete abgesehen, kern anderes Land
eine so ergiebige und z. T. auch wertvolle Produktion von Pestalozziliteratur

— aus Anlass der Jahrhundertfeier — aufzuweisen hat wie
gerade Italien.

In einzelnen Kreisen erfreute sich in diesem Lande Pestalozzis Werk
auch vordem regen Interesses und guter Kennerschaft. Die Verwandtschaft

gewisser pestalozzischer Motive mit den Grundansichten, aus
welchen die an B. Croce und vor allem an G. Gentile anknüpfende
neu-idealistische Pädagogik ihre Kraft schöpft, musste als neuerAnreiz
zur Pestalozziforschung und zur Wiederverlebendigung pestalozzi-
schen Geistes wirken1). Beachtenswerte Leistungen sind tatsächlich
einstweilen nur aus dieser Denkrichtung zu verzeichnen2).

Da ist zunächst Ernesto Codignola (Herausgeber der
Zeitschrift „Levana", pädag.-philos. Hauptorgan der Richtung)3). In
ihm kommt der Aktualismus (die Philosophie Gentiles) in seiner
orthodoxen Reinheit zur Äusserung. Der Aktualismus ist in
pädagogischer Hinsicht, entsprechend seiner Grundthesis von der absolut
freischöpferischen Wesenheit des Geistes, radikaler Antimethodis-
mus: Leugnung aller Möglichkeit bezw. Zulässigkeit vorgängiger

1) Eine indirekte und— selbstredend— ungewollte Bestätigung dieser Verwandtschaft
liefert die ungemein anregende Schrift des Marburger Psychologen Erich Jaensch:
„Pestalozzi, der Geist und das Erbe seines Wirkens im Lichte der Gegenwartsaufgaben
von Kultur, Philosophie und Psychologie." Der italienische Neuidealismus ist aus-
gesprochenermassen — im Gegensatz etwa zu dem Natorps — Idealismus der Nähe
im Sinne des Verfassers.

2) Eine Gesamtmonographie hatte Ende 1926, von einer wesentlich anderen
Geistesrichtung her, A. Banfi angekündigt, bis dato ist sie aber nicht erschienen.

3) Levana V. Nr. 4, S. 263—276, und das Werk: „Educatori moderni" bei
Vallecchi, Firenze.

74



Wegbestimmung. Methode ist ihm der ganz einmalige, und
konkretschöpferische Akt der Hervorbringung objektiven Geistigkeits-
gehaltes, der geradezu Selbstschöpfung oder Selbstverwüklichung
des Geistes ist.

Zu welcher Deutung und Wertung der pestalozzischen Leistung
das führen muss, liegt auf der Hand: scharfe Trennung dessen, was
in Pestalozzi Geist, Eingebung, Erlebnis ist von dem, was die Gestalt
feststehender Wegweisung hat; einseitige Überwertung jener und
Unterwertung dieser Seite. „Pestalozzis Pädagogik hat, wenigstens
was seine grundlegende Einsicht betrifft, fast völlig eine jede Spur
von Dogmatismus und transzendentem Objektivismus überwunden:
der Geist ist für Pestalozzis Eigengesetzlichkeit : die Erziehung ist
Prozess des Selbstaufbaues. Kein Wissen gibt es, keine Sittlichkeit,
die nicht innerster Eigenerfahrung des Individuums entspringen.
Dabei wüd der Einzelne nicht mehr in atomartiger Isolierung
aufgefasst, wie in der Aufklärung mit ihrem dogmatischen
Vernunftstandpunkt, sondern innert eines fruchtbaren beziehungsreichen
Gemeinschaftslebens, worin allein er seine Eigenheit entfalten und
seine Freiheit verwirklichen kann. Pestalozzis Pädagogik ist
tatsächlich eine der grössten Errungenschaften der Neuzeit. Man verstand
ihn lange nicht, weil, wie üblich, allzuviel Gewicht auf Einzelheiten
seiner Lehre, auf einzelne Widersprüche und Ungereimtheiten gelegt
wurde, besonders aber weil man seinen Eigenwert dort hat suchen
wollen, wo er nicht sein kann, d.h. in seinen methodischen Lehren,
welche auch für ihn nur vorübergehende und umständebedingte
Bedeutung hatten und bloss als Stufen zu betrachten sind, und zwar
als gleich wieder verlassene, auf dem mühseligen Wege nach einer
konkret-organischen Auffassung der Erziehung. — Die Methode kann
nie ihre Rechtfertigung erweisen, wenn sie von dem geistigen Leben
abgesondert wird, das sie nährt. Wer das nicht begreüt, kann schwerlich

von Pestalozzi etwas verstehen, dessen Eigenwert ganz in seiner
wahrhaft neuen Auffassung der Erziehung und in seiner praktischen
Lehrerwüksamkeit besteht. Nur wer sich auf diesen Standpunkt
stellt kann eurerseits Pestalozzis schöpferische Urkraft erfassen und
anderseits dessen gewahr werden, was seine Unterrichtslehre an
Totem und Abstraktem beherrscht und in scharfem Gegensatz steht
zu dem Geiste seiner erzieherischen Einstellung".1)

Ganz im Sinne des Aktualismus liegt es jedenfalls (insofern er
Forderung vollendeter historischer Konkretheit bedeutet), wenn der
Gesichtspunkt der Individuallage und der damit verbundenen
organisch-traditionsbedingten Gemeinschaft vorzugsweise Würdigung
erfahren.

Gleichgültig ob eine direkte oder indirekte Beeinflussung durch
Kant historisch nachweisbar ist oder nicht, dem Aktualisten steht
dies auf alle Fälle fest, dass in Pestalozzi die Kants kopernikanischer
Wendung in der Philosophie entsprechende und ebenbürtige päda-

') Levana V, S. 26L.

75



gogische Wendung gegeben ist und damit in eurem die Überwindung
(samt der Aufklärung) Rousseaus und dessen eigentliche Erfüllung.
Die Ansicht, dass die Geisteskräfte des Menschen nur durch ihren
wesensmässigen Gebrauch gebüdet werden, worin die Auffassung
der Erziehung als Prozess zur gesamtgeistigen Autonomie (dem
Menschen als „Werk seiner selbst") wurzelt, ist entschieden das
Rückgrat der ganzen Pestalozzischen Erziehungslehre und insbesondere
der eigentliche Sinn der „Methode".

Ausser an dem Widerspruch zwischen Geist und äusserer Form
(Methode als Technik), soll, nach des Verfassers Meinung, die Pesta-
lozzische Lehre an einer Vermengung von Tatsächlichkeit
(Unmittelbarkeit) und Forderung kranken. So bezüghch der Wirksamkeit
der Wohnstube und damit von Mutter- und Vatersinn, allgemein
hinsichtlich der „Liebe". M. E. ist dies nur Folge der Unklarheit im
Ausdruck. In den Altersschriften ist die Trennung in aller Schärfe
durchgeführt.

Verfasser leugnet, wie selbstverständlich von solchem Standpunkt

aus, auch jeden grundsätzlichen Wert der Elementarpunkte:
Form, Zahl, Wort, die er als „naive, willkürliche, abstrakte
Verallgemeinerung von empirischen Beobachtungen" erklärt, was —
bei aller Unzulänglichkeit der Ableitung — dem Sinne nach nicht
der Fall ist.1)

Was für Codignola Verirrung, ist für den ungleich tiefsinnigeren
Gino Ferretti2) Ausfluss einer wesensbegründeten Dialektik.

G. Ferretti ist unter Gentües Schülern der selbständigste und
originellste. Er geht eigene Wege, ziemhch abseits von der bequemen
Landstrasse, die ihn nicht selten bis an die Grenze des Paradoxen
führen. Vom aktualistischen Stanpunkte ausziehend, vermag er
erfolgreiche Streüzüge in die Welt der empirischen Psychologie und
ihrer hypothetischenKonstruktionen zu unternehmen, u.a.Levy-Brühl
und Freud zu spezüizierter Ausfüllung und Erläuterung aktualis-
tischer Philosopheme zu verwerten. Pädagogisch nimmt er, das freie
Schöpfertum des Geistes als „absolute Inventivität" deutend, eine
extrem linksstehende Position ein, die es ihm ermöglicht, mit den
entschiedenen Schuheformern insbesondere pragmatistischer und
lebensphilosophischer Tendenz gemeinsame Wege zu gehen, und ihre;
wenn auch antimethodistisch verkleidete, so doch tatsächlich sehr
starke Methodenfreundhchkeit, sowie ihren psychologischen Eifer zu
teüen. Infolgedessen kann er Pestalozzi eher gerecht werden als die
orthodoxen Gentilianer. Tatsächlich werden von Ferretti Pestalozzis

Bemühungen um psychologische Grundlegung gutgeheissen,
hingegen wird von ihm gerade das an Pestalozzi gerügt, was einem
Natorp das Höchste in Pestalozzi schien, die Logisierung dessen,

1) Vgl. R. Hönigswald, Die philos. Grundlagen der Pädagogik S. 5, insbes.
S. 6, und Sganzini, G. E. Pestalozzi S. 243 ff.

2) Quaderni pestalozziani a cura di G. Lombardo Kadice I (L'educazione
Nazionale).

Almanacco della Scuola 1927, S. 38: „Tutto E. Pestalozzi nel Diario di Jacqueli."

76



was Sache von Kulturgeschichte und Entwicklungspsychologie ist.
Pestalozzis Streben nach technisch-methodischer Ausgestaltung seiner
intuitiven Eingebungen, genauer : der Rhythmus von Inspiration und
praktisch-technischer Festlegung, von technischer Ausführung und
darauffolgender kritischen Reflexion, macht für Ferretti die
unvergleichliche Grösse Pestalozzis aus. Seine Methode hat, wie jede neue
Methode, zu allernächst polemischen Charakter. Irrweg ist einzig
ihre Verabsolutierung.

Darin liegt es, dass Pestalozzi ein ewig wieder Auferstehender
sein müsse. Es kann keine Zeit sich, bloss ihrem Sein nach, mit
seinem Wollen eins fühlen. Dafür aber vermag jede, insofern sie
bemüht ist, sich selbst zu überwinden, sich an dem von Pestalozzi
gewiesenen Ideal aufzurichten. Gerade seine ewige Unzeitgemässheit
macht ihn ewig zeitgemäss und dies vor allem zufolge der „geschichtlichen

Fülle von Mitteln, des geistigen Tiefenniveaus, der Kraft und
Beschaffenheit entscheidender Anstrengungen, womit Pestalozzi die
ewige Krise der Besinnung gelebt und unserem Nachdenken wieder
nahe gelegt hat, welche von der Erfahrung der Ideeunangemessenheit
des Tatsächlichen angetrieben, danach strebt, das Tatsächliche von
der Idee aus umzubauen und so einen Weg für die Tat zu finden".

.„So schwerwiegend auch die Unzulänglichkeiten Pestalozzis
sind, ewig wieder aktuell wird er sein in dem Masse, als sein Leben,
Denken und Wirken sich fähig erweisen werden, unsere Anstrengungen
zu stützen, darum dass, gegen die blosse Erschlaffung von
Routinemenschen und Restauratoren, siegreich sei jener Glaube, jener Mythos,
der grossartigste Mythos zu dem bisher Menschen haben
hinaufblicken können, des Selbstaufbaues des Menschen (d. h. der
geistigen Autonomie), welchem allein wir als Menschen und als
Gegenwartsmenschen unsere Zustimmung geben können".

Ferrettis Aufsatz in Quaderni pestalozziani I (L'attualità
del Pestalozzi o il problema del Metodo) ist nebenbei eine taktisch
feine und scharfsinnige Auseinandersetzung, wenn nicht gar
Abrechnung mit der kultur- und staatspolitischen Rolle, die sich jüngst
der Aktualismus auferlegt hat, letzhin also mit dem gegenwärtigen
politischen Moment seines Landes. „Weil Pestalozzi die Methode der
Menschenbildung nicht in einer Restauration sondern in einer
Instauration sah, nicht im Ausgehen von gegebener stumpfer Stofflichkeit,

sondern von dem Geist, der aus sich gestaltet", ist er gerade
gegenwärtig, im Hinblick auf den historischen Moment den Italien
durchmacht, dringlich aktuell „trotz seines Demokratentums und
seiner Methodenreiterei" „Unsere Krisis soll jene Lösung wieder
einschliessen, die Pestalozzi, mit seiner Methode als Krisis, auch
im Auge hatte".

Dem scharfblickenden Ferretti entgeht nicht, dass (Extreme
gehen ineinander über!) aus der Forderung freien Schöpfertums, die
zu stellen des Aktualismus historische Rolle war, ein neuer Weg
zu einem extrem einseitigen Objektivismus zu werden droht, d. h. zur
Wiedereinsetzung — gegen alle Zöglingsspontaneität — des auto-

77



ritativ-stofflichen Prinzips. Die inhaltliche Lehre der extrem formalen
Gentüeschen Position führt beinahe unvermeidlich zu eurer historisch
zufälligen, rein tatsächlichen Inhaltsausfüllung gröbster Art. Ferretti
ist Verfechter der Inventivität auch, ja vielleicht in erster Linie in
religionspädagogischer Hinsicht. Daher* sein unverhülltes Ärgernis
über die durchweg kirchenfreundliche Schulpolitik des fascistischen
Italiens1).

Gino Ferretti erweist sich als den besten deutschen Pestalozzikennern

ebenbürtig in eurer überaus tiefsinnigen und geistvollen
Studie : „Der ganze Pestalozzi in den Tagebuchblättern über Jacquehs
Erziehung". Was Paul Natorp in bezug auf die „Abendstunde"
getan, das versucht hier Ferretti mit mindestens ebensolcher
Begründung und mit dialektischem Geschick für eine noch viel frühere
Phase in Pestalozzis Entwicklung. „Der in Erfüllung gegangene Pestalozzi

bleibt hinter Pestalozzi als Versprechung, wie ihn die wenigen
Tagebuchblätter enthüllen in welchen die Besinnung selbst Methode
war, während die Pestalozzische Methode mehrfach zu einer empirisch-
willkürlichen und unsicheren Schliessung der Besinnung wurde". Überaus

scharfsinnig ist die Art, wie auf Grund des Tagebuchs Pestalozzis
frühe Erhebung über den Rousseauschen Standpunkt und das frühe
Vorhandensein aller Leitmotive und inneren Zwiespältigkeiten des
Pestalozzischen Denkens und Wükens nachgewiesen werden.

Quaderni Pestalozziani Nr. 1 bringt aus der Feder des
Herausgebers Giuseppe Lombardo-Radice die Eröffnungsrede zu
dem Pestalozzikurs, den er im Winter 1927 an der Scuola Superiore di
Magistero (Rom) gehalten. Auch Lombardo bemüht sich das an
Pestalozzi, was in zeitlicher und lokaler Hinsicht lebendige
Gegenwartsbedeutung hat, ins Licht zu stellen, um auf diese Art den eigentlichen

Sinn der Gedächtnisfeier zu unterstreichen, der, wie
selbstverständlich, in Zusammenhang mit dem von ihm seit Jahren
geführten Kampf um die Schulerneuerung gebracht wird. Recht
geschickt wüd der Wesensgehalt des pestalozzischen Erziehertums
hergeleitet aus einer knappen aber treffenden Analyse seiner
pohtischen und ethischen Problemwelt.

Frau Lombardo-Radice (Gemma Harasim, eine gebürtige
Fiumanerin tschechischer Abstammung), selber eine hervorragende
Erzieherin, steuert zum I. Heft einen für die volkstümliche
Propagierung pestalozzischer Gesinnung wertvollen Bericht über die
Briefe an Greaves, nach der von Schohaus und Lohner besorgten
deutschen Ausgabe. Das V. Heft bringt von ihrer Feder das im
ganzen nicht übel gelungene, jedenfalls erstaunlich sinn- und
wortgetreue Wagnis einer italienischen Übertragung der „Abendstunde".2)
Die wichtige Korrektur, im Anruf auf Goethe, welche die neuesten
Nachforschungen nahelegt haben, scheint ihr entgangen zu sein.

x) Gentile selber soll gegenwärtig höchst erbittert sein über diese Wendung, welche
seine Schulreform genommen hat.

2) Eine erste italienische Übertragung der „Abendstunde" ist 1891 in der
Zeitschrift „Il Nuovo Risorgimento" (IL Heft 1) erschienen.

78



Quaderni II und III (in eurem Band vereinigt) enthalten
ausschliesslich geschichthche Beiträge, welche grösstenteils die Aus-
wükung der Pestalozzischen Erziehungsbestrebungen im italienischen
Sprachgebiet betreffen. Vermittler war zunächst der Franzose
M. A. Jullien, der zur napoleonischen Zeit in Maüand weilte, von
dort aus Yverdon besuchte und seine Schrift „Esprit de la méthode
d'éducation de Pestalozzi" daselbst herausgab. Giovanni Vidari,
der Vertreter der* Pädagogik an der Universität Turin, führt Jullien
vor als euren der zuverlässigsten und auch heute noch brauchbaren,

ja s. E. nicht übertroffenen Darsteller der Pestalozzischen
Methode.

Ernesto Pelloni (Stadtschuldirektor in Lugano) entwirft
in Gestalt z. T. recht ausführlicher Darlegungen, unter der
Aufschrift „Pestalozzi und die Erzieher des Kantons Tessin",
einen Grundriss tessinischer Schulgeschichte von den Ursprüngen der
politischen Unabhängigkeit bis in die jüngste Vergangenheit, ja
sogar in die brennendsten Fragen der Gegenwart. — Pestalozzi
dringt dort, wie anderswo, erst ein mit der demokratischen
Umwälzung der dreissiger Jahre. Bis zu Franscinis organisatorischem
Werk waren vornehmlich österreichisch-lombardische Einflüsse
massgebend (zuerst von Ignaz Felbiger, dann von Josef Peitl her). Die
Kleriker Soave, Bagutti, Fontana, die ersten dortigen Pioniere des
öffentüchen Schulwesens, erscheinen noch gänzlich von daher bestimmt
und bar aller direkten Kenntnis Pestalozzis zu sein. Als der erste
bewusste Pestalozzianer tritt Giuseppe Curti (1809—1895) auf den
Plan, ein Schüler von Thomas Scherr. Curti war eine hervorragende
Erzieherpersönlichkeit, die erste im Tessin, welche enge Fühlung mit
deutschschweizerischem Geistesleben gepflegt hat (u. a. mit Prof.
Rüegg). Curtis Hauptstreben war die Erneuerung der Sprachlehre,
allerdings eher nach den Grundsätzen des Pestalozzismus als nach
den ihm nur sehr mangelhaft bekannten des ursprünglichen Pestalozzi.

Die praktische Auswirkung in den öffentüchen Schulen setzt
aber erst ein mit und dank dem letzten freisinnigen Regiment (1893
bis 1921 : Volksschullehrpläne von 1894). Kein Wunder, dass in einem
politisch so bewegten Lande weltanschauliche und parteipolitische
Konstellationen durchweg bestimmend für die Lösung schulpädagogischer

Fragen sein mussten. Immerhin gelang es eurem
weitblickenden und hochgebildeten Geistlichen, Seminardirektor Imperatori

(1894—1900) das bei den Klerikalen von den Regenerationszeiten
her eingewurzelte Misstrauen gegen Pestalozzis Lehre

teilweise zu bannen. — Pellonis Darstellung will anscheinlich mehr auf
aktuelle Wüksamkeit im Sinne des heutigen Schulreformgeistes
berechnet sein (Heimatkunde, Arbeitsprinzip) als peinlich
sachgetreue und vollständige historische Darstellung. Dessen ungeachtet
bedeutet sie einen schätzenswerten ersten Anlauf zu der noch zu
schreibenden Schulgeschichte des Kantons Tessin. Eure solche,
wie übrigens auch eure wesentlich historisch gemeinte Erforschung
der pestalozzischen Einflüsse, hätte in ausgiebigster Weise auch die

79



zahlreichen und mitunter auch wertvollen freier Initiative
entsprungenen Schulgründungen und -versuche zu berücksichtigen.

Adamo Porcelli behandelt Pestalozzi und die pädagogische
Kultur der Lombardei in der* I. Hälfte des XIX. Jahrhunderts.
Pestalozzische Einflüsse sind da nur sehr dürftig und fast ausschliesslich

indirekter Art (nämlich zunächst über Paris, dann über Wien).
Wechselseitiger Unterricht war dort, wie anderswo, die Tagesmode.
Die Theoretiker (Bagutti, Fontana) kennen höchstens Pestalozzi aus
P. Girards Werken. Der erste, der sich auf Pestalozzi selber beruft
und Quellenkenntnis zu haben scheint, ist der private Institutsvorsteher

Giov. Racheli, der in einer Einweihungsrede von 1834
Pestalozzi zum Argument nahm.

Luisa Ceccanti hefert recht interessante Proben von Urteilen
über Pestalozzi aus der Feder führender Pädagogen und philosophischen

Denker derselben Zeit. Bemerkenswert ist die Selbständigkeit
und, bei manchen, auch die Treffsicherheit des Urteils. So das
ironischfeine Vincenzo Cuocos (1770—1823) : „Pestalozzis Methode hat
zwei Übelstände : es steckt in ihr zu viel Philosophie, um den
Schöngeistern gefallen zu können, und zu wenig Latein, Griechisch und
Bücherweisheit, um den Pedanten genehm zu sein". — Lambruschi-
nis (1788—1873) „Guida dell' educatore" hat gegen die Mitte des
Jahrhunderts einiges beigetragen zur Förderung der Kenntnis Pestalozzis,

obwohl noch eher Girard, Naville und sogar Mme. Necker de
Saussure im Vordergrunde standen. — Gian Domenico Roma-
gnosi (1761—1835), der hervorragende politische Philosoph, war
ein begeisterter Verfechter des Pestalozzischen Erziehungsgeistes,
insofern dieser wesentlich „Kraftweckung" will und darauf zielt, den
Menschen „Herr seines Denkens" werden zu lassen. ¦— Gino Capponi
(1792—1876), der erste berühmte Italiener, der in Yverdon und
Hofwyl war1), das Pestalozzische Institut aber zu einer Zeit höchsten
Verfalles sah und, schon seiner aristokratischen Gesinnung nach
dazu neigte, Hofwyl höher zu stellen, zollt immerhin uneingeschränkte
Anerkennung der Bemühung Pestalozzis, „das Urteil zu bilden" und
„die Erfindungskraft zu fördern, so dass die Zöglinge eigentlich
selbst die Wissenschaft entdecken, die sie erlernen"; er verwirft
aber die insbesondere bei den Anhängern Pestalozzis einreissenden,
starr methodistischen und einseitig intellektualistischen Tendenzen
mit denselben Gründen, die Goethe und Wilhelm v. Humboldt zu
ähnlich ablehnender Stellungnahme veranlasst hatten.
Konkrethistorisch denkenden Geistern wie gerade Cuoco und Capponi, die
politisch gemässigt liberal, d. h. noch stark traditionalistisch, denken,
ist Pestalozzi noch zu sehr Aufklärungsmensch.

Antonio Benci hat 1822 Yverdon besucht und hierüber einen
Bericht für die „Antologia", die kulturell führende damalige Zeit-

x) Ihm verdankt man einen historisch recht lehrreichen Vergleich von Pestalozzis
und Fellenbergs Bestrebungen und Grundsätzen, gelegentlich einer Rezension der
Schrift von Villevielle über Hofwyl verfasst: vide „Dell'Educazione" herausgegeben
von Codignola, Firenze 1921.

80



schritt verfasst, in welchem die sittlich-religiöse Erziehungsseite
besondere Würdigung erfährt. „Pestalozzi erzieht so, dass, indem der
Zögling denken lernt, er zugleich leben lernt. ohne genötigt zu
sein, sein Gehaben zu ändern, wenn er das Institut verlässt, um das
häusliche und bürgerliche Leben wieder aufzunehmen". —Einen ersten
entschiedenen Bekenner erhielten Pestalozzis Ansichten in Enrico
Mayer, Toskanas bedeutendstem Schulmann der damaligen Zeit.
Mayer stützt sich vornehmlich auf den „Schwanengesang". „Pestalozzi

— sagt er — betrachtet den Erziehungsprozess gleichsam als
liebende Befruchtung, welche die Wahrheit zeugen soll." Wer hätte
kürzer und sinniger das wahrhaft Wesentliche getroffen? Ebenso
treffend ist die Betonung, dass jedenfalls der Gedanke der
Volkshebung durch Volksbildung das spezifisch Pestalozzische und für
die Zeit Neue war. Pestalozzi „wollte durch Verallgemeinerung seiner
Lehre im Volke tausend verborgene Kräfte wecken und so gleichsam
das Leben erneuern". Anno 1846 war Mayer, so scheint es, in Birr.
Prophetisch heisst es im bezüglichen Bericht: „Eine nächste
Jahrhundertfeier wird auch die bürgerlich-ökonomische Stellung der
Volksschullehrer befestigt und ihrer moralischen Bedeutung
entsprechend sehen". Für Mayer ist Pestalozzi die eigentlich treibende
Kraft, während Fellenberg, Wehrli, Naville, Girard doch nur als
Sekundanten oder Nachläufer gelten können.

Einen effektiven Durchbruch pestalozzischen Geistes innerhalb
der Volksschule bewirkte in Italien allerdings erst der frühere und
besonnene Positivismus (Aristide Gabelli: „Del metodo dell'
istruzione elementare", 1880). Die Erfüllung kam überdies erst mit
Lombardo Radiées Reformwerk von 1923.

Augusta Ciano schildert als „Ursprünge der Arbeitsschule in
Italien (Cosimo Ridolfo e l'istituto di Meleto)" eine nach Art der
heutigen Landerziehungsheime organisierte und geleitete Land-
wütschaftliche Schule, die allerdings nur kurzen Bestand, von 1834
bis 1842, hatte. Die Verfasserin setzt diese Anstalt in Parallele und
hebt sie zugleich ab von Hofwyl, das offenbar als Vorbild gedient hat.

Überaus zahlreich sind auch im italienischen Sprachgebiet die
Reden, Vorträge, Zeitschriftenaufsätze, welche die Jahrhundertfeier
veranlasst hat und die zur Veröffentlichung gelangt sind. Wir
erwähnen aus direkter Kenntnis: Filippo Giuffrida (Bergamo):
„Heinrich Pestalozzi und die Volkserziehung" (La Scuola
Lombarda, März-April 1927) der, entsprechend der jetzigen offiziellen
politischen Philosophie Italiens, die wahre Erfüllung des geistigen
Autonomieprinzips im „Durchdrungensein von der nationalstaatlichen

Lebensgemeinschaft" erblickt. Ferner: „Michele d'Asaro
(Pestalozzifeier der Lehrerbildungsanstalt Noto, Sizilien): „Die
ewige Jugend Pestalozzis als Menschen und Lehrer" und
Enza Carrara: „Johann Heinrich Pestalozzi und der
Sinn seines Werkes", beides herausgegeben vom Provveditorato
agli studi della Sicüia (M. d'Asaro). Wie vieles Andere, sind sie
Zeugnis des allgemein vertieften Verständnisses, das die durch den

81



italienischen Neuidealismus hergestellte geistige Verfassung dem
Wesentlichen und Dauernden in Pestalozzis Werk entgegenzubringen

vermag.
Der Unterzeichnete hat den Quaderni von Lombardo Radice

auch zwei kleine Beiträge gebefert: eine summarische Übersicht und
grundsätzliche Betrachtung der vielen phüosophischen Deutungen
Pestalozzis (Quad. I.) und eine Abhandlung über „Pestalozzi als
Erzieher", die ursprünglich für seine italienische Gedächtnisschrift
bestimmt gewesen, dann aber aus Raumgründen ausgeschlossen
werden musste.

Das zuletzt erschienene IV. Heft der von Prof. Lombardo-Radice
herausgegebenen Gedächtnisschriften ist erneuter Beweis der tiefen
und verständnisvollen Resonanz, welche das theoretische und praktische

Lebenswerk Pestalozzis in den pädagogischen Kreisen des jetzigen
Italien findet, sowie Zeugnis einer bewunderungswürdigen Gründlichkeit

und Sachlichkeit im Bemühen, zum eigentlichen und wahren Kern
des Pestalozzischen Strebens durchzudringen.

Eine vorbüdliche Leistung stellt in dieser Hinsicht dar der aus
dem rechtsphüosophischen Institut der Universität Padua stammende
Beitrag von CarloEsposito über „Verbrechen und Strafe nach
Pestalozzi", meines Erachtens überhaupt die bisher beste Behandlung
des ungemein anregenden Themas. Dem Verfasser gelingt es, die
unvergleichliche Originalität auch dieser Seite pestalozzischen Denkens
überzeugend zu erweisen. Unter anderm weist er, entgegen der von
Fritz Medicus geäusserten Auffassung (Pestalozzis Leben, S. 71), nach,
wie grundsätzlich, ja über alle Vergleichsmöglichkeit, verschieden
Pestalozzis Gesamteinstellung in dieser Frage von der eures Cesare
Beccaria sei. Schön wüd die Verwurzelung von Pestalozzis Anschauungen

über Verbrechen und Strafe in jenem selben ethisch-politischen
Geiste entdeckt, welcher, wie neueste Forschung einhellig erkannt
hat, auch Keimgrund des eigentümlich pestalozzischen Erziehungs-
wülens und Erziehungsdenkens ist.

Eine recht ansprechende Verbindung von Pestalozzis Erziehungswillen

und -denken mit allermodernsten Schulreformbestrebungen
stellt Frau Lombardo Radice her in ihrem Aufsatz über: „Glülphi als
Vorbüd des neuen Lehrers", in dem sie mittelbar die von dem
Schreibenden (vide Jahresbericht des Schweiz. Gymnasiallehrervereins 1927)
vertretene Auffassung bestätigt, wonach es nicht ein Reformmotiv
innerhalb der jüngsten pädagogischen Reformbewegung gibt, das
nicht, wenigstens in Andeutungen, schon bei Pestalozzi, und zwar
gerade dem frühesten Pestalozzi, zu finden wäre. Pestalozzi bedeutet
eben, wie auch der Verfasserin Schlussergebnis lautet, Hinweis auf
jene Erziehungsreform, welche für alle Zeiten eine noch zu lösende
Aufgabe ist.

Die Jahrhundertfeier hat auch in Italien ultraklerikalen Kreisen
Anlass gegeben, zu Pestalozzis Humanitätspädagogik Stellung zu
nehmen. Es geschieht dies z. B. in der von Jesuiten geleiteten „Civiltà
Cattolica", 16. Juli 1927. — Zu dem Erfreulichen, was die letzte Ge-

82



dächtnisfeier an den Tag gebracht, gehört entschieden auch die — im
Vergleich zu früher — anerkennenswerte und allgemeine Bemühung
katholischer Pädagogen, Pestalozzi in einzelnen Hinsichten, versteht
sich, mit den stereotypen Vorbehalten bezüglich seines Humanitaris-
mus und Liberalismus, gerecht zu werden. Pestalozzis Leitmotiv: die
Volksbüdung ganz und gar volkstümlich zu gestalten, mit der „Wohnstube

des Volkes" als Fundament, kann nicht unihin, gerade in diesen
Kreisen Anklang zu finden. Dass hingegen Pestalozzis ureigene
Religiosität, als grundlegende Einheit von religiösem und pädagogischem

Problem, hier kein Verständnis findet, nimmt nicht Wunder.
Es bleibt dabei: „Pestalozzi ist der Vater der modernen
weltlichstaatlichen, theoretisch neutral-agnostischen, praktisch materialistischen

und unfruchtbaren Pädagogik und von einem solchen
haben Katholiken, mit ihrer alten und reichen pädagogischen
Überlieferung und den vielen grossen und echt genialen Erzieher-Persönlichkeiten

nichts zu lernen, und sie haben an einem solchen auch
nichts zu bewundern."

Zum Schlüsse etwas Erheiterndes : Eine italienische Lehrerzeitung
(La scuola fascista, Rom, 20. Dez. 1927) bringt, offenbar von Frauenfeder,

einen Aufsatz über Anna Pestalozzi-Schulthess, der mit folgendem,

zweüelsohne für uns alle nagelneuen biographischen Umstand
schliesst: „Der gehässigste Schatten, der auf diese Frauengestalt
fällt, rührt her von dem herabsetzenden Urteü, das Ugo Foscolo (der
Dichter, dessen 100jährigen Todestag Italien kürzlich gefeiert hat)
als von ihr verstossener Anbeter, über sie äusserte. Foscolo lernte
das Ehepaar Pestalozzi in Zürich während seines traurigen Umher-
ürens kennen. Trotz all seiner Verachtung der Schweizerinnen, die
ihm alle ,rötlich, fahlgelb und fischäugig' vorkamen, verliebte er sich
in Anna. Er glaubte sich zuerst wiedergeliebt, merkte aber dann, dass
Frau Pestalozzi mit einem Toskaner, der ihr italienischen Unterricht
erteilte, eine Liebschaft unterhielt, und in der Wut machte Foscolo
hievon dem Gatten Mitteüung. Pestalozzi schenkte ihm nicht Glaube.
Die Beschuldigung hat aber nie ganz in Abrede gestellt werden können
und so verblieb sie als kalter, unerfreulicher Schatten, der die
Erinnerung an diese Frau, die geistig und seelisch sicherlich hochbegabt
war, verdunkelt."

Die Verfasserin verwechselt mit Anna Pestalozzi-Schulthess eme
junge Frau Pestalozzi-Römer, Gattin des Bankiersohnes Salomon
Pestalozzi, den Foscolo bereits in Maüand kennengelernt hatte und
dessen Gast er im Sommer 1815 in Zürich gewesen ist. Das Abenteuer
spielte sich zwischen Herbst 1815 und Winter 1816 ab. Im Übereifer
ob ihrer romanhaft sensationellen Entdeckung vergisst die Verfasserin,
dass Anna Pestalozzi-Schulthess im Dezember 1815, als 77jährige
Greisin, im Yverdoner Schlosshof zu Grabe getragen wurde.

83


	Das Pestalozzigedächtnisjahr in Italien

