
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 11

Artikel: Inwiefern kann die Philosophie als Grundlage der Pädagogik gelten

Autor: Dürr, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Inwiefern kann die Philosophie als Grundlage
der Pädagogik gelten.

Von Prof. Karl Dürr.
Dass die Pädagogik in engen Beziehungen zur Philosophie steht,

ist eine Tatsache, die sich kaum bezweifeln lässt; doch ist es nicht
leicht, darüber ins klare zu kommen, welcher Art diese Beziehung ist,
wie und in welchem Umfang die Philosophie für die Pädagogik fruchtbar

gemacht werden kann.
Herbart hat das Verhältnis von Philosophie und Pädagogik in

einer Weise bestimmt, die das Verdienst hat, leicht fasslich zu sein und
wohl geeignet ist, der Erörterung unseres Problems als Ausgangspunkt

zu dienen. Er erklärt nämlich: „Pädagogik als Wissenschaft
hängt ab von der praktischen Philosophie und der Psychologie.
Jene zeigt das Ziel, diese den Weg und die Gefahren." Darnach hätte
man sich zu denken, dass nur zwei philosophische Disziplinen, nämlich

die Ethik und die Psychologie, für die Pädagogik von Bedeutung
seien; und zwar hätte die Ethik die Aufgabe, das Ziel der Erziehung
zu bestimmen, während Sätze aus dem Gebiete der Psychologie
heranzuziehen wären, wenn bestimmt werden soll, wie jenes Ziel zu
erreichen ist. Paul Barth erklärt in seiner Erziehungs- und Unterrichtslehre,

der eben angeführte Satz Herbarts sei so selbstverständlich,
dass man dagegen keinen Widerspruch erwarten sollte; wir gestehen,
dass uns dieser Satz keineswegs selbstverständlich zu sein scheint;
ja wir fühlen uns gezwungen, eben das zu tun, was man nach der
Meinung Barths nicht erwarten sollte : wir erheben Widerspruch gegen
diesen Satz.

Wir fragen hier noch nicht, ob wirklich die Psychologie die einzige
Wissenschaft sei, welche zu berücksichtigen ist, wenn die Mittel, die
zum Ziele der Erziehung führen, bestimmt werden sollen; wir fragen
nur, ob man annehmen dürfe, dass es eine Aufgabe der Ethik sei,
das Ziel der Erziehung zu bestimmen. Indem wir diese Frage auf-
werfen, sehen wir uns vor ein Problem prinzipieller Art gestellt;
wir müssen versuchen, zunächst einmal darüber ins klare zu kommen,
ob es denn überhaupt Sache einer Wissenschaft sein kann, Ziele zu
bestimmen. Denn die Ethik, welche eine philosophische Disziplin ist,
ist eben darum eine Wissenschaft; daraus folgt, dass das, was mit dem
allgemeinen Wesen einer Wissenschaft unverträglich ist, auch mit
dem Wesen der Ethik unverträglich sein muss.

Die Wissenschaft, erklären wir, hat eine und nur eine Aufgabe;
diese Aufgabe besteht in der Erkenntnis von Tatsachen. Da die
Bestimmung eines Zieles ein Wollen und das Wollen keine Erkenntnis
ist, so folgt, dass die Bestimmung eines Zieles nicht die Aufgabe
einer Wissenschaft sein kann. Demgegenüber möchte man wohl ein-

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1927. — 23 317



wenden: wenn es möglich ist, auf so einfachem Weg zu der Einsicht
zu gelangen, dass die Bestimmung eines Zieles nicht Aufgabe einer
Wissenschaft und darum auch nicht Aufgabe der Ethik sein kann,
wie kommt es dann, dass doch so vielfach die entgegengesetzte
Auffassung vertreten wird Darauf geben wir folgende Antwort : wenn
auch nicht die Erkenntnis an und für sich zu einer Zielsetzung führen
kann, so ist doch anzuerkennen, dass das Zusammenwirken von
Erkenntnissen und schon bestehenden Zielsetzungen zu neuen
Zielsetzungen führen kann. Es ist eine bekannte Tatsache, dass
derjenige, welcher sich ein Ziel gesetzt hat, und erkennt, dass dies oder
jenes ein notwendiges Mittel zur Erreichung dieses Zieles ist, auch
eben das, was ihm als notwendiges Mittel erscheint, als Ziel setzen
wird. Diese Tatsache berechtigt uns zwar zu sagen, dass Erkenntnisse
bei Zielsetzungen mitwirken; aber sie berechtigt uns nicht zu sagen,
dass Zielsetzungen in Erkenntnissen ihren zureichenden Grund
hätten. Indem man diesen Unterschied übersieht, gelangt man zu der
irrtümlichen Meinung, dass ein Wollen auf ein Wissen begründet
werden könne, m. a. W., dass Wissenschaften Ziele bestimmen könnten.

Es ist also der Satz von Herbart nicht haltbar, weü es keine
Aufgabe der Ethik sein kann, das Ziel der Erziehung zu bestimmen.

Einen neuen Versuch, das Verhältnis von Philosophie und Pädagogik

zu bestimmen, finden wir in einer Abhandlung von Willy
Freytag1). Wir wollen versuchen, die Auffassung, welche Freytag
hier vertritt, in einem kurzen Satze, welcher demjenigen Herbarts
gegenübergestellt werden kann, zum Ausdruck zu bringen. Die von
Freytag vertretene Auffassung lässt sich etwa in folgenden Worten
ausdrücken: „Die Pädagogik ist eine technische Wissenschaft, welche
ihre theoretische Grundlage in dem gesamten Gebiete der
Philosophie hat." Darnach hat man sich zu denken, dass alle Erkenntnisse,
welche der wissenschaftlichen Pädagogik angehören, ins Gebiet der
Philosophie fallen, und hier so zerstreut liegen, dass einer jeden
philosophischen Disziplin Sätze angehören, welche für die Pädagogik
fruchtbar gemacht werden können. Was die Pädagogik von der
Philosophie unterscheidet, ist ein Prinzip der Auswahl. Die
Philosophie, welche Theorie ist, ist bestrebt Tatsachen aufzudecken, ohne
darnach zu fragen, inwieweit die Kenntnis dieser Tatsachen zur
Erreichung menschlicher Zwecke führen könne; der Pädagoge wählt aus
den philosophischen Erkenntnissen diejenigen aus, welche zeigen, auf
welchem Wege das Ziel oder die Ziele der Erziehung zu erreichen sind.

Vergleicht man die Auffassungen Herbarts und Freytags, die wir
hier als die ältere und die neuere einander gegenüberstellen wollen,
so erkennt man leicht, dass sie in mehr als einem Punkte einen Gegensatz

bilden. Einerseits zieht die neuere Auffassung den Kreis
philosophischer Wissenschaften, welche für die Pädagogik von Bedeutung
sind, weiter, als ihn die ältere Auffassung gezogen hat. Anderseits

1) Willy Freytag: Die methodischen Probleme der Pädagogik. Leipzig, Reisland,
1924.

318



wird nun die Bedeutung, welche der Ethik für die Pädagogik zukommt,
anders bestimmt, als dies früher geschehen ist; die Ethik zeigt nicht
das Ziel der Erziehung; sondern sie zeigt, auf welchem Wege die
Ziele der Erziehung zu erreichen sind, und steht insofern mit den
übrigen phüosophischen Disziplinen, insbesondere auch mit der
Psychologie, auf einer Stufe.

Das Eigenartige und Bedeutungsvolle der von Freytag vertretenen

Auffassungsweise sehen wir nicht so sehr darin, dass hier der
Kreis phüosophischer Disziplinen, welche für die Pädagogik
Bedeutung haben, weiter gezogen wird, als dies von Herbart geschehen
ist; denn in diesem Punkte steht Freytag in Übereinstimmung mit
anderen Vertretern der modernen Pädagogik. Wir können etwa
darauf verweisen, dass Paul Barth, welcher in gewisser Hinsicht
Herbart doch noch nahe steht, in der schon genannten Erziehungsund

Unterrichtslehre erklärt: „Es bleiben also Psychologie und
Ethik die ersten Hilfswissenschaften der Pädagogik, neben ihnen in
geringerem Masse Logik und Ästhetik." Das wesentliche der neueren
Auffassungsweise scheint uns vielmehr darin zu liegen, dass hier der
Gesamtheit phüosophischer Disziplinen diejenige Stellung zugewiesen
wird, welche nach der Auffassung Herbarts nur der Psychologie
zukommt. Denn der Gedanke, dass die Ethik das Ziel der Pädagogik
bestimme, den wir im Grunde als widersinnig bezeichnen müssen,
weü er einer Wissenschaft eine Aufgabe nichtwissenschaftlicher Art
stellt, ist von den modernen Pädagogen noch keineswegs in seiner
Haltlosigkeit durchschaut. Ein Zeugnis dafür finden wir in der mehrfach

erwähnten Erziehungslehre von Barth. Hier heisst es nämlich:
„Wer als Erzieher keine Psychologie kennt, der ignoriert das Material
und die Gesetze des Materials, aus dem er seinen Bau aufzuführen hat.
Den Zweck und den Stü des Baues aber bestimmt die Ethik." Wenn
man den zweiten dieser beiden Sätze liest, so möchte man die Hände
zum Himmel erheben und rufen: „0 heilige Einfalt!"

Ob die Auffassung Freytags haltbar ist, das kann man nur
erkennen, wenn man sie im einzelnen prüft, d. h. wenn man die einzelnen
phüosophischen Disziplinen daraufhin untersucht, ob sie wirklich
Erkenntnisse enthalten, welche geeignet sind, dem Pädagogen den
Weg, welcher zum Ziele führt, zu weisen. Es ist eine äusserst
reizvolle Aufgabe, die phüosophischen Disziplinen einmal unter diesem
Gesichtspunkte zu betrachten, und sich zu vergegenwärtigen, was
eine jede an Erkenntnissen, welche für die Pädagogik fruchtbar zu
machen sind, zu geben vermag. Wir wollen hier wenigstens andeuten,
wie diese Aufgabe durchzuführen ist, indem wir dabei auf die
Gedanken, welche Freytag in der oben erwähnten Schrift entwickelt,
Bezug nehmen.

Wir beginnen diese Erörterung, indem wir zunächst unser Augenmerk

auf denjenigen Teü der Phüosophie lenken, welcher als Logik
und Erkenntnistheorie zu bezeichnen ist. Wir betrachten hier Logik
und Erkenntnistheorie als eine Einheit, was zweifellos möglich und
unserer Auffassung nach auch zweckmässig ist.

319



Freytag betont, dass gerade in der Logik sich Einsichten finden,
welche für den Pädagogen von grösstem Werte sind. Er weist in
diesem Zusammenhang auf eine Theorie hin, welche in der Pädagogik
Pestalozzis von höchster Bedeutung ist; es ist das die Unterscheidung
dunkler Anschauungen und deutlicher Begriffe. Es dürfte nicht leicht
sein festzustellen, auf welchem Wege Pestalozzi zu dieser Theorie
gekommen ist; aber das lässt sich nicht bestreiten, dass diese Theorie
der Leibniz-Wolffsehen Logik angehört.

Wir möchten diese Gelegenheit benützen, um zu zeigen, dass auch
eine Theorie, welche der modernen Logik angehört, sich für
pädagogische Zwecke fruchtbar machen lässt. Als moderne Logik
bezeichnen wir die mathematische Logik, und dabei haben wir
insbesondere das System vor Augen, welches der englische Phüosoph
Russell ausgebüdet hat. Russell hat eine eigenartige Urteüslehre
entwickelt, welche in Gegensatz steht zu der Lehre der älteren Logik.
Das wesentliche der neueren Lehre besteht darin, dass die fundamentale
Bedeutung erkannt wird, welche den „Einzelurteüen" zukommt.
Dabei verstehen wir unter EinzelurteUen Sätze, welche von einem
einzelnen Gegenstand, einem Individuum, etwas aussagen, also Sätze
wie: „2 ist eine Primzahl" und „König Oedipus ist eine Tragödie des
Sophokles". Den Einzelurteüen stellen wir die „Urteüe höherer
Stufe" gegenüber; zu den Urteüen höherer Stufe zählen wü Sätze wie:
„Es gibt eine gerade Primzahl" und „Alle griechischen Tragödien
behandeln Stoffe, welche der Sage angehören". Nach der Theorie
Russells beruht nun Sinn und Bedeutung der Urteüe höherer Stufe
auf der Beziehung, in welcher sie zu bestimmten Gruppen von
Einzelurteüen stehen; deshalb können die Urteüe höherer Stufe gedanklich
nicht erfasst werden, ohne dass die Einzelurteüe, zu welchen sie in
Beziehung stehen, gedacht werden. Wenn etwa der Sinn des Satzes:
„Es gibt eine gerade Primzahl" erfasst werden soll, so ist das nur
möglich, indem man an das Einzelurteil „2 ist eine gerade Primzahl"
denkt; und wenn der Sinn des Satzes „Alle griechischen Tragödien
behandeln Stoffe, welche der Sage angehören" aufgefasst werden
soll, so muss man dabei Einzelurteüe wie „Elektra ist eine griechische
Tragödie, welche einen Stoff der Sage behandelt" und „Antigone ist
eine Tragödie eben dieser Art" gegenwärtig haben. Das Verhältnis,
welches zwischen den Urteüen höherer Stufe und den Einzelurteüen
besteht, kann man sich veranschaulichen, indem man sagt: Die
Urteüe höherer Stufe sind Papiergeld, deren Deckung die Einzelurteüe

sind; und wie Papiergeld ohne Deckung nur scheinbar Geld ist,
so sind Urteüe höherer Stufe, hinter denen keine Einzelurteüe stehen,
nur scheinbar Erkenntnisse. Und nun ist es leicht zu sehen, in welcher
Weise die Urteüstheorie Russells für die Pädagogik fruchtbar zu
machen ist. Es lässt sich nicht bezweifeln, dass die Sätze höherer
Stufe etwas sind, was für das entwickelte menschliche Denken von
höchster Bedeutung ist; und man kann wohl sagen, dass sich das
wissenschaftliche Denken im wesentlichen in Urteüen höherer Stufe
vollzieht. Daraus folgt, dass es ein Ziel der Erziehung ist, auf das

320



geistige Erfassen derartiger Inhalte hinzuführen. Wenn aber der
Pädagoge diese Führung übernehmen soll, dann muss er über die
Eigenart der Sätze höherer Stufe im klaren sein; er muss wissen, dass
das geistige Erfassen eines Satzes höherer Stufe nur dann*möglich ist,
wenn beim Denken dieses Satzes dem Geiste gewisse Einzelurteüe
gegenwärtig sind.

Eine zweite phüosophische Disziplin, welche der Pädagogik als
Grundlage zu dienen hat, ist die Ethik. Auch hier wollen wir an einem
Beispiel zeigen, dass Theorien, welche der gerade ins Auge gefassten
phüosophischen Disziplin angehören, für die Pädagogik fruchtbar zu
machen sind. Eines der Grundprobleme der Ethik ist die Frage, in
welcher Weise diejenigen Charaktereigenschaften des Menschen,
welche für die ethische Wertung von Bedeutung sind, entstehen.
Schon in der Ethik des Aristoteles, welche als die älteste Darstellung
dieser Wissenschaft gelten kann, findet sich ein Versuch, dieses
Problem zu lösen. Nun gut die Büdung eines bestimmten Charakters,
nämlich eines Charakters, welcher von ethischen Gesichtspunkten aus
als gut gewertet wird, als ein Ziel der Erziehung; also wird eine Theorie,
die erkennen lässt, auf welchem Wege ein derartiger Charakter sich
büdet, für die Pädagogik von Bedeutung sein; und solche Theorien
fallen, wie wir eben erkannt haben, ins Gebiet der Ethik.

Als dritte phüosophische Theorie nennen wir die Ästhetik; und
auch diese Wissenschaft enthält Theorien, welche für die Pädagogik
von höchster Bedeutung sind. Ehe wir dies zu begründen versuchen,
indem wir auf das Wesen ästhetischer Theorien eingehen, wollen wir
hier auf eine historische Tatsache hinweisen, welche zu Gunsten
unserer Auffassung spricht. Die älteste Poetik, welche wir besitzen,
ist in einer Schrift Piatons, im „Staat", enthalten. Im platonischen
Staat werden die Probleme der Erziehung in sehr eingehender Weise
behandelt; und im Zusammenhang mit diesen Problemen wird eine
Theorie der Dichtkunst entwickelt. Es wird nämlich die Frage
aufgeworfen, welche Dichtungen der heranwachsenden Jugend
darzubieten sind; und um diese Frage lösen zu können, muss man
versuchen, über Wesen und Wükung der einzelnen Dichtungsarteh ins
klare zu kommen. Wir dürfen also sagen: Der Tatsache, dass die
Pädagogik ästhetischer Theorien bedarf, verdankt die Ästhetik ihre
Entstehung.

Wenn wir nun aber ein Verständnis dafür gewinnen wollen, dass
in der Tat die Ästhetik von grundlegender Bedeutung für die Pädagogik

ist, so müssen wü unsere Aufmerksamkeit auf den sachlichen
Gehalt ästhetischer Theorien lenken. Die Ästhetik hat die Aufgabe,
gewisse Tatsachen des geistigen Lebens festzustellen. Versucht man
es, die Tatsachen, welche den Gegenstand der Ästhetik büden, aus der
weit umfassenderen Gruppe von Tatsachen des geistigen Lebens
überhaupt herauszuheben, so wird dies kaum anders möglich sein, als
indem man die Begriffe des Schönen und der Kunst verwendet.
Die Ästhetik, so möchten wü* sagen, ist die Wissenschaft von
denjenigen Tatsachen des geistigen Lebens, welche zum Reiche des

321



Schönen und der Kunst in Beziehung stehen; welcher Art diese
Beziehung ist,_ kann hier nicht untersucht werden. Die Bedeutung,
welche der Ästhetik für die Pädagogik zukommt, beruht nun darauf,
dass die Tatsachen, welche die Ästhetik untersucht, im Hinblick auf
das gesamte geistige Leben eines Menschen von überragender Wichtigkeit

sind. Da der Pädagoge sein Ziel ohne Kenntnis der Gesetze des
geistigen Lebens nicht erreichen kann, und da die ästhetischen
Gesetze zu den bedeutsamsten Gesetzen dieses Gebietes gehören, so ist
die Kenntnis der ästhetischen Gesetze für den Pädagogen von hohem
Wert.

Wü* sind hier von dem Gedanken ausgegangen, dass die
Tatsachen, welche die Ästhetik untersucht, mit Rücksicht auf das
gesamte geistige Leben eines Mensehen von hoher Bedeutung sind;
auf diesen Gedanken möchten wü* nun noch näher eingehen und so die
von uns vertretene Auffassung begründen.

Zu den machtvollsten ästhetischen Eindrücken, welche der Mensch
empfangen kann, zählen wü* den Eindruck, welchen die Aufführung
einer hochwertigen Tragödie im Zuschauer zu erwecken vermag. Dabei

denken wü* uns den Begriff der Tragödie so bestimmt, dass
darunter einerseits griechische Stücke wie der sophokleische „König
Oedipus", anderseits Stücke moderner Dichtung wie „Hamlet" fallen.
Sicherlich ist es kein Zufall, dass gerade die Tragödie seit alten Zeiten
so gern zum Gegenstand phüosophischen Nachdenkens gemacht
worden ist; wü sehen darin eine Bestätigung unserer Annahme, dass
das Erlebnis der Tragödie eines der machtvollsten ästhetischen
Erlebnisse ist. Die Theorie der Tragödie hat nun zweierlei zu leisten;
sie hat einerseits den Eindruck zu analysieren, den wü als das
Erlebnis der Tragödie bezeichnen können, und sie hat anderseits zu
erforschen, welche Bedeutung diesem Eindruck für das gesamte
geistige Leben eines Menschen zukommt. Schon Piaton hat den
Versuch gemacht, eine Theorie der Tragödie zu schaffen, welche den
beiden Forderungen, die an eine solche Theorie zu stellen sind, genügt.
Er kam zu der Meinung, dass die psychische Nachwükung des
Eindruckes, welcher durch eine Tragödie erweckt wird, eine verderbliche

sei. Die platonische Auffassung lässt sich etwa in folgenden
Worten zum Ausdruck bringen: Indem derjenige, welcher der
Aufführung einer Tragödie als Zuschauer beiwohnt, sich dem Gefühle
des Mitleids, welches durch das Leid des tragischen Helden geweckt
wird, hingibt, wüd in ihm die Tendenz, die Gefühle des Schmerzes
niederzuhalten oder doch zu massigen, geschwächt, und aus diesem
Grunde wird er dann, wenn ihn späterhin eigenes Leid trifft, sich
weniger standhaft erweisen, als er es sonst getan hätte. Dass Piaton
damit die Bedeutung, welche dem Erlebnis der Tragödie zukommt,
richtig eingeschätzt habe, möchten wü* freüich nicht annehmen;
man darf ja auch nicht erwarten, dass dieses schwierige Problem, als
es zum erstenmal gestellt wurde, schon seine endgültige Lösung
finden konnte; aber darin, meinen wü*, hat Piaton doch richtig
gesehen, dass er die psychische Nachwükung, welche mit dem Erlebnis

322



der Tragödie verknüpft ist, als eine tiefgehende betrachtete. Hat man
das Problem, welches wü hier mit Rücksicht auf die Tragödie
gestellt haben, in semer Tiefe erfasst, so wüd man sich der Einsicht
nicht verschliessen können, dass die Ästhetik in der Tat auf
Tatsachen gerichtet ist, die Bedeutung haben für das gesamte geistige
Leben des Menschen.

Der Gesamtheit phüosophischer Disziplinen, welche wü bis dahin
aufgezählt haben, können wü diejenige Wissenschaft gegenüber-
steUen, welche als Psychologie bezeichnet wüd. Dass die Psychologie
zu den Wissenslhaften gehöre, welche die theoretische Grundlage
der Pädagogik darstellen, ist eine Tatsache, welche kaum je bestritten
worden ist; wü dürfen uns darum damit begnügen, hier auf diese
Tatsache hinzuweisen.

Dagegen tut sieh nun noch eine Frage vor uns auf, die eingehendere
Erörterung verlangt; das ist das Problem der Religionsphüosophie.
Es fragt sich, wie die Aufgabe dieser Wissenschaft zu bestimmen ist,
und ob auch sie zu den Grundlagen der Pädagogik gezählt werden
darf. Die Erörterung, welche diese Probleme in der oben genannten
Schrüt Freytags finden, ist höchst eigentümlicher Art; sie wüd
demjenigen, welcher meint, dass in Kants Kritik der reinen Vernunft
das letzte Wort über die Metaphysik gesprochen sei, befremdlich
erscheinen; aber wü glauben, dass hier eine Denkweise zum
Ausdruck gelangt, die es wohl verdient beachtet zu werden.

Unter Religionsphüosophie verstehen wü eine Wissenschaft, deren
Gegenstand das religiöse Erlebnis ist. Um nun aber von hier aus ein
Verständnis für die Probleme der Religionsphüosophie zu ermöglichen,

müssen wü es wagen, das religiöse Erlebnis in bestimmter
Weise zu charakterisieren. In dem geistigen Vorgang, welcher als
religiöses Erlebnis bezeichnet wüd, ist etwas enthalten, was
diejenigen Eigentümlichkeiten hat, welche nach der Auffassung der
Logik für das Urteü charakteristisch sind. Wü behaupten keineswegs,

dass das religiöse Erlebnis lediglich in Urteüen bestehe; aber
wü behaupten, dass die Grundlage des religiösen Erlebnisses etwas
sei, was urteüsartigen Charakter hat. Wü glauben an dieser
Auffassung festhalten zu dürfen, wenngleich wü wissen, dass sie nicht
unbestritten ist. Auf Grund dieser Auffassung sind wü berechtigt,
von einem religiösen Denken zu sprechen; mit diesem Ausdruck
bezeichnen wü denjenigen Bestandteü des religiösen Erlebnisses,
welcher unrteüsartigen Charakter zeigt. Da die Phüosophie das Reich des
Denkens zu erforschen strebt, so wüd sie ihr Augenmerk auch auf die
religiösen Gedanken richten: ja man kann sagen, dass ein Gedanke,
welcher ursprünglich dem religiösen Erleben angehört oder doch in
den engsten Beziehungen zu den religiösen Gedanken steht, das
phüosophische Denken aufs nachhaltigste angeregt hat; das ist der
Gedanke, welcher sich ausdrückt in dem Satze: „Es ist ein Gott".
Indem man versuchte, über die Bedeutung dieses Satzes ins klare zu
kommen, wurde man auf die allgemeine Frage geführt, welches die
Bedeutung eines Existenzialsatzes sei, und kam damit auf eines der

323



tiefsten Probleme der Logik. Und hier zeigt sich nun ein Zusammenhang,

welcher zwischen der Logik, der grundlegenden phüosophischen
Wissenschaft, und der Religionsphüosophie besteht. Da die
Religionsphüosophie menschliche Gedanken bestimmter Art deuten wül, und
da die Logik die allgemeinen Regeln für die Deutung menschlicher
Gedanken aufstellt, so wüd die Religionsphüosophie Anwendungen
logischer Regeln zu bieten haben. Wie Existenzialsätze zu deuten
sind, das ist eine Frage, welche in der mathematischen Logik ihre
Antwort findet; deshalb wüd man eine Regel der mathematischen
Logik zur Anwendung bringen müssen, wenn man erklären will, was
der Satz „Es ist ein Gott" bedeutet.

Aber die Phüosophie versucht nicht nur den Sinn religiöser
Gedanken zu erfassen, sondern sie stellt auch die Frage nach dem
Wahrheitsgehalte dieser Gedanken. In der vorkantischen Phüosophie
herrschte die Auffassung vor, dass sich zwar nicht alle, aber doch einige
religiöse Gedanken als wahr erweisen lassen; insbesondere nahm man
an, dass der Satz „Es ist ein Gott" beweisbar sei. Alle grossen Phüo-
sophen des 17. Jahrhunderts sind Vertreter dieser Auffassung; wü
nennen Descartes, Spinoza, Leibniz und Locke. Es ist eine
merkwürdige Tatsache, dass hier Locke, der Begründer des Kritizismus,
ebenso geurteüt hat wie diejenigen, welche von den Kritizisten als
Dogmatiker bezeichnet werden; in dem Versuch über den menschlichen

Verstand sagt Locke ausdrücklich, dass unser Wissen um die
Existenz Gottes demonstrativer Art sei. Die kritische Phüosophie
Kants hat hier eine tiefgehende Umwälzung gebracht. Kant
vertritt die Auffassung, dass sich der Mensch nicht auf wissenschaftlichem

Wege zu Einsichten metaphysischer Art erheben könne. In
Übereinstimmung damit steht es, wenn Kant den Satz „Es ist ein
Gott" als unbeweisbar hinstellt; denn wenn man diesen Satz beweisen
könnte, so könnte man auf wissenschaftlichem Wege zu metaphysischen

Erkenntnissen gelangen. Die Theorie, welche Kant vertritt,
kann hier etwa in folgender Weise ausgedrückt werden : Über den
Wahrheitsgehalt religiöser Gedanken lässt sich auf wissenschaftlichem
Wege nichts entscheiden.

Man ist heute wohl zu sehr geneigt, der kantischen Theorie anderen
Möglichkeiten gegenüber den Vorzug zu geben; und wü möchten es
hier betonen, dass die Phüosophie nur gewinnen kann, wenn die
anderen Möglichkeiten wieder einmal ernstlich durchdacht werden.
Wenn man sich nun aber eine Auffassung zu eigen macht, welche der
kantischen entgegengesetzt ist, so liegt es in der Natur der Sache,
dass man in gewisser Hinsicht an die vorkantische Phüosophie wieder
anknüpft. Und in diesem Sinne sind die Erörterungen religions-
phüosophischer Probleme in der Schrüt Freytags gehalten; es kommen
darin Tendenzen zur Geltung, welche sicherlich nicht in der Richtung
des Kantianismus, sondern weit eher in der Richtung der Phüosophie
von Leibniz liegen.

Nachdem wü angedeutet haben, welcher Art die Probleme der
Religionsphüosophie sind, treten wü an die Frage heran, ob auch die

324



Religionsphüosophie als eine Grundlage der Pädagogik zu betrachten
ist, und diese Frage glauben wü mit Ja beantworten zu können.
Insbesondere ist nach unserer Auffassung die Frage nach dem
Wahrheitsgehalte religiösen Denkens für die Pädagogik von höchster
Bedeutung. Diese Auffassung begründen wü in folgender Weise.

Es ist eine Tatsache von fundamentaler Bedeutung, dass für den
Menschen das Wissen besser ist als das Nichtwissen und der Irrtum.
Wü sind uns dessen wohl bewusst, dass wü damit einen Satz
aussprechen, der nicht leicht zu deuten und auch nicht leicht zu
begründen ist; trotzdem glauben wü, diesen Satz hier in der Art eines
Grundsatzes hinstellen zu dürfen. Aus diesem Grundsatz ergibt sich
nun, dass es für die Pädagogik nicht gleichgültig sein kann, wie das
religiöse Denken mit Rücksicht auf seinen Wahrheitsgehalt zu be-
urteüen ist. Barth versucht in dem schon mehrfach erwähnten Werke
den Religionsunterricht zu rechtfertigen, indem er sagt: „Da die
Erziehung die Fortpflanzung der Gesellschaft ist, so musste sie
notwendigerweise die jeweüigen religiösen Ideen der Gesellschaft auf den
Nachwuchs übertragen." Gewiss haben konservative Tendenzen auf
geistigem Gebiet ihre Berechtigung; aber es genügt denn doch nicht
zur Rechtfertigung des Religionsunterrichtes, dass man sagt: Was
die ältere Generation glaubt, das soll auch die jüngere glauben. Der
Pädagoge wüd sich die Frage vorlegen müssen, welchen Wert das
religiöse Denken für das Leben eines Menschen hat, und das wüd ihn
mit Notwendigkeit auf die Frage führen, welches der Wahrheitsgehalt

dieser Gedanken sei; denn die Wahrheit ist eine Eigenschaft,
welche für den Wert eines Gedankens von entscheidender Bedeutung

ist.
Man darf natürlich nicht annehmen, dass die Religionsphüosophie

auf der gegenwärtigen Stufe imstande sei, eine einfache und
unanfechtbare Lösung ihres Hauptproblems, der Frage nach dem
Wahrheitsgehalt des religiösen Denkens, zu geben; und man wüd auch
nicht annehmen dürfen, dass sich hier in absehbarer Zeit eine
fundamentale Umwandlung vollziehen werde. Aber das bedeutet doch nicht,
dass die geistige Arbeit, welche auf diesem Gebiete geleistet worden
ist, in keiner Weise für die Pädagogik fruchtbar gemacht werden
könnte. Die Pädagogik steht vor der Notwendigkeit, eine Entscheidung

darüber zu geben, wie sich der Erzieher dem religiösen Denken
gegenüber zu verhalten habe. Selbst wenn die Pädagogik die
Entscheidung geben sollte, der Erzieher dürfe das religiöse Denken des
Zöglings weder anregen noch hemmen, so wäre das eine Entscheidung,
die auf ein Wissen begründet sein musste.

Die Erörterungen, welche wir hier durchgeführt haben, zeigen,
dass eine jede phüosophische Disziplin Erkenntnisse in sich schliesst,
welche für die Pädagogik fruchtbar zu machen sind; es hat sich damit
bestätigt, dass die gesamte Philosophie als Grundlage der Pädagogik
zu betrachten ist.

325


	Inwiefern kann die Philosophie als Grundlage der Pädagogik gelten

