
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 7-8

Artikel: Die Zukunft des Gymnasiums

Autor: Zollinger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zukunft des Gymnasiums.
Von Max Zollinger.

Die Neuordnung der eidgenössischen Maturität hat dem Gymnasium

weder Gewinn noch Verlust gebracht. Abgesehen von einigen
unerheblichen Änderungen interner Art ist es in seiner innern Struktur
und in seiner äusseren Stehung dasselbe gebheben, was es bisher
gewesen ist; es hat sogar wider Willen ein Vorrecht behalten, von dem es
selbst befreit zu werden wünschte : das Privileg der Medizinalmaturität.
Erhalten geblieben ist ihm zu seinem. Heil das Obligatorium des
ungebrochenen sechsjährigen Lehrgangs, erhalten gebheben aber leider
auch die Haupt- und Staatsaktion der Maturitätsprüfung, die Viel-
fächerwirtschaft und damit die Versuchung, die Schulzeit über
Gebühr zu verlängern. Irgendwelche eingreifende Neuerungen sind daher
nicht zu erwarten, und zur Beunruhigung ist kein Anlass — der
Humanismus als Bildungsprinzip hat eine nicht ungefährliche Probe auf
seine Lebensfähigkeit bestanden. Aber unsre berechtigte Freude
darüber wird etwas gedämpft durch die Einsicht, dass der Sieg, den die
humanistische Bildung auf dem Boden der schweizerischen Mittel-
scbulpolitik über die realistische davongetragen hat, nicht ganz in der
Linie der natürlichen Entwicklung unserer höheren Schulen liegt. Ein
natürlicher Entwicklungsverlauf kann zwar durch künsthche Mittel
für einen Augenblick aufgehalten, aber niemals dauernd zum Stehen
gebracht oder willkürlich da- oder dorthin gelenkt werden. Auch
die Schule ist nicht eine Welt für sich: sie ist hineingeflochten in
die allgemeine Kultur der Zeit und muss sich ihr anpassen, und dies
tut sie ja auch, obwohl in der Regel nur widerstrebend und in einem
gewissen zeitlichen Abstand. Die Entwicklung geht weiter, auch wenn
die äusseren Verhältnisse für einige Zeit stationär bleiben ; und einmal
werden sich die treibenden Kräfte doch durchsetzen. Es lohnt sich
daher auch jetzt, darüber nachzudenken, welche Zukunftsmöglichkeiten

den humanistischen Bildungsanstalten gegeben und zu
wünschen sind. Die Beziehungen zwischen Gymnasium und Universität
sind eng; es ist sehr wohl möglich, dass auch die Hochschulen von
der nächsten Reform der Mittelschulen weit stärker betroffen werden,
als es diesmal geschehen ist.

Um die Aussichten unserer ältesten Mittelschule beurteilen zu
können, müssen wir uns vorerst vergegenwärtigen, was sie ursprünglich

sein wollte und was sie heute tatsächlich ist.
Das Gymnasium ist eine Schöpfung des Neuhumanismus, der um

die Wende des 18. und 19. Jahrhunderts der alten Gelehrtenschule ein
neues Ziel und eine neue Form gab. In seinem ausgezeichneten Buch
über Wilhelm v. Humboldt und die Humanitätsidee hat Eduard
Spranger das neuhumanistische Bildungsideal bestimmt als die
Verschmelzung dreier Momente; dies sind: Individualität als die volle
Entfaltung der sämthchen dem einzelnen Menschen gegebenen Kräfte;
Universalität als die Ausweitung der individuellen Einseitigkeit zur
Allseitigkeit, und Totalität als die Fähigkeit des Individuums, die

208



Elemente der Individualität und der Universalität zu einem in sich
geschlossenen, harmonischen Ganzen zu verbinden. Zur Individualität
suchte der Neuhumanismus den jungen Menschen durch gesteigerte
Selbsttätigkeit im Sinne Pestalozzis zu erziehen und zur Selbsttätigkeit

bot der Sprachunterricht die beste Gelegenheit; dem Grundsatz
der Universalität suchte er dadurch zu genügen, dass er die Lehrpläne
auch der Muttersprache und den jungen Naturwissenschaften öffnete ;

die Krönung der ganzen Bildungsarbeit aber, das Ideal der Totahtät,
glaubte er nur durch die andächtige Versenkung in die antike Geisteswelt

verwirklichen zu können. Die alten Sprachen blieben daher das
Kernstück des Unterrichts, ja, sie gewannen sogar noch an Ansehen :

das Griechische, das schon dem Untergang geweiht schien, erwachte
als die Sprache des geistig schöpferischen der beiden alten Kulturvölker

zu neuem Leben. Endgültig aufgegeben wurde nun allerdings
die Absicht der althumanistischen Gelehrtenschule, eine Renaissance
der klassischen Literatur in den klassischen Sprachen heraufzuführen ;

man lernte die alten Sprachen nicht mehr um sie sprechen und
schreiben zu können; man begnügte sich damit, sie vor allem fliessend

lesen zu können, um so des Menschhchkeitsgehalts der
klassischen Literatur unmittelbar teilhaftig zu werden. Die althumanistische

Gelehrtenschule, die selbst aus der mittelalterlichen Klosterschule

herausgewachsen war, wurde zur neuhumanistischen Bildungsschule.

Und gleichzeitig vollzog sich ein entscheidender Wandel in ihrer
äusseren Stellung: sie übernahm nun die Verpfhchtung, ihre Zöglinge
mit allen denjenigen Kenntnissen und Fähigkeiten auszurüsten, die für
das Studium der Fachwissenschaften als notwendig erachtet wurden ;

an die Stehe der schon längst bedeutungslos gewordenen Aufnahmeprüfung

durch die Dekane der Fakultäten trat die Abiturientenprüfung
unter staatlicher Aufsicht. Die Schulen, die das Recht hatten, die

Abiturientenprüfung abzunehmen und damit über die Zulassung zum
Universitätsstudium zu entscheiden, erhielten den offiziellen Namen
„Gymnasien"; sie müssten sich nun dem Zwang bestimmter
Mindestforderungen fügen, erhielten aber zum Lohn für diese Beschränkung
ihrer Freiheit das Maturitätsmonopol. Erst jetzt war es möglich,
Gymnasium und Universität einigermassen klar gegen einander
abzugrenzen: die alte facultas artium liberalium, die philosophische oder
„untere" Fakultät, die bisher den Vorhof für alle andern Fakultäten
gebildet hatte, Überhess den propädeutischen Unterricht in den
allgemeinen Wissenschaften dem Obergymnasium und zog sich beinahe
völlig auf den fachwissenschaftlichen Unterricht zurück; nur im
Bildungsgang des Mediziners hat sich bis auf unsre Zeit ein Rest des
alten Zustandes erhalten. Es war ein Gewinn für beide Schulen, dass
damit die alte Doppelspurigkeit zwischen Obergymnasium und
Universität verschwand; eine weniger erfreuliche Folge dieser Gewaltentrennung

aber war die Ausdehnung des Gymnasiallehrgangs nach
oben : der Umweg durch die propädeutische Fakultät blieb nun den
Novizen der Hochschule zwar erspart, aber dafür erforderten die

209



fachwissenschaftlichen Studien einen stetig wachsenden Zeitaufwand,
der die Zeitersparnis zu Beginn des Hochschulstudiums mehr als
wettmachte.

Was ist im 19. Jahrhundert aus dem humanistischen Bildungsideal

geworden? Im humanistischen Gymnasium scheint es fortzuleben,

und das Ansehen, das die Gymnasialbildung geniesst, scheint
ihm auch für die Zukunft Dauer zu verheissen, wenn nicht als der
einzigen, so doch als der vornehmsten Form geistiger Erziehung. Aber
die Schule der Humanität, wie sie sich das Zeitalter Wilhelm v.
Humboldts erträumte und gestaltete, ist das Gymnasium schon heute nicht
mehr. Das neuhumanistische Gymnasium war gegründet auf die
Überzeugung von der Idealität der antiken Geisteskultur — diesen
Glauben aber haben Philologie und Geschichtsforschung schon längst
zerstört. „Die Antike als Einheit und Ideal ist dahin", erklärte Wila-
mowitz auf der preussischen Schulkonferenz vom Juni 1900 zum
grossen Verdruss der Schulphilologen. (In Biheters unentbehrlichem
Urkundenbuch über die Anschauungen vom Wesen des Griechentums
kann man diesen Ernüchterungsprozess bequem verfolgen.) Für uns
ist das Altertum nicht mehr die bessere Welt der Ideale, in die sich
unsere Seele aus der rauhen Wirklichkeit flüchtet; es ist ein allerdings
wesentliches Stück Vergangenheit und damit, wie Spranger sagt,
selbst ein Stück Wirklichkeit geworden; unser Verhältnis zum Altertum

ist daher nicht rehgiöser oder ästhetischer Art, sondern es ist
wissenschaftlicher Natur, und die Wissenschaft kennt nur ein Ideal:
die Wahrheit. Als ein Stück Geschichte aber kann die antike Welt
nicht mehr die Grundlage moderner Geistesbildung bedeuten; sie
kann uns einzigartige Beispiele harmonischer Menschenbildung
darbieten, sie kann uns zu den Ursprüngen unserer geistigen Kultur
zurückführen und uns damit zu einem tieferen Verständnis unseres
geistigen Lebens verhelfen — die Totalität aber, die innere Einheit
unserer Bildung kann sie uns nicht mehr geben, seit ihre Lebensform
die Glorie der überzeithchen Vorbildlichkeit verloren hat.

Und noch aus einem zweiten Grunde kann die Rolle der alten
Sprachen im Bildungsprozess heute nicht mehr dieselbe sein wie vor
hundert Jahren. Auch für uns ist Vielseitigkeit ein wesentliches
Erfordernis wahrer Geisteskultur; eine universale Bildung aber kann
sich heute nicht mehr vorwiegend auf die Kenntnis einer historisch
gewordenen Welt und ihrer Ausdrucksformen stützen — sie muss das
gegenwärtige Leben umspannen, und das geistige Leben unserer Zeit
ist von einer Mannigfaltigkeit der Formen und Inhalte, von der sich
das Zeitalter des Neuhumanismus noch keine Vorstehung machen
konnte. Die Naturwissenschaften, ohne die es ja auch für Kant, für
Goethe eine Geistesbildung überhaupt nicht gab, können sich heute
nicht mehr mit einem bloss beiläufigen Interesse begnügen; die
gewaltige Bedeutung der Maschine für die äussere Kultur und für die
soziale Struktur unserer Zeit verbietet es auch dem Humanisten, von
der Technik gering zu denken. Und eine Fülle neuer Verpflichtungen
sind der humanistischen Büdung auf ihrem eigenen Gebiete erwachsen :

210



der weltgeschichtliche Vorstellungsraum des Menschen hat sich durch
die Erschliessung des Mittelalters und der aussereuropäischen Kulturkreise

ins Unermessliche geweitet, und neben die alten Sprachen sind
die modernen Fremdsprachen als lebendige Mittler lebendigen
Menschentums getreten, und vernehmhcher als aus der reichsten Sprache
der zeitlichen oder örtlichen Ferne spricht Menschenart heute aus der
Muttersprache zu uns — aus der Muttersprache, die nach Nietzsches
ernstem Wort das allererste und nächste Objekt ist, an dem die wahre
Bildung beginnt, der natürhche Boden für alle weiteren Bildungsbemühungen.

Auch das Gymnasium konnte sich der Selbstbesinnung des
modernen Geistes nicht ewig verschliessen; seine Entwicklung ist ein
zwar langsames, aber spürbares Abrücken vom klassischen Altertum.
So opferte das Realgymnasium dem Ideal einer Bildung vom
gegenwärtigen Leben aus das Griechische, allerdings ohne dass es ihm bisher
gelungen wäre, ein befriedigendes Verhältnis zwischen den humanistischen

und realistischen Bildungsgütern herzustellen.
Ist der Rückgang der alten Sprachen ein Zeichen dafür, dass sie

dem Untergang geweiht sind
Ich glaube : nein.
Wenn wir die unhaltbar gewordene Vorstellung von der Ideahtät

der Antike und damit den Primat der alten Sprachen im Bildungs-
prozess preisgeben, bleiben dem altsprachhchen Unterricht immer noch
drei spezifische Leistungen :

Die Beschäftigung mit den alten Sprachen bedeutet 1. eine wertvolle

Disziphnierung des formalen Sprachbewusstseins. In den neuen
Sprachen, zumal in der deutschen, ist alles — Formbildung, Satzbau,
Wortschatz — in stetem Fluss; in den alten Sprachen dagegen lernt
der Schüler ein strenges Gefüge von sprachlichen Gebilden kennen,
wo richtig und falsch durch eine scharfe Grenze geschieden sind, und
damit wird er inne, dass das Verhältnis des Menschen zur Sprache
eine sehr ernsthafte Sache ist. Ob er die alten Sprachen später einmal
brauchen wird oder ob er, was weit wahrscheinlicher ist, das meiste
bald wieder vergessen wird, ist nicht massgebend für ihren Bildungswert;

es genügt vollständig, dass sie ihm während der entscheidenden
Zeit seiner sprachhchen Entwicklung gewissermassen den Dienst von
Fingerübungen und Etüden leisten. Dennoch ist es sehr fraglich, ob
der formale Wert der alten Sprachen allein den grossen Zeitaufwand,
de n sie erfordern, wirklich lohnen würde ; zum mindesten würde dazu
eine einzige vollkommen genügen. Zudem hegt im Umgang mit
erstarrten Sprachen auch eine gewisse Gefahr für die Behandlung der
lebendigen Muttersprache, und ein Übermass von Gewissenhaftigkeit
in der Wiedergabe alter Texte schädigt das sprachliche Selbstvertrauen,

statt es zu stärken; der altsprachliche Unterricht wirkt daher
nur dann sprachbildend, wenn er die Muttersprache auf keinen Fall
geringer achtet als die klassischen Sprachen — der gute Wille dazu
scheint heute durchweg vorhanden zu sein.

Das Studium der alten Sprachen wird 2. durch den menschlichen
Gehalt und die ästhetischen Vorzüge der klassischen Literatur gerecht-

211



fertigt. Den absoluten Wert der antiken Literatur zugegeben — könnte
man sie nicht mit wesenthch geringerer Mühe durch gute Übersetzungen

kennenlernen? Gewiss kann man das — aber man tut es nicht.
Es ist eine Tatsache, dass die dankbarsten Leser guter Nachdichtungen
antiker Poesie zumeist Leute sind, die mindestens eine der beiden alten
Sprachen gelernt haben; selbst wenn sie nicht mehr in der Lage wären,
das Original mit Genuss zu lesen, ist ihnen doch so viel vom Klang der
Grundsprache im Ohr geblieben, dass sie ihn als leisen Unterton auch
aus der Übersetzung heraushören, und gerade dies ist es, was für sie den
besonderen Reiz der Lektüre alter Dichtung in neuem Gewände
ausmacht.

Dennoch könnte uns auch die Aussicht auf ein unmittelbares
Verhältnis zur klassischen Literatur allein kaum ermutigen, die Jugend
ein jahrelanges Studium an Sprachen wenden zu lassen, die sie niemals
sprechen und höchst selten lesen wird und die dabei weit schwieriger zu
lernen sind als die modernen Kultursprachen; die neue Literatur,
vor allem die deutsche, ist so unerschöpflich reich an kostbarsten
Bildungswerten, dass die Schule nicht in Verlegenheit käme, wenn sie
die Erhaltung der klassischen Literatur der Universitätsphilologie
überlassen würde. Das Entscheidende ist vielmehr ein Drittes: es ist
der historische Charakter der humanistischen Bildung. Zu tief sind die
Spuren, die das Altertum unserer Kultur eingeprägt hat, als dass uns
ein Verstehen der neuen Zeit nur aus sich selbst heraus möghch
erscheinen könnte. Um uns auch nur einigermassen in die alte Welt
einleben zu können, dazu brauchen wir zum mindesten die eine der
beiden alten Sprachen; das Latein ist ein unentbehrliches Mittel zur
Erzeugung einer Vorstehung vom historischen Raum. Eine schlichte
Notwendigkeit ist die Kenntnis wenigstens des Lateinischen vor allem
für das geschichtliche Verständnis der sämtlichen lebenden
Kultursprachen und ihrer gegenseitigen Beziehungen; nicht allein die romanischen

Sprachen weisen auf Rom zurück, auch dem Deutschen ist aus
dieser Quelle im Lauf der Jahrhunderte so viel neues Blut zugeflossen,
dass selbst das bescheidenste Interesse für die Geschichte unserer
Muttersprache ohne das Lateinische nicht auskommen kann. Fruchtbar

für unsere Bildung werden die alten Sprachen und Literaturen nur
dadurch, dass wir ihre Beziehung zu unserer Sprache und zu un s erm
Leben erkennen, wie ja überhaupt die Beschäftigung mit der
Vergangenheit nur dann einen Sinn hat, wenn sie uns das gegenwärtige
Leben verstehen lehrt — ein geschichtlicher Unterricht, der die Linie
der Entwicklung nicht bis zur Gegenwart hinaufführt, verfehlt sein
Ziel so gut wie die biologische Belehrung, die nicht über die Wirbellosen

hinauskommt.
So lange also unsere humanistische Bildung ausgesprochen

sprachlich-historische Bildung ist und anders können wir sie uns doch nicht
vorstehen, so lange kann sie auf die alten Sprachen nicht völlig
verzichten. Eine Schule, in der das Latein einen Platz hat, wo es wirklich
gedeihen kann, wird es zum mindesten für diejenigen immer geben
müssen, für welche die humanistische Bildung nicht eine blosse

212



Durchgangsform, sondern die allein möghche Grundlage ihrer künftigen
Lebensarbeit bedeutet : für die Theologen, Philologen, Historiker

und Philosophen aller Bekenntnisse und wohl auch für die Juristen,
während die künftigen Mediziner die Möglichkeit haben sollten, sich
durch den Verzicht auf eine ihren Studien nicht konforme Bildung ein
erhebliches Plus von brauchbaren Realkenntnissen zu verschaffen.
Ihre Herrscherstellung haben die alten Sprachen zwar endgültig
verloren; als dienendes Glied, par inter pares, muss sich der altsprachliche
Unterricht heute und künftig dem Gesamtunterricht einordnen.

Auf welche Weise aber lässt sich künftig die Einheit der humanistischen

Bildung verwirklichen, die der Neuhumanismus im Idealbild
des antiken Menschen verkörpert sah? Preussen hat diese bange Frage
durch die Gründung der Deutschen Oberschule beantwortet und andere
deutsche Staaten werden seinem Beispiel folgen. Hier soll der Versuch
gemacht werden, denn nur um einen Versuch handelt es sich vorläufig,
die Erfordernisse der Allgemeinbildung, wenn nicht ausschliesslich,
so doch vorwiegend aus den Mitteln der deutschen Kultur zu
bestreiten, Kultur im weitesten Sinne des Wortes als die Gesamtheit
aller Auswirkungen deutschen Wesens in Pohtik, Wirtschaft, Technik,
Kunst, Wissenschaft, Glaube, Sitte, Recht usw. Ohne Zweifelhegen in
der deutschen Kultur noch Bildungswerte bereit, die der Unterricht
bisher noch nicht zu erfassen vermochte; dass sie aber eine in sich
geschlossene, aus sich selbst heraus verständliche Bildungseinheit
darstellen, erscheint mehr als fraglich angesichts der ungeheuren Menge
und Mannigfaltigkeit der Wissensgüter, die sich schon jetzt um den
Begriff der Kulturkunde herum angesammelt haben. Ich für meinen
Teü, so aufrichtig ich jede Vertiefung des Deutschunterrichts begrüsse
und erstrebe, kann an die Ebenbürtigkeit eines stammhch und national
verengerten Bildungsbegriffes mit dem Ideal der humanistischen
Bildung nicht glauben, und ich halte auch das alte Ideal der reinen
Menschlichkeit für sehr wohl vereinbar mit dem lebendigen
Bewusstsein der Zugehörigkeit zu Stamm und Volk. — Auch ein pro-
pädeutisch-philosophischer Unterricht vermöchte das nicht zu
ersetzen, was die alten Sprachen ehedem für die humanistische Bildung
bedeuteten, obgleich gerade die Philosophie ihrer Natur nach dazu
geeignet erscheint, das Auseinanderstrebende zusammenzuführen;
denn statt der geschlossenen Weltanschauung, die alle Einzelerkenntnisse

in widerspruchsloser Harmonie vereinigen würde, könnte die
philosophische Propädeutik, losgelöst von einem konkreten
Unterrichtsgegenstand, nur eine Reihe willkürlich ausgewählter, sich
widersprechender Begriffssysteme bieten, und dafür wäre, wie Vaihinger
neuerdings bestätigt hat, nur ein kleiner Teil unserer Gymnasiasten
empfänghch. Es ist nicht zu ändern: die Einheit der humanistischen
Bildung lässt sich nicht mehr von einem Punkt aus verwirklichen; den
Kern des Gymnasialunterrichts muss vielmehr die sprachlich-historische

Fächergruppe als Ganzes bilden, und es muss die höchste
Aufgabe der lebendigen Unterrichtsgestaltung sein, den allen
Gegenständen innewohnenden humanistischen Büdungsgehalt herauszu-

213



arbeiten und damit den Schüler zu befähigen, die innere Einheit seiner
Bildung aus eigener Kraft und auf Grund seiner individuellen Veranlagung

herzustehen. Denselben Dienst werden dem einen die alten, dem
andern die neuen Sprachen, vor allem wohl die Muttersprache, dem
dritten vielleicht sogar die Mathematik oder die Naturwissenschaften
leisten, im einen Fall mag die Sache, im andern das persönliche Interesse

des Schülers, im dritten die Persönlichkeit des Lehrers den
Ausschlag geben — von allen Seiten her steht der Weg zu demselben Ziele
offen, wenn der Fachunterricht der Beziehung seiner Erkenntnisgüter
auf das Ganze des menschlichen Lebens stets bewusst bleibt; und dieser
wahrhaft humanistische Fachunterricht wird auch immer Gelegenheit
finden, von den Einzeltatsachen aus nach ihren letzten Gründen zu
fragen, Probleme zu stellen und so zu philosophischer Selbstbesinnung
anzuregen. Das Gymnasium wird also mehr denn je auf Lehrer
angewiesen sein, die selbst von der Einheit des humanistischen
Bildungsgedankens durchdrungen sind ; zum Jugendbildner in diesem ernstesten
Sinne des Wortes berufen ist weder der Philologe, der nur mit Büchern
umzugehen versteht aber nicht mit Menschen, noch der Historiker,
der nicht weiss, in welchem Jahrhundert er lebt, noch der
Naturwissenschafter, für den Goethe lediglich ein Mann ist, der sich mit
einer unmöglichen Farbentheorie blamiert hat.

Sind aber die alten Sprachen nur noch Mittel, nicht mehr Mittelpunkt

des humanistischen Unterrichts, dann werden sie sich auch mit
dem Raum begnügen müssen, der ihrer Bedeutung entspricht. Jedes
Unterrichtsfach hat sein Existenzminimum, eine ziemhch genau
bestimmbare Mindestzahl von Wochenstunden, deren es bedarf, um
seine bildenden Kräfte überhaupt entfalten zu können, und das
Existenzminimum der alten Sprachen ist ohne Zweifel höher als das irgend
eines anderen Unterrichtsfaches. So erklärt sich denn auch das
Absterben des altsprachlichen Unterrichts in Skandinavien aus der
Verkürzung des Gymnasiallehrgangs auf vier Jahreskurse : in dieser
Zeitspanne können die alten Sprachen ohne empfindliche Schädigung der
andern Fächer einfach nicht mehr so ernsthaft betrieben werden, dass
noch etwas Erspriesshches dabei herauskommt. Es ist wohl nur noch
eine Frage der Zeit, dass sich das Griechische auf den Universitätsunterricht

zurückziehen muss ¦— und dass es durchaus nicht auf die
Schule angewiesen ist, hat Wilamowitz in seiner bekannten Göttinger
Prorektoratsrede mit der grössten Entschiedenheit festgestellt.
Abzuschaffen brauchen wir das Literargymnasium nicht; die Dinge werden
ohne unser Dazutun diesen Weg gehen, sowie das Realgymnasium
nicht mehr an ein Warenhaus erinnern wird, wo man aües Mögliche
kaufen kann und noch einiges dazu — wenn es endlich ein
Gymnasium sein darf, d. h. eine Schule, deren Zentrum klar und unzweideutig

der sprachlich-historische Unterricht bildet. Und dies wird erst
dann möghch sein, wenn die ausgesprochen realistisch Begabten in der
Oberrealschule eine Bildungsgelegenheit finden werden, die ihnen die
volle Entfaltung ihrer Fähigkeiten gestattet, ohne ihnen den Weg zu
den Medizinalberufen zu sperren.
214



Und noch zu einem zweiten Akt der Selbstbeschränkung wird sich
das Gymnasium früher oder später genötigt sehen; denn auch an seine
Pforte pocht heute vernehmhcher als je die „Lebensnot", die Nietzsche
von den „Anstalten der Bildung" völlig fernhalten wohte.

Noch im 18. Jahrhundert bezog der junge Akademiker mit 16
Jahren die Universität, und 20 Jahre alte Doktoren aüer Fakultäten
waren keine Seltenheit: Albrecht v. Häher z. B. zählte 18% Jahre, als
er in Leyden zum Doktor der Medizin promovierte. Ein bestimmtes
Eintrittsalter wurde ursprünglich von den Universitäten überhaupt
nicht gefordert. Auch die junge Universität Zürich kennt eine bindende
Bestimmung dieser Art erst seit dem Jahr 1873; damals wurde das
Mindestalter des Novizen auf 18 Jahre festgesetzt. Dabei ist es auch
in den eidgenössischen Maturitätsverordnungen gebheben — wenigstens

auf dem Papier; in Wirklichkeit aber wird der Abiturient, wie
Albert Barth nachgewiesen hat, in der Schweiz durchschnittlich 19, an
einzelnen Schulen sogar mehr als 20 Jahre alt, und damit ist das
durchschnittliche Promotionsalter schätzungsweise — eine Statistik darüber
gibt es nicht — auf 24 bis 25 Jahre gestiegen (für die Mediziner ist es
mindestens ein Jahr höher anzusetzen). Mit 25 Jahren also ist der
junge Akademiker nicht etwa in der Lage, sich selbst zu erhalten oder
gar eine Familie zu gründen; mit 25 Jahren ist er erst so weit, dass er
damit beginnen kann, sieh seine Lebensstellung zu schaffen, und er
darf von Glück sagen, wenn er gleich im Anfang so viel verdient wie
ein zwanzigjähriger Kaufmann oder Handwerker. Der Rassehygieniker
Fritz Lenz hat vor kurzem nachgewiesen, dass die überlange Dauer der
Studienzeit eine ernste Gefahr für die Volksgesundheit bedeutet; sie
ist aber auch ein schwerer Nachteil nicht allein für den Akademiker
selbst, sondern auch für seinen Stand, denn sie macht den Zugang zu
den Studien in höherem Masse von materiellen Voraussetzungen
abhängig, als es das Prinzip der zweckmässigen Auslese der Tauglichsten
zulässt, und sie begünstigt damit die Entfremdung zwischen den
akademischen Ständen und den übrigen Bevölkerungskreisen — denn was
die sogenannten Intellektuellen von den Volksgenossen trennt, das
ist weniger das bisschen Latein, das sie im Gymnasium gelernt haben,
als die Divergenz der Lebensformen zwischen zwanzig und dreissig.
Die Hochschulstudien dulden schon darum keine Kürzung, weil sie
dem Akademiker die eigentliche Berufsbüdung vermitteln; deshalb
wird das Gymnasium — und mit ihm die Oberrealschule — einmal
gezwungen sein, seine Schüler früher als bisher — nicht „reif" zu
erklären, aber doch an die Hochschule zu entlassen, und es wird sich
umso leichter dazu entschhessen können, da es diesen Verzicht unter
bestimmten Vorbehalten auch vor seinem pädagogischen Gewissen
verantworten kann. Es ist und bleibt ein pädagogischer Fehler, junge
Leute von 18 und 19 Jahren auf der Schulbank festzuhalten; Menschen
dieses Alters haben ein Anrecht auf ein Mass von Selbstbestimmung,
das ihnen nur die Hochschule zu gewähren vermag, nicht die Mittelschule,

die ihrer ganzen Struktur gemäss an bestimmte starre Formen
der Zucht und Lehre gebunden ist : die Schule wirkt nicht ausschliess-

215



lieh beschleunigend, sie wirkt in gewissem Sinne auch verzögernd auf
das Tempo der natürlichen Entwicklung ein. Man versteht den Schul-
überdruss des Obergymnasiasten, wenn man sich vergegenwärtigt,
dass er so, wie er mit 19 Jahren die Schule verlässt, für nichts zu
brauchen ist ausser für die Studien; und auch hier muss er noch einmal
von vorne anfangen, er mag treiben was er will. Damit erhält das Wort
„Maturität" einen unerfreulich ironischen Nebenton, und man tut gut
daran, es nicht ins Deutsche zu übersetzen; denn tatsächlich steht
keine lebendige Kreatur im Augenbhck der eben erreichten körperlichen

Vollreife dem praktischen Leben so völlig hilflos gegenüber wie
der Gymnasialabiturient. Selbstverständlich ist die Rückkehr zu den
Zuständen des 18. Jahrhunderts ausgeschlossen; das ergibt sich nicht
allein aus der quantitativen Vermehrung der Büdungsgüter (die man
allerdings nicht überschätzen darf : man lernte damals auf den höheren
Schulen nicht weniger als heute, aber man lernte andere Dinge und
diese wohl auch gründlicher) ; eine gewisse Verlängerung der Schulzeit
erfordert vor allem die Rücksicht auf die körperlich-seehschen
Schwierigkeiten des Entwicklungsalters, erfordert endheh auch der Umstand,
dass die Schule nicht mehr die sämtlichen Büdungsbedürfnisse der
Jugend zu bestreiten vermag und daher auch nicht ihre ganze Zeit
beanspruchen darf — der Mensch lebt, nach einem Worte Hamanns,
nicht allein von dem Brot, das ihm seine Professoren einbrocken. Mit
17 Jahren kann der Absolvent eines französischen Gymnasiums an die
Universität übergehen; die Universitäten selbst verlangen sogar nur
16 Jahre. Der Vorschlag von Lenz, die gesamte vorakademische Schulzeit

auf 11 Jahre und damit das Mindestalter des Abiturienten auf
17 Jahre herabzusetzen, dürfte die Grenze des Erreichbaren
bezeichnen — des Erreichtbaren allerdings wohl nur auf Grund einer
internationalen Verständigung. Das durchschnittliche Alter des
Abiturienten würde dann im günstigsten Fall 17% Jahre betragen; die
meisten Schulen aber, vor allem die Gymnasien mit mangelhafter
Grundschule und wohl auch die Mädchengymnasien, würden wohl,
wie es auch heute geschieht, etwas über den offiziellen Ansatz hinausgehen,

so dass der künftige Akademiker alles in allem damit rechnen
könnte, mit 18 Jahren zur Maturität und mit 22—23 Jahren zum
Doktorexamen zu kommen. Ein kostbares halbes Jahr könnte schon
unter den heute geltenden Bestimmungen gewonnen werden, wenn die
Hochschulen sich dazu entschhessen könnten, den Beginn ihrer Jahreskurse

und Hauptvorlesungen auf das Frühjahr zu verlegen; die heute
bestehende Inkongruenz ist ein Konstruktionsfehler im Aufbau unseres
höheren Bildungswesens, der doch wohl einmal verschwinden muss.
Beiläufig bemerkt: die Herabsetzung des Maturitätsalters wäre auch
aus einem materiellen Grunde ein erfreuhches Unikum unter den
sämthehen denkbaren Mittelschuheformen: sie würde nichts kosten.

Möghch aber wäre dieser Fortschritt nur unter dem Vorbehalt,
dass der ungebrochene Lehrgang von mindestens sechs Jahreskursen
keine Kürzung erfahren würde. Das Gymnasium musste aherdings
seine Ziele mit Rücksicht auf die geringere geistige Reife seiner Zög-

216



linge etwas herabsetzen; die exakten Wissenschaften müssten ihre
Stoffprogramme noch etwas vereinfachen, und den Faust könnten wir
wohl nicht mehr in der Schule lesen — er würde deshalb nicht in
Vergessenheit geraten. Noch weniger als bisher könnte es unsere Aufgabe
sein, der Jugend eine fertige, abgeschlossene Allgemeinbildung zu
verschaffen; und wir könnten dieses Ziel umso leichteren Herzens
preisgeben, da es dem Wesen der humanistischen Bildung überhaupt
widerspricht: denn diese Bildung ist ja kein blosses Haben, ein Besitz, den
man sich einmal zu erwerben braucht, um lebenlang davon zehren zu
können; sondern sie ist in erster Linie ein Können, die Fähigkeit des

geistigen Mensehen, unaufhörlich zu wachsen an den höchsten Gütern,
die man sich immer aufs neue erwerben muss, um sie dauernd zu
besitzen: der geistig büdende Unterricht setzt nicht ein Entwicklungsziel,

sondern er verleiht Entwicklungsimpulse. Und wäre es nicht
denkbar, dass die Universität in weiterem Umfang, als es schon jetzt
geschieht, den Studierenden in der ihrer Struktur gemässen elastischen
Form Gelegenheit zur Vertiefung ihrer Allgemeinbildung bieten
würde? und würde es sie nicht locken, die fachwissenschafthchen
Studien in jüngere und daher noch empfänglichere Geister zu gründen?
Die alte Artistenfakultät wird ja allerdings nicht wieder aufleben; aber
so viel ist gewiss, dass die Vorschiebung des Gymnasiums um ein Jahr
auch die Universität vor neue, keineswegs undankbare Aufgaben
stellen würde.

Das Gymnasium kann dieser Entwicklung umso ruhiger entgegensehen,

je mehr es dabei sich selber überlassen bleiben wird, je
entschiedener es von allen ausserhalb der humanistischen Sphäre hegenden

Sonderverpflichtungen befreit werden wird, und je klarer in seinem
Bau und in seiner äusseren Stellung die Tatsache zum Ausdruck
kommt, dass es endgültig aufgehört hat, die Schule für alle zu sein,
die zu Höherem berufen sind oder sich doch dazu berufen fühlen. Es
war im alten Deutschland das Verhängnis des Gymnasiums, dass es
durch die Privilegien, mit welchen der Staat seine Absolventen
ausstattete, den Charakter eines Zwangsbildungsinstitutes für die höheren
Stände bekam; bei uns hat es zu seinem Heil die Vorrechte einer
Standesschule nie beansprucht — es ist kein Zufall, dass die sonst so
erziehungs- und jugendselige Schweizerliteratur den Gymnasiastenroman

vom Typus des „Freund Hein" nicht kennt. Wie jede Art
technischer Fachbildung setzt auch die humanistische Bildung eine
bestimmte, wenn auch schwer bestimmbare Begabung voraus, eine
Begabung, die nicht für alle beliebigen akademischen Studien und
für jeden beliebigen höheren Beruf denselben Wert haben kann. Das
Ideal der für alle Formen geistiger Begabung gleich geeigneten Mittelschule

ist dahin wie das Ideal des für alle Formen geistiger Tätigkeit
gleich tauglichen Menschen, das den Schöpfern des neuhumanistischen
Gymnasiums vorschwebte. Die humanistische Begabung ist in den
letzten hundert Jahren unverkennbar seltener geworden; sie wird
voraussichtlich noch seltener werden, und mit ihr werden die Gymnasien
zurückgehen, wenn sich die lateinlose Medizinalmaturität durchgesetzt
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1927. — 16 217



haben wird. Untergehen wird das Gymnasium nicht, solange auch die
Fachmittelschulen und Fachhochschulen die „menschliche" Bildung
als die notwendige Ergänzung der reinen Fachbildung anerkennen und
zu vermitteln suchen; denn die allgemein bildenden Fächer der
Zweckschulen müssten unfehlbar verkümmern, wenn das ihnen zugrunde
hegende Bildungsprinzip nicht in einer Schulform gewissermassen
in Reinkultur ausgebildet wäre — auch die allgemeinen Wissenschaften
könnten ja ohne Zweifel auf die Dauer nicht gedeihen, wenn sie
ausschliesslich auf die allgemeinen Abteilungen der technischen und
kommerziellen Hochschulen angewiesen wären. Wie die Universität als
Ganzes das heilige Feuer der Erkenntnis für die Welt zu hüten hat,
so ist es die' Aufgabe des Gymnasiums, das Ideal der menschlichen
Büdung zu erhalten, und zwar nicht allein für sich selbst, sondern auch
für die jüngeren Schwesterschulen, die nur aus sich heraus aügemein
bildende Kräfte nicht zu entwickeln vermöchten.

Die stärkste Gewähr für die Zukunft der humanistischen Büdung
aber bietet uns — die Jugend. Denn zu ahen Zeiten war es die Art
der Jugend, sich der Unterwerfung des Geistes durch den Stoff mit
ahen Kräften zu widersetzen; zu aüen Zeiten war es das schöne Recht
der Jugend, an den Menschen zu glauben, vor aüem Mensch sein zu
wohen und mit leidenschafthcher Sehnsucht zu suchen, was der ganzen
Menschheit zugeteilt ist. Die humanistischen Bildungsanstalten
werden immer und immer wieder der Umformung bedürfen wie alles,
was die Hand des Menschen geschaffen hat — das humanistische
Büdungsideal wird immer wieder von neuem geboren werden, so
lange es junge Menschen geben wird.

Zur Frage der Pflege des Gemeinschaftslebens an
schweizerischen Mädchenmittelschulen.

Von Dr. Wilh. v. Wyss, Rektor der Höhern Töchterschule Zürich.

Wenige Fragen sollen den Leiter und die Lehrerschaft einer
schweizerischen Mittelschule so stark beschäftigen, wie die des
Gemeinschaftslebens. Handelt es sich doch geradezu um eine erweiterte
Zielsetzung der Mittelschulen, die aufs engste mit den sozialen
Strömungen der Gegenwart zusammenhängt.

Wir können es heute nicht mehr als richtig anerkennen, dass die
Mittelschulen nur auf die Förderung des Schülers als Individuum
hinarbeiten. Wh betrachten vielmehr die Aufgabe, die der einzelne
später als Ghed des sozialen Ganzen zu erfüllen hat, als so wichtig,
dass wir ihn auch schon in der Schule auf diese Aufgabe einigermassen
vorbereiten müssen. Jede Mittelschule als Ganzes und jede einzelne
ihrer Klassen ist ja an sich eine Gemeinschaft. Es kommt aber darauf
an, ob sie es auch im tieferen Sinne des Wortes ist. Denn wenn ein
Kreis von Menschen nur äusserhch von einem Bande zusammengehalten

wird, so verdient er deswegen noch lange nicht wirklich den
Namen Gemeinschaft. So können die Schüler, wenn sie untereinander
218


	Die Zukunft des Gymnasiums

