
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 7-8

Artikel: Warum überhaupt sittlich-religiöse Erziehung ?

Autor: Sganzini, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum überhaupt sittlich-religiöse Erziehung?
Von Prof. Dr. C. Sganzini, Bern.

Die hundertjährige Wiederkehr des Todestages H. Pestalozzis
stand im Zeichen des wieder einmal eindringlich gewordenen Rufes
nach sittlich-religiöser Grundlegung und Beseelung des Erziehungswerkes.

Nichts bringt in der Tat Pestalozzi der Wurzel unserer Kultur- und
Erziehungsnöten so nahe wie seine Erhebung von Glaube und Liebe zu
dem A und O der naturgemässen, folglich elementarischen Bildung zur
Menschlichkeit" und seine Ansicht, dass demgegenüber „Geistesbildung
und Kunstbildung nur untergeordnete Büdungsmittel" seien, „die nur
in dieser Unterordnung mitwirkend das ihrige beitragen zur Harmonie
unserer Kräfte und zum Gleichgewicht derselben untereinander"
(Schwanengesang, Fr. Mannsche Ausgabe §§ 116 und 117, wo es weiter
heisst: „Die Idee der Elementarbildung ist ein Traum, ein Tand und
ein Verführungsmittel des Volkes, wenn sie nicht auf das allgemeine
Bestreben unseres Geschlechts, sie aus dem einzigen ewigen Fundament

der naturgemässen Bildung zur Menschlichkeit, aus Liebe und
Glauben und der ihnen beiwohnenden Tatkraft hervorgehen
zu machen, gebaut ist").

Darin liegt wohl das wahrhaft wesentliche der von diesem
unvergleichlichen Heros neuverkündeten und bekräftigten pädagogischen
Weisheit, das was viel eher verdient, an seinen Namen gekettet zu
werden, als die übliche Forderung nach Anschauung bzw. nach
methodischer Lückenlosigkeit. Auch sein unerschütterlicher Glaube an die
Wohnstubenerziehung als letzthin einzige Heilsquelle für die Menschheit

hegt darin begründet, dass sie allein solcher Forderung vollauf und
in natürlich-lebensechter Weise genügen kann. Was dann die Schule
betrifft, um die ja heute der Kampf in der Öffentlichkeit geht, so
vermag sie nach Pestalozzi ihre Daseinsberechtigung als besondere
Erziehungsstätte neben der Wohnstube und dem wirklichen Leben nur
zu erweisen, indem sie sich fähig zeigt, auch ihren Teil an der
sittlichreligiösen Erziehungsaufgabe zu übernehmen und zu erfüllen.

Inwieweit vermögen wir heute aus grundsätzlicher, nicht
konfessioneller, nicht parteipolitischer und nicht ausschliesslich
persönlichweltanschaulicher Einstellung und Besinnung heraus, in diesem Punkte
Pestalozzi beizustimmen? Bekanntlich sind es zumeist Wortführer
konfessionell-kirchlicher und sonst dogmatisch-weltanschaulicher
Standpunkte und Interessen, welche in erster Linie den Kampf für
und wider religiös fundierten Sittenunterricht, für und gegen eine
spezifisch religiöse Durchdringung des ganzen erzieherischen und
unterrichtlichen Tuns führen. Angesichts dieser Sachlage fragen wir
nun: Kann rein theoretische Besinnung nicht doch gewisse Anhaltspunkte

bieten, von welchen aus klärendes Licht auf die Problem-
Schweiz. PSdagOff. Zeitschrift 1927.— 15 201



grundlagen fallen könnte? Pestalozzis Begründung von der Idee der
Gemeinkraft und der Harmonie oder des Gleichgewichts der menschlichen

Kräfte, als Richtziel aus ist tiefsinnig und wesenshaft, sie geht
unmittelbar aus innerem Erleben der funktionalen Zusammenhänge,
welche für die Problemlösung entscheidend sind, hervor. Es gebricht
ihr nur, wie allgemein bei Pestalozzi, an der logisch-begrifflichen
Durcharbeitung.

Wir wagen es im folgenden einige Richtlinien zu weisen, die dazu
helfen könnten, eine gewisse grundsätzliche Klarheit in der Frage zu
schaffen.

Die drei Grundkräfte, aus welchen, nach Pestalozzi, geistiges Leben
(die Geistigkeit des Menschen als „Geist und Leben") besteht, das
sind: Kopf, Herz und Hand, pflegen wir, in psychisch-funktioneller
Hinsicht, als Erkennen, Werten, Handeln von einander zu
unterscheiden. Pestalozzis Geschwisterpaar „Glaube und Liebe", in der
nur feststellenden, rein funktionalen Bedeutung (vide Schwanengesang,

Mann 115) deckt sich mit unserem „Werten", was sich für die
Liebe wohl ohne weiteres versteht, aber, bezüglich des in Pestalozzi
lebendigen Bedeutungsgehalts, auch für das Glauben gilt, das wesenhaft

untrennbar von „Liebe" ist und etwa bestimmt werden könnte
als „Fürwahrhalten aus Wertungsgründen", ja sogar als die Wahrheit=
Begründetheit unseres Wertens. Das Pestalozzische „Glauben" hat
nichts Intellektualistisches, Gnostisches an sich, es ist ganz
Wesensmoment wertenden Verhaltens.

Die Beantwortung folgender Fragestellungen nun ist in
erziehungstheoretischer Hinsicht für die hier gestellte Aufgabe ausschlaggebend :

1. Ist unser Erkennen wirklich (bzw. soll es sein) ein selbstgenügsames,

ganz auf eigenen Füssen stehendes, also dem Werten gegenüber
selbständiges Verhalten

2. Kann Erkennen für sich allein lebensrichtend sein?
3. Die Ablehnung des radikalen Intellektualismus vorausgesetzt,

wonach — ideellerweise — Führung durch das Wissen das Höchste,
Überführung des ganzen Seelengehaltes in Wissen=Rationalität Idealziel,

folglich die grundsätzliche Unauflösbarkeit des Wertens in
Erkennen eingesehen — was ist dann für geistiges Verhalten primär?
Beides zu gleichem Recht oder das Werten? und wie ist das Verhältnis

zwischen Werten und Erkennen zu denken
Das sind, scheint es mir, die letzten Fragestellungen, auf Grund

deren Beantwortung allein in objektiv-theoretischem Betracht — eine
Austragung des Streites um die Notwendigkeit sittlich-religiöser, vor
allem gerade religiöser Unterbauung und Durchdringung des
Erziehungswerkes geschehen könnte.

Die spezifische Aufgabe und zugleich der Rechtfertigungsgrund
(wenigstens der praktische) der Schule liegen für uns jedenfalls auf dem
Boden der Erkenntnisbildung und der Ausbildung bestimmter
allgemeiner Fertigkeiten (Tatmöglichkeiten). Es ist aber die Frage:

1. Ob nicht schon die wahrhaft angemessene Erfüllung dieser
Aufgabe an Voraussetzungen gebunden sei, welche diesen besonderen

202



Zweckbereich der Schule überschreiten (was gerade die Meinung
Pestalozzis war, nämlich dass, ohne Glaube und Liebe als Grund, alle
Erkenntnis- und Kunstbildung Schein, Nichtigkeit, bestenfalls Aus-
fluss und Werkzeug zivilisatorischen Verderbens sei.

2. Ob auch im Falle, dass Erkenntnis- und Tatbildung sich autonom
erwiesen (ganz und gar auf eigenen Füssen ständen), die menschenformende

Aufgabe der Schule nicht irgendwie die übrigen Erziehungsaufgaben

mit in ihren Wirkungskreis zu ziehen hätte.
Offenbar geben diese auf die Schule bezüglichen Fragestellungen

nur in etwas veränderter Formulierung den Inhalt der vorausgeschickten

Grundfragen wieder.
Philosophische Kernfragen sind jedenfalls dabei im Spiele, zu

allererst die nach den Beziehungen zwischen Werten und Erkennen
oder Wert und Wahrheit, eine Frage, die der eigentliche Knotenpunkt
der ganzen gegenwärtigen Problemlage in der Philosophie ist.

Es mögen im einzelnen die Meinungen noch so sehr auseinandergehen,

im wesentlichen bahnt sich diesbezüglich eine Entscheidung an,
deren Zielrichtung wir an dieser Stelle aufzuzeigen versuchen wollen.
Es soll so geschehen, dass — direkt oder indirekt — die oben
aufgeworfenen Fragen ihre Beantwortung erfahren.

1. Alles Erkennen wurzelt mit wesenhafter Notwendigkeit in
Wertungen (Wertentscheidungen, Werteinstellungen); nicht etwaallein
das subjektiv, d. h. von partikulären und augenblicklichen Interessen
getrübte Erkennen, das sonst als emotionales Denken, autistisches
Denken, Wunschdenken gekennzeichnet zu werden pflegt und gemeinhin

als wichtigste, vielleicht sogar (nach B. Croce) einzige Irrtums-
quelle in Betracht kommt; sondern auch alles aufrichtig und zielfest
nach strengster objektiver Gültigkeit strebende, das wissenschaftliche

Denken im engeren und eigentlichen Sinne, das — dem äusseren
Anscheine nach — rein logisch gerichtete und tatsachenangemessene
nicht minder als das geisteswissenschaftliche und philosophische.

Es konnte dies nur auf Grund der vorurteilsvollen Meinung
übersehen werden, wonach alles „Werten" subjektiv (partikulär)
verwurzelt und folglich nur individuell gültig sei; unbefangene Besinnung
zeigt aber, dass Werten wie Erkennen in ganz gleicher Weise sowohl
subjektiv wie objektiv sein können, dass Objektivität Forderung ist,
welche gleichermassen an unser Werten, wie an unser Erkennen
ergeht; Erkennen kann unter keinen Umständen mehr Objektivität für
sich beanspruchen als die, welche im Werten grundsätzlich hegen
kann.

Es gibt Arten bzw. Gebiete wertenden Verhaltens, die durch ein
ebenso reines Streben nach absoluter Objektivität getragen sind, wie
das streng wissenschaftliche, nur der Wahrheit dienende Erkennen
und die deswegen nicht etwa aufhören ganz spezifisch „Wertung" zu
sein, um mit Erkenntnis vertauscht zu werden : das sind die sittlichen,
rehgiösen, vielleicht auch die ästhetischen, der Möglichkeit und
Tendenz nach, auch die ökonomischen Wertungen (zum mindesten jedenfalls

die sittlichen, bzw. sittlich-religiösen).
203



Wie das Erkennen, psychisch-funktionell betrachtet, aus einem
grossen Bereich besteht, das von einer ganz sinnlich-anschaulichen
(weil passiven) Stufe zu einer wesenthch unsinnlichen (aktiven)
reicht, derjenigen die allein rein logischen Anforderungen genügt, so
umfasst — in vollendeter Entsprechung dazu — unser Werten ein
ebenso weites und reiches Feld, das von ganz triebhaft-passiven bzw.
sinnhch-gefühlsmässigen Äusserungen — den sinnlichen Lust-Unlust-
gefühlen — hinaufreicht bis zu denjenigen höheren sinnhchkeitsfreien,
triebunabhängigen Wertrichtungen, welchen — als ideelles Ziel — die
Konformität mit einer absoluten, objektiven, reinen, an sich gültigen
Norm inneliegt. Es gibt Sinnlich-anschauliches und Unsinnhch-unan-
schauliches auf dem Wertungsgebiet nicht minder als auf dem
Erkenntnisgebiet. Es gibt Wertbedeutungsgehalte, die ebenso spezifisch
verschieden von logisch-begrifflichen Gedankengehalten sind, wie
Lust-Unlustgefühle von Sinnesempfindungen und bildhaft-anschaulichen

Wahrnehmungsinhalten verschieden sind.
Die Objektivität auf dem Wertungsgebiet ist also zum mindesten

nicht Nebenwirkung der Objektivität auf dem Erkenntnisgebiet.
Die praktische Vernunft (wenn der Name überhaupt beibehalten
werden soll im Sinne von objektiv-gültiger Wertung) ist qualitativ
verschieden von theoretischer Vernunft und kann nicht dieser
entspringen, so innig auch sonst die wechselseitigen Zusammenhänge sein
mögen. Objektivsein im Werten ergibt sich auf alle Fälle nicht aus dem
Objektiv sein im Erkennen. Erkenntnismässige d. h. logisch-vernünftige

Einsicht ist an und für sich noch lange nicht Tugend,
Sittlichkeit, das Gute. (Wie kindisch-subjektiv ist, nicht gerade selten,
das Werten bei hohen Leuchten der Wissenschaft, wo es auf lebendige

Kontaktbeziehungen ankommt!)
Hieraus folgt, dass Intellektbildung an sich noch lange nicht

Gemüts-, Gesinnungs-, Charakter-, Willensbildung (was alles auf
Wertungsbildung als wesentlichen Gehalt zurückgeht) sein kann: Sorge
für Erkenntnis- und Fertigkeitsbildung also, so vollkommen sie auch
gedacht wird, nicht Sorge für das Ganze, ja nicht einmal für das
Wesentliche der Erziehung sein kann.

Nicht das Wesentliche, weil
2. Werten viel eher auf Wesentlichkeit Anspruch erheben kann.

Schon aus dem Grunde, weil im Menschen, im Leben alles auf das Tun
ankommt, auf die allgemein wertvollen Auswirkungen der
Persönlichkeit nach aussen hin im Schosse der Gemeinschaft, im Wechselverkehr

der Menschen untereinander; und „l'homme agit comme il
aime", der Mensch handelt wie er wertet (Pater Girard), d. h., wenn
man Innen- und Aussenansicht in Betracht zieht, entsprechend seiner
Gesinnung, d. i. seiner bestimmten Werteinstellung (hingegen stimmt
der Nachsatz in P. Girards Spruch, „l'homme aime comme il pense"
nicht). Charakter, Gesinnung, Willensfestigkeit, Persönlichkeit in
auszeichnendem Sinne, Suggestivkraft oder Wirkungsfähigkeit, das
alles hängt letzthin vom Werten, also von Qualität, Reichtum, Intensität

des Wertungsgehaltes ab.

204



Wir denken aber
3. es komme noch mehr und zwar Entscheidenderes in Erwägung,

was zur Bekräftigung dieser Einsicht beiträgt. Es gibt ganz gewichtige
Gründe, auf die hier des Näheren nicht eingegangen werden kann, die
Frage „Kann Erkennen lebensrichtend sein?" in verneinendem Sinne
zu beantworten. Nur folgende wissenschaftstheoretische Grundfeststellung

sei angeführt : Alles Erkennen und zwar in allererster Linie
gerade das streng wissenschaftliche, ist Einhaltung einer ganz
bestimmten absolut einen und eindeutigen Richtung innerhalb eines
Forschungsbereiches oder Gegenstandsfeldes. Logisch Denken und
eine Richtung einhalten ist ein und dasselbe. Die Richtungsbestimmung

ist der Sinngehalt der Axiome, Postulate, Definitionen, Prinzipien,

allgemein der Grundvoraussetzungen des betreffenden
Forschungsfeldes, bzw. des Erkennens überhaupt. Die spezifisch logischen
Prinzipien gebieten dagegen nur formal: Richtungseinhaltung ohne
alle inhaltlich bestimmte Richtungsangabe. Nun ist, wie gemeinhin
bekannt und als wissenschaftstheoretische Fundamentalwahrheit gelten
kann, keine Wissenschaft imstande, ihre letzten Voraussetzungen, d.h.
Richtungsbestimmungen logisch zu begründen und zu rechtfertigen.
Solche begründen kann eben nur heissen, sie auf andere allgemeinere
Richtungsbestimmungen zurückführen, d. h. die ursprüngliche Rich-
tungsbeStimmung ist etwas wesenhaft logisch Unbegründbares. Nur
dass Richtung überhaupt sein soll ist logisches Grundpostulat.

Ursprüngliche Richtungsbestimmungen sind schlechthinige Ur-
entscheidungen. Wissenschaft setzt also niemals Richtung, trifft
niemals Urentscheidungen in bezug auf Richtung; es dient Erkennen nur
dazu, bestehende sonst getroffene Richtungsnahmen zur Durchsetzung,
zur Entfaltung innerhalb des verwickelten Geflechtes von
Auseinandersetzungen, aus welchen die historische Wirklichkeit besteht, zu
bringen. Wissenschaft, Erkennen setzen Richtung voraus, hängen ab
von den Richtungen, die sich Wirklichkeit, Leben, Geschichte gegeben
haben, in einem fort geben oder geben sollen; stiften selber aber
niemals Richtung!

Richtungnahme ist Sache des Wertens, ist das Werten selbst. Alles
Werten geht auf schlechthinige unbegründbare Entscheidungen
zurück. Es ist allerdings wesentliche Forderung für den Menschen,
seine mannigfachen und wechselnden Wertungen mit einander in
Einklang zu bringen und zu halten, wofür die Arbeit des Erkennens
unerlässlich ist. Allem Erkennen entrückt und allem Erkennen
vorausgehend sind aber die ursprünglichen, die schlechthinigen
Wertentscheidungen.

Wertentscheidungen treffen heisst dem Leben Richtung geben.
Auf das Gleiche kommt die Interessebildung heraus; Interessen sind
ja, wie ohne weiteres einleuchtend, Lebensrichtungen, Verhaltensrichtungen.

Was das Leben vor allen Dingen als das unum necessarium
benötigt ist Richtung, Mannigfaltigkeit von Richtungen und
Richtungsmöglichkeiten samt Streben nach Richtungsvereinheitlichung.
Gerichtetheiten und Möglichkeiten immer neuer Richtungsbildung

205



sind Wesensgehalt des Lebens und folglich ist Werten das Wesentliche

und alles Erkennen baut sich erst auf der Grundlage bestehender
Richtungen als durch das wesensnotwendige Verlangen nach
Richtungseinhaltung und Richtungszentrierung gefordert.

Richtung ist primär, Erkennen sekundär (wohlverstanden in
ideeller Hinsicht, denn sobald Richtung da ist, ist auch entsprechend
geartetes Erkennen da).

Damit sind eigentlich alle die gestellten Vorfragen beantwortet.
Erkennen ist nicht eine selbstgenügsame, eine absolut autonome
Sphäre, es setzt Wertungen voraus, baut sich auf einem System von
Wertungen auf, erfüllt seinen Zweck, indem es in den Dienst der
Wertungen tritt. (Dass dies auch, ja vielleicht zu allererst, für die
sogenannte wertfreie, rein feststellende, rationale wie empirische
Erkenntnis gilt, kann hier nicht besonders begründet werden).

DieAbhängigkeit ist somit eine zunächst einseitige; Erkennen kann
nur indirekt auf Wertungsbildung einwirken, nämlich durch klärende
Vorarbeit, welche u. U. wohl neue Entscheidungen vorbereiten kann.

So rückt
4. auch die Objektivitätsfrage in helleres Licht. Erkennen kann

unerlässliches Hülfsmittel, Stütze der Einhaltung einer
objektivwertenden Einstellung, ja sogar Gewähr objektiven Verhaltens sein,
vorausgesetzt, dass der Wille zur Objektivität tatsächlich vorhanden
sei, dass also innerhalb des Wertungssystems objektive Richtungen
vorhegen. Das vom Intellektualismus konstruierte Verhältnis ist
folghch umzukehren. Nicht entlehnt das Werten seine Objektivität
dem Erkennen, sondern — eben umgekehrt — ist objektiv-wertende
Einstehung Voraussetzung der Möglichkeit objektiven, wahrheitsge-
mässen Erkennens. Objektivität soU unser Werten (als Forderung)
einfach aus dem Grunde erstreben, weil sonst alle Möglichkeit
objektiven Verhaltens (Erkennens und Handelns), ja aUer Sinn von
Objektivität überhaupt entfallen würde. Wir sind in all unserem
Benehmen insoweit objektiv, als wir in unserem Werten objektiv sind.
Folghch, „dass das Herz im Menschen (sein Glauben und sein Lieben)
in Ordnung sei" ist das einzig zu allererst Notwendige, denn ohne dies
kann es auch mit unserem Erkennen, unserer Wissenschaft, unserer
Kunst, unserem praktischen Tun nicht rechte Ordnung haben.

Die pädagogischen Folgerungen hegen auf der Hand. Fällt
Erziehung als Vergeistigung, Versitthchung zusammen mit Hinwendung
zum Objektiven, mit Verobjektivierung persönlich-subjektiven
Verhaltens, so hat Erziehungsarbeit notwendigerweise im Wertungssystem

anzusetzen, die objektive Hinwendung vom Werten aus und
nicht vom Erkennen aus anzubahnen (selbstverständlich ist, dass
Wertungsbildung, Erkenntnisbildung und Bildung der Tatfähigkeiten
Hand in Hand zu gehen haben, wie Pestalozzis Harmonieprinzip es

verlangt). So fällt die wesentliche Verantwortung in der Erziehung auf
die Wertungsbildung (Erziehung i. e. S., von Bildung unterschieden),
d. h. in den Aufgabenkreis der ökonomischen, sittlichen und religiösen
Erziehung.
206



Objektivität oder Reinheit im Werten, welche letzthin selbstlos
hebende Hingabe ist (Werten ist nicht, auch in seiner idealen Reinheit
nicht, ein intellektueller, kühler, neutraler Urteilsakt, sondern immer
praktische Tat- und Hingabebereitschaft, etwas ganz und gar der
emotional-vohtiven Sphäre Zugehöriges), fällt nun aber auch mit dem
ewigen Kern rehgiösen Verhaltens zusammen.

Das Wertungssystem muss einen Grund haben und dieser kann
kein logisch-erkenntnismässiger sein. Nur die Bestimmung „religiös"
passt geziemend für das, was hierfür als einzige Begründungsmöglichkeit

in Betracht kommen kann« Alle nicht rehgiösen Begründungsversuche,

die je und je für das Sittliche unternommen worden sind, alle
die, welche überhaupt geführt werden können, bestehen unvermeidlicherweise

darin, den sittlichen Wert als, seinem innersten ursprünglichen

Wesen nach, ökonomischen Wert (Lust, Glück, Wohlfahrt
Nutzen) zu entpuppen, wobei die Täuschung unterläuft, die
ökonomische Wertsetzung als die schlechthin selbstverständliche, als
gegebene und keiner Begründung bedürftige anzusehen. Diese
Begründungsversuche, die alle sich selbst ad absurdum führen, sind ein
indirekter Beweis, dass die religiöse Begründung die einzig möghche, ja
einfach die in der Sache hegende ist.

Die schlechthinige Entscheidung, welche in allen ersten
Wertsetzungen hegt, ist gerade das, was, wesenhafter Forderung nach,
aUer partikulären Willkür entrückt sein soll, weswegen sie einen Hinweis

oder Bezug auf einen absoluten Grund haben muss. In ihr ist alle
Verantwortung beschlossen. Sie ist es, die dem Menschen in einem
seine Nichtigkeit und seine Grösse, seine Unfreiheit und seine Freiheit
offenbar macht. Sie begründet sein Freisein in der schlechthinigen
Hingabe.

Das System der Wertungen, als System der Lebensrichtungen,
verlangt wenigstens Konvergenz gegen eine letzte Richtungseinheit,
die vieheicht nur im Unendlichen erfüllt sein kann. Sonst wäre eigentliche

sinnhabende Richtung überhaupt nicht da. Lose
Richtungsmannigfaltigkeit ist gleich Richtungslosigkeit. Urentscheidung und
einheitliches Richtziel, an sich ewig und wesenhaft transzendent,
sind dennoch Quellgrund gläubiger Zuversicht und hebeerfüllten
Strebens.

Auf praktische Folgerungen, die Gestaltung einer religiös begründeten
sittlichen Erziehung betreffend, können wir hier nicht eingehen.

Nur auf eins möchten wir hinweisen : die Seele des Menschen ist vor
allen Dingen wertungshungrig, im Grunde überhaupt nur wertungshungrig.

Sie will heben; ihre eigene Natur ist Wertempfänglichkeit.
Anderseits ist „Richtung" das schlechthinige sachursprünghche
Apriori, die transzendentale Spontaneität. Religiöse Erziehung sollte
infolgedessen nicht nur nicht dogmatisch-autoritative Beeinflussung
sein; sie sollte viel eher der eigenthche Bewährungsgrund aller
selbsttätigen, aller organischen, entwicklungs- und menschheitsgemässen
Erziehung sein.

207


	Warum überhaupt sittlich-religiöse Erziehung ?

