Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 7-8

Artikel: Warum tberhaupt sittlich-religiose Erziehung ?
Autor: Sganzini, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Warum iiberhaupt sittlich-religiose Erziehung?

Von Prof. Dr. C. Sganzini, Bern.

Die hundertjihrige Wiederkehr des Todestages H. Pestalozzis
stand im Zeichen des wieder einmal eindringlich gewordenen Rufes
nach sittlich-religitser Grundlegung und Beseelung des Erziehungs-
werkes.

Nichts bringt in der Tat Pestalozzi der Wurzel unserer Kultur- und
Erziehungsnoten so nahe wie seine Erhebung von Glaube und Liebe zu
dem ,,A und O der naturgemaéssen, folglich elementarischen Bildung zur
Menschlichkeit*‘ und seine Ansicht, dass demgegeniiber ,, Geistesbildung
und Kunstbildung nur untergeordnete Bildungsmittel* seien, ,,die nur
in dieser Unterordnung mitwirkend das ihrige beitragen zur Harmonie
unserer Krifte und zum Gleichgewicht derselben untereinander<f
(Schwanengesang, Fr. Mannsche Ausgabe §§ 116 und 117, wo es weiter
heisst: ,,Die Idee der Elementarbildung ist ein Traum, ein Tand und
ein Verfiihrungsmittel des Volkes, wenn sie nicht auf das allgemeine
Bestreben unseres Geschlechts, sie aus dem einzigen ewigen Funda-
ment der naturgeméssen Bildung zur Menschlichkeit, aus Liebe und
Glauben und der ihnen beiwohnenden Tatkraft hervorgehen
zu machen, gebaut ist*).

Darin liegt wohl das wahrhaft wesentliche der von diesem unver-
gleichlichen Heros neuverkiindeten und bekraftigten padagogischen
Weisheit, das was viel eher verdient, an seinen Namen gekettet zu
werden, als die iibliche Forderung nach Anschauung bzw. nach metho-
discher Liickenlosigkeit. Auch sein unerschiitterlicher Glaube an die
Wohnstubenerziehung als letzthin einzige Heilsquelle fiir die Mensch-
heit liegt darin begriindet, dass sie allein solcher Forderung vollauf und
in natiirlich-lebensechter Weise geniigen kann. Was dann die Schule
betrifft, um die ja heute der Kampf in der Offentlichkeit geht, so ver-
mag sie nach Pestalozzi ihre Daseinsberechtigung als besondere Er-
ziehungsstitte neben der Wohnstube und dem wirklichen Leben nur
zu erweisen, indem sie sich fahig zeigt, auch ihren Teil an der sittlich-
religiosen Erziehungsaufgabe zu iibernehmen und zu erfiillen.

Inwieweit vermogen wir heute aus grundsatzlicher, nicht konfes-
sioneller, nicht parteipolitischer und nicht ausschliesslich personlich-
weltanschaulicher Einstellung und Besinnung heraus, in diesem Punkte
Pestalozzi beizustimmen? Bekanntlich sind es zumeist Wortfiihrer
konfessionell-kirchlicher und sonst dogmatisch-weltanschaulicher
Standpunkte und Interessen, welche in erster Linie den Kampf fiir
und wider religios fundierten Sittenunterricht, fiir und gegen eine
spezifisch religiose Durchdringung des ganzen erzieherischen und
unterrichtlichen Tuns fithren. Angesichts dieser Sachlage fragen wir
nun: Kann rein theoretische Besinnung nicht doch gewisse Anhalts-
punkte bieten, von welchen aus klirendes Licht auf die Problem-

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift 1927. — 15 201



grundlagen fallen konnte? Pestalozzis Begriindung von der Idee der
Gemeinkraft und der Harmonie oder des Gleichgewichts der mensch-
lichen Krafte, als Richtziel aus ist tiefsinnig und wesenshaft, sie geht
unmittelbar aus innerem Erleben der funktionalen Zusammenhinge,
welche fiir die Problemlosung entscheidend sind, hervor. Es gebricht
ihr nur, wie allgemein bei Pestalozzi, an der logisch-begrifflichen
Durcharbeitung.

Wir wagen es im folgenden einige Richtlinien zu weisen, die dazu
helfen koénnten, eine gewisse grundséatzliche Klarheit in der Frage zu
schaffen.

Die drei Grundkrafte, aus welchen, nach Pestalozzi, geistiges Leben
(die Geistigkeit des Menschen als ,,Geist und Leben®‘) besteht, das
sind : Kopf, Herz und Hand, pflegen wir, in psychisch-funktioneller
Hinsicht, als Erkennen, Werten, Handeln von einander zu unter-
scheiden. Pestalozzis Geschwisterpaar ,,Glaube und Liebe®, in der
nur feststellenden, rein funktionalen Bedeutung (vide Schwanenge-
sang, Mann 115) deckt sich mit unserem ,,Werten*, was sich fiir die
Liebe wohl ohne weiteres versteht, aber, beziiglich des in Pestalozzi
lebendigen Bedeutungsgehalts, auch fiir das Glauben gilt, das wesen-
haft untrennbar von ,,Liebe‘‘ ist und etwa bestimmt werden kénnte
als ,,Fiirwahrhalten aus Wertungsgriinden, ja sogar als die Wahrheit=
Begriindetheit unseres Wertens. Das Pestalozzische ,,Glauben‘ hat
nichts Intellektualistisches, Gnostisches an sich, es ist ganz Wesens-
moment wertenden Verhaltens.

Die Beantwortung folgender Fragestellungen nun ist in erziehungs-
theoretischer Hinsicht fiir die hier gestellte Aufgabe ausschlaggebend:

1. Ist unser Erkennen wirklich (bzw. soll es sein) ein selbstgeniig-
sames, ganz auf eigenen Fiissen stehendes, also dem Werten gegeniiber
selbsténdiges Verhalten?

2. Kann Erkennen fiir sich allein lebensrichtend sein?

3. Die Ablehnung des radikalen Intellektualismus vorausgesetzt,
wonach — ideellerweise — Fiihrung durch das Wissen das Hochste,
Uberfiihrung des ganzen Seelengehaltes in Wissen—=Rationalitit Ideal-
ziel, folglich die grundséatzliche Unauflosbarkeit des Wertens in Er-
kennen eingesehen — was ist dann fiir geistiges Verhalten primér?
Beides zu gleichem Recht oder das Werten? und wie ist das Verhalt-
nis zwischen Werten und Erkennen zu denken ?

Das sind, scheint es mir, die letzten Fragestellungen, auf Grund
deren Beantwortung allein in objektiv-theoretischem Betracht — eine
Austragung des Streites um die Notwendigkeit sittlich-religioser, vor
allem gerade religioser Unterbauung und Durchdringung des Erzie-
hungswerkes geschehen konnte.

Die spezifische Aufgabe und zugleich der Rechtfertigungsgrund
(wenigstens der praktische) der Schule liegen fiir uns jedenfalls auf dem
Boden der Erkenntnisbildung und der Ausbildung bestimmter allge-
meiner Fertigkeiten (Tatmoglichkeiten). Es ist aber die Frage:

1. Ob nicht schon die wahrhaft angemessene Erfiillung dieser Auf-
gabe an Voraussetzungen gebunden sei, welche diesen besonderen

202



Zweckbereich der Schule iiberschreiten (was gerade die Meinung
Pestalozzis war, ndmlich dass, ohne Glaube und Liebe als Grund, alle
Erkenntnis- und Kunstbildung Schein, Nichtigkeit, bestenfalls Aus- °
fluss und Werkzeug zivilisatorischen Verderbens sei.

2. Ob auch im Falle, dass Erkenntnis- und Tatbildung sich autonom
erwiesen (ganz und gar auf eigenen Fiissen sténden), die menschen-
formende Aufgabe der Schule nicht irgendwie die iibrigen Erziehungs-
aufgaben mit in ihren Wirkungskreis zu ziehen héatte.

Offenbar geben diese auf die Schule beziiglichen Fragestellungen
nur in etwas verénderter Formulierung den Inhalt der vorausge-
schickten Grundfragen wieder.

Philosophische Kernfragen sind jedenfalls dabei im Spiele, zu
allererst die nach den Beziehungen zwischen Werten und Erkennen
oder Wert und Wahrheit, eine Frage, die der eigentliche Knotenpunkt
der ganzen gegenwiartigen Problemlage in der Philosophie ist.

Es mogen im einzelnen die Meinungen noch so sehr auseinander-
gehen, im wesentlichen bahnt sich diesbeziiglich eine Entscheidung an,
deren Zielrichtung wir an dieser Stelle aufzuzeigen versuchen wollen.
Es soll so geschehen, dass — direkt oder indirekt — die oben aufge-
worfenen Fragen ihre Beantwortung erfahren.

1. Alles Erkennen wurzelt mit wesenhafter Notwendigkeit in
Wertungen (Wertentscheidungen, Werteinstellungen); nicht etwa allein
das subjektiv, d. h. von partikuldren und augenblicklichen Interessen
getriibte Erkennen, das sonst als emotionales Denken, autistisches
Denken, Wunschdenken gekennzeichnet zu werden pflegt und gemein-
hin als wichtigste, vielleicht sogar (nach B. Croce) einzige Irrtums-
quelle in Betracht kommt; sondern auch alles aufrichtig und zielfest
nach strengster objektiver Giiltigkeit strebende, das wissenschaft-
liche Denken im engeren und eigentlichen Sinne, das — dem &usseren
Anscheine nach — rein logisch gerichtete und tatsachenangemessene
nicht minder als das geisteswissenschaftliche und philosophische.

Es konnte dies nur auf Grund der vorurteilsvollen Meinung iiber-
sehen werden, wonach alles ,,Werten subjektiv (partikuldr) ver-
wurzelt und folglich nur individuell giiltig sei; unbefangene Besinnung
zeight aber, dass Werten wie Erkennen in ganz gleicher Weise sowohl -
subjektiv wie objektiv sein konnen, dass Objektivitit Forderung ist,
welche gleichermassen an unser Werten, wie an unser Erkennen er-
geht; Erkennen kann unter keinen Umstdnden mehr Objektivitat fiir
sich beanspruchen als die, welche im Werten grundsitzlich liegen
kann.

Es gibt Arten bzw. Gebiete wertenden Verhaltens, die durch ein
ebenso reines Streben nach absoluter Objektivitat getragen sind, wie
das streng wissenschaftliche, nur der Wahrheit dienende Erkennen
und die deswegen nicht etwa authoren ganz spezifisch ,,Wertung‘‘ zu
sein, um mit Erkenntnis vertauscht zu werden : das sind die sittlichen,
religiosen, vielleicht auch die 4sthetischen, der Moglichkeit und Ten-
denz nach, auch die 6konomischen Wertungen (zum mindesten jeden-
falls die sittlichen, bzw. sittlich-religiosen).

203



Wie das Erkennen, psychisch-funktionell betrachtet, aus einem
grossen Bereich besteht, das von einer ganz sinnlich-anschaulichen
(weil passiven) Stufe zu einer wesentlich unsinnlichen (aktiven)
reicht, derjenigen die allein rein logischen Anforderungen geniigt, so
umfasst — in vollendeter Entsprechung dazu — unser Werten ein
ebenso weites und reiches Feld, das von ganz triebhaft-passiven bzw.
sinnlich-gefiihlsméassigen Ausserungen — den sinnlichen Lust-Unlust-
gefithlen — hinaufreicht bis zu denjenigen hoheren sinnlichkeitsfreien,
triebunabhéngigen Wertrichtungen, welchen — als ideelles Ziel — die
Konformitat mit einer absoluten, objektiven, reinen, an sich giiltigen
Norm inneliegt. Es gibt Sinnlich-anschauliches und Unsinnlich-unan-
schauliches auf dem Wertungsgebiet nicht minder als auf dem Er-
kenntnisgebiet. Es gibt Wertbedeutungsgehalte, die ebenso spezifisch
verschieden von logisch-begrifflichen Gedankengehalten sind, wie
Lust-Unlustgefiihle von Sinnesempfindungen und bildhaft-anschau-
lichen Wahrnehmungsinhalten verschieden sind.

Die Objektivitat auf dem Wertungsgebiet ist also zum mindesten
nicht Nebenwirkung der Objektivitat auf dem Erkenntnisgebiet.
Die praktische Vernunft (wenn der Name iiberhaupt beibehalten
werden soll im Sinne von objektiv-giiltiger Wertung) ist qualitativ
verschieden von theoretischer Vernunft und kann nicht dieser ent-
springen, so innig auch sonst die wechselseitigen Zusammenhénge sein
mogen. Objektivsein im Werten ergibt sich auf alle Falle nicht aus dem
Objektiv sein im Erkennen. Erkenntnismissige d. h. logisch-ver-
niinftige Einsicht ist an und fiir sich noch lange nicht Tugend, Sitt-
lichkeit, das Gute. (Wie kindisch-subjektiv ist, nicht gerade selten,
das Werten bei hohen Leuchten der Wissenschaft, wo es auf leben-
dige Kontaktbeziehungen ankommt!)

Hieraus folgt, dass Intellektbildung an sich noch lange nicht Ge-
miits-, Gesinnungs-, Charakter-, Willensbildung (was alles auf Wer-
tungsbildung als wesentlichen Gehalt zuriickgeht) sein kann: Sorge
fiir Erkenntnis- und Fertigkeitsbildung also, so vollkommen sie auch
gedacht wird, nicht Sorge fiir das Ganze, ja nicht einmal fiir das
Wesentliche der Erziehung sein kann.

Nicht das Wesentliche, weil

2. Werten viel eher auf Wesentlichkeit Anspruch erheben kann.
Schon aus dem Grunde, weil im Menschen, im Leben alles auf das Tun
ankommt, auf die allgemein wertvollen Auswirkungen der Person-
lichkeit nach aussen hin im Schosse der Gemeinschaft, im Wechsel-
verkehr der Menschen untereinander; und ,,’homme agit comme il
aime‘‘, der Mensch handelt wie er wertet (Pater Girard), d. h., wenn
man Innen- und Aussenansicht in Betracht zieht, entsprechend seiner
Gesinnung, d. i. seiner bestimmten Wertemstellung (hingegen stlmmt
der Nachsatz in P. Girards Spruch, ,,I’homme aime comme il pense
nicht). Charakter, Gesinnung, Willensfestigkeit, Personlichkeit in
auszeichnendem Sinne, Suggestivkraft oder Wirkungsfahigkeit, das
alles hangt letzthin vom Werten, also von Qualitit, Reichtum, Intensi-
tit des Wertungsgehaltes ab.

204



Wir denken aber

3. es komme noch mehr und zwar Entscheidenderes in Erwéigung,
was zur Bekraftigung dieser Einsicht beitragt. Es gibt ganz gewichtige
Griinde, auf die hier des Néheren nicht eingegangen werden kann, die
Frage ,,Kann Erkennen lebensrichtend sein?“ in verneinendem Sinne
zu beantworten. Nur folgende wissenschaftstheoretische Grundfest-
stellung sei angefiihrt: Alles Erkennen und zwar in allererster Linie
gerade das streng wissenschaftliche, ist Einhaltung einer ganz be-
stimmten absolut einen und eindeutigen Richtung innerhalb eines
Forschungsbereiches oder Gegenstandsfeldes. Logisch Denken und
eine Richtung einhalten ist ein und dasselbe. Die Richtungsbestim-
mung ist der Sinngehalt der Axiome,; Postulate, Definitionen, Prinzi-
pien, allgemein der Grundvoraussetzungen des betreffenden For-
schungsfeldes, bzw. des Erkennens iiberhaupt. Die spezifisch logischen
Prinzipien gebieten dagegen nur formal: Richtungseinhaltung ohne
alle inhaltlich bestimmte Richtungsangabe. Nun ist, wie gemeinhin be-
kannt und als wissenschaftstheoretische Fundamentalwahrheit gelten
kann, keine Wissenschaft imstande, ihre letzten Voraussetzungen, d. h.
Richtungsbestimmungen logisch zu begriinden und zu rechtfertigen.
Solche begriinden kann eben nur heissen, sie auf andere allgemeinere
Richtungsbestimmungen zuriickfiihren, d. h. die urspriingliche Rich-
tungsbestimmung ist etwas wesenhaft logisch Unbegriindbares. Nur
dass Richtung iiberhaupt sein soll ist logisches Grundpostulat.

Urspriingliche Richtungsbestimmungen sind schlechthinige Ur-
entscheidungen. Wissenschaft setzt also niemals Richtung, trifft nie-
mals Urentscheidungen in bezug auf Richtung; es dient Erkennen nur
dazu, bestehende sonst getroffene Richtungsnahmen zur Durchsetzung,
zur Entfaltung innerhalb des verwickelten Geflechtes von Auseinan-
dersetzungen, aus welchen die historische Wirklichkeit besteht, zu
bringen. Wissenschaft, Erkennen setzen Richtung voraus, hingen ab
von den Richtungen, die sich Wirklichkeit, Leben, Geschichte gegeben
haben, in einem fort geben oder geben sollen; stiften selber aber nie-
mals Richtung!

Richtungnahme ist Sache des Wertens, ist das Werten selbst. Alles
Werten geht auf schlechthinige unbegriindbare Entscheidungen
zuriick. Es ist allerdings wesentliche Forderung fiir den Menschen,
seine mannigfachen und wechselnden Wertungen mit einander in
Einklang zu bringen und zu halten, wofiir die Arbeit des Erkennens
unerldsslich ist. Allem Erkennen entriickt und allem Erkennen wvor-
ausgehend sind aber die urspriinglichen, die schlechthinigen Wert-
entscheidungen.

Wertentscheidungen treffen heisst dem Leben Richtung geben.
Auf das Gleiche kommt die Interessebildung heraus; Interessen sind
ja, wie ohne weiteres einleuchtend, Lebensrichtungen, Verhaltens-
richtungen. Was das Leben vor allen Dingen als das unum necessarium
benotigt ist Richtung, Mannigfaltigkeit von Richtungen und Rich-
tungsmoglichkeiten samt Streben nach Richtungsvereinheitlichung:
Gerichtetheiten und Moglichkeiten immer neuer Richtungsbildung

205



sind Wesensgehalt des Lebens und folglich ist Werten das Wesent-
liche und alles Erkennen baut sich erst auf der Grundlage bestehender
Richtungen als durch das wesensnotwendige Verlangen nach Rich-
tungseinhaltung und Richtungszentrierung gefordert.

Richtung ist primér, Erkennen sekundidr (wohlverstanden in
ideeller Hinsicht, denn sobald Richtung da ist, ist auch entsprechend
geartetes Erkennen da).

Damit sind eigentlich alle die gestellten Vorfragen beantwortet.
Erkennen ist nicht eine selbstgeniigsame, eine absolut autonome
Sphére, es setzt Wertungen voraus, baut sich auf einem System von
Wertungen auf, erfiillt seinen Zweck, indem es in den Dienst der
Wertungen tritt. (Dass dies auch, ja vielleicht zu allererst, fiir die
sogenannte wertfreie, rein feststellende, rationale wie empirische
Erkenntnis gilt, kann hier nicht besonders begriindet werden).

Die Abhéangigkeit ist somit eine zunéchst einseitige; Erkennen kann
nur indirekt auf Wertungsbildung einwirken, namlich durch klirende
Vorarbeit, welche u. U. wohl neue Entscheidungen vorbereiten kann.

So riickt

4. auch die Objektivitatsfrage in helleres Licht. Erkennen kann
unerldssliches Hiilfsmittel, Stiitze der Einhaltung einer objektiv-
wertenden Einstellung, ja sogar Gewahr objektiven Verhaltens sein,
vorausgesetzt, dass der Wille zur Objektivitat tatsidchlich vorhanden
sei, dass also innerhalb des Wertungssystems objektive Richtungen
vorliegen. Das vom Intellektualismus konstruierte Verhaltnis ist
folglich umzukehren. Nicht entlehnt das Werten seine Objektivitat
dem Erkennen, sondern — eben umgekehrt — ist objektiv-wertende
Einstellung Voraussetzung der Moglichkeit objektiven, wahrheitsge-
missen Erkennens. Objektivitdt soll unser Werten (als Forderung)
einfach aus dem Grunde erstreben, weil sonst alle Moglichkeit ob-
jektiven Verhaltens (Erkennens und Handelns), ja aller Sinn von Ob-
jektivitdt iiberhaupt entfallen wiirde. Wir sind in all unserem Be-
nehmen insoweit objektiv, als wir in unserem Werten objektiv sind.
Folglich, ,,dass das Herz im Menschen (sein Glauben und sein Lieben)
in Ordnung sei‘ ist das einzig zu allererst Notwendige, denn ohne dies
kann es auch mit unserem Erkennen, unserer Wissenschaft, unserer
Kunst, unserem praktischen Tun nicht rechte Ordnung haben.

Die padagogischen Folgerungen liegen auf der Hand. Fallt Er-
ziehung als Vergeistigung, Versittlichung zusammen mit Hinwendung
zum Objektiven, mit Verobjektivierung personlich-subjektiven Ver-
haltens, so hat Erziehungsarbeit notwendigerweise im Wertungs-
system anzusetzen, die objektive Hinwendung vom Werten aus und
nicht vom Erkennen aus anzubahnen (selbstverstdndlich ist, dass
Wertungsbildung, Erkenntnisbildung und Bildung der Tatfahigkeiten
Hand in Hand zu gehen haben, wie Pestalozzis Harmonieprinzip es
verlangt). So fallt die wesentliche Verantwortung in der Erziehung auf
die Wertungsbildung (Erziehung i. e. S., von Bildung unterschieden),
d. h. in den Aufgabenkreis der 6konomischen, sittlichen und religitsen
Erziehung.

206



Objektivitat oder Reinheit im Werten, welche letzthin selbstlos
liebende Hingabe ist (Werten ist nicht, auch in seiner idealen Reinheit
nicht, ein intellektueller, kiihler, neutraler Urteilsakt, sondern immer
praktische Tat- und Hingabebereitschaft, etwas ganz und gar der
emotional-volitiven Sphéare Zugehoriges), fallt nun aber auch mit dem
ewigen Kern religiosen Verhaltens zusammen.

Das Wertungssystem muss einen Grund haben und dieser kann
kein logisch-erkenntnismassiger sein. Nur die Bestimmung ,,religios*
passt geziemend fiir das, was hierfiir als einzige Begrindungsmaglich-
keit in Betracht kommen kann. Alle nicht religiosen Begriindungs-
versuche, die je und je fiir das Sittliche unternommen worden sind, alle
die, welche iiberhaupt gefiihrt werden kénnen, bestehen unvermeid-
licherweise darin, den sittlichen Wert als, seinem innersten urspriing-
lichen Wesen nach, 6konomischen Wert (Lust, Glick, Wohlfahrt
- Nutzen) zu entpuppen, wobei die Téauschung unterlduft, die ckono-
mische Wertsetzung als die schlechthin selbstversténdliche, als ge-
gebene und keiner Begriindung bediirftige anzusehen. Diese Begriin-
dungsversuche, die alle sich selbst ad absurdum fiihren, sind ein indi-
rekter Beweis, dass die religiose Begriindung die einzig moghche ja
einfach die in der Sache liegende ist.

Die schlechthinige Entscheidung, welche in allen ersten Wert-
setzungen liegt, ist gerade das, was, wesenhafter Forderung nach,
aller partikularen Willkiir entriickt sein soll, weswegen sie einen Hin-
weis oder Bezug auf einen absoluten Grund haben muss. In ihr ist alle
Verantwortung beschlossen. Sie ist es, die dem Menschen in einem
seine Nichtigkeit und seine Grosse, seine Unfreiheit und seine Freiheit
offenbar macht. Sie begriindet sein Freisein in der schlechthinigen
Hingabe.

Das System der Wertungen, als System der Lebensrichtungen,
verlangt wenigstens Konvergenz gegen eine letzte Richtungseinheit,
die vielleicht nur im Unendlichen erfiillt sein kann. Sonst wire eigent-
liche sinnhabende Richtung iiberhaupt nicht da. Lose Richtungs-
mannigfaltigkeit ist gleich Richtungslosigkeit. Urentscheidung und
einheitliches Richtziel, an sich ewig und wesenhaft transzendent,
sind dennoch Quellgrund gldubiger Zuversicht und liebeerfiillten
Strebens.

Auf praktische Folgerungen, die Gestaltung einer religios begriinde-
ten sittlichen Erziehung betreffend, kénnen wir hier nicht eingehen.
Nur auf eins moéchten wir hinweisen: die Seele des Menschen ist vor
allen Dingen wertungshungrig, im Grunde iiberhaupt nur wertungs-
hungrig. Sie will lieben; ihre eigene Natur ist Wertempfinglichkeit.
Anderseits ist ,,Richtung” das schlechthinige sachurspriingliche
Apriori, die transzendentale Spontaneitit. Religiose Erziehung sollte
infolgedessen nicht nur nicht dogmatisch-autoritative Beeinflussung
sein; sie sollte viel eher der eigentliche Bewdhrungsgrund aller selbst-
tatigen, aller organischen, entwicklungs- und menschheitsgeméssen
Erziehung sein.

207



	Warum überhaupt sittlich-religiöse Erziehung ?

