
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 6

Artikel: Die Kritik der Naturrechtstheorie in Pestalozzis Werk

Autor: da Ruggiero, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Diese Emanzipation vom fremden Beispiel (auch vom aufgeregten
Ton des anderen) ist das Schwerste und zugleich die Grundbedingung
alles fruchtbaren und heilenden Einwirkens auf den Nächsten : solange mein
Nervensystem und meine Seele noch durch fremde Ungezogenheit aus dem
Gleichgewicht gebracht werden kann, kann ich nicht erziehen, sondern
der andere hat die Macht über mich. Christentum ist Erhebung über die
Sklaverei des ,Reagierens'." (S. 390).

In dieser Weise gibt Förster seine Propädeutik des Religionsunterrichts :

die völlige Verwurzelung aller Ethik und Religion in das tägliche
Erleben des Kindes; das Bewusstmachen des Zwiespaltes „unserer Antriebe,
des geheimnisvollen Rufes nach Vollkommenheit, den wir in uns vernehmen
und zugleich der dumpfen Auflehnung der niedern Natur gegen diesen
Ruf..." (S. 364) ; die vorzügliche Orientierung dieses Dualismus an Schopenhauer

und Piaton; den ethischen „Unterbau" der Religion durch „konkrete

Anregung zum Gehorsam gegenüber den elementaren Forderungen
des Anstandes, der Selbstbeherrschung, der Gradheit, der Reinheit, der
Diskretion, der Freundestreue, der Ehrlichkeit bis hinab zur Disziplin
des Wortes und der Haltung" (S. 371); die Anwendung der religiösen
Lehren auf das moderne Leben — und all das mit der gewohnten Meisterschaft

im Gebrauch von Zitat und Beispiel, wie sie schon aus den frühern
ethischen und Jugendschriften des Verfassers bekannt ist.

*
Mag man sieh nun mit den Voraussetzungen und letzten Konsequenzen

des Buches einverstanden erklären oder nicht -— auseinandersetzen muss
sich jeder mit ihm, der mit Erziehung ernsthaft zu tun hat, der sich klar
werden will über den Anspruch, den die Religion an die Erziehung ihrer
Kinder macht, die ihren Namen tragen. Der erste Zweck des Buches ist
die tiefere Begründung aller Sittlichkeit und der Nachweis, dass es eine
sogenannte „unabhängige Moral" gar nicht geben kann, und vor dem
scharfen Blick des Verfassers für den geistigen und seelischen Stand unserer
abendländischen Gemeinschaft stürzen tatsächlich alle bloss auf menschliche

Begriffe gebauten Ethiken wie ein Kartenhaus zusammen. Die
Gemeinschaftsschule, die moderne Pädagogik der ausschliesslichen Kind-
gemässheit und restlosen Selbstbetätigung, die ganze moderne
Seelentherapie der Selbsterlösung und Willensgymnastik können sehr viel lernen
bei Förster, ebenso die Posaunenbläser des neutralen Sittenunterrichts,
und schliesslich auch die, welche da meinen, mit einer oder zwei „Religionsstunden"

dem ganzen grossen rein materiellen, erwerbstechnischen und
sittlich neutralisierenden Einfluss des übrigen täglichen, häuslichen und
schulmässigen Lebens Gleichgewicht halten zu können. Womit durchaus

nicht der Konfessionsschule das Wort geredet ist, wohl aber einer geistig
entschiedener und tiefer fundierten, auf höhere Erleuchtung nicht zum
vornherein verzichtenden allgemeinen Volksbildung. W. Guyer.

Die Kritik derîfaturrechtstheorie in Pestalozzis Werk.1)
Von Guido de Ruggiero.

Die „Nachforschungen über den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts" gehören nach dem

x) Quaderni Pestalozziani a cura di Giuseppe Lombardo-Radice, Pubblicazioni per
il centenario della morte di E. Pestalozzi. Roma, Educazione Nazionale. Via Monte
Giardino 36, 1927, I, 125—129.

187



Urteil der Historiker zu den fesselndsten, aber auch mit höchstem
Unrecht vernachlässigten und vergessenen Werken Pestalozzis. Eine
gewisse Emphase und ein prophetischer, zu künstlicher Hervorhebung
neigender Ton erschweren zwar die Lektüre dieses Buches und hemmen
und trüben das Verständnis. Dieser Umstand erklärt die Tatsache,
dass es bei den Zeitgenossen fast keine Beachtung gefunden und
nur ganz geringen Einfluss ausgeübt hat, darf uns aber nicht hindern,
zu erkennen, dass es zu den Literaturdenkmälern gehört, in denen die
Geistesrichtung jener zwischen Revolution und Restauration lebenden
und von beiden beeinflussten Generation am klarsten zum Ausdruck
kommt.

Die Nachforschungen sind zwischen 1795 und 1797 verfasst
worden, gleichzeitig mit De Maistres „Considérations sur la
France" und einige Jahre später als die von der französischen Revolution

inspirierten Schriften Fichtes und Humboldts. Und doch sind sie
in einem ganz anderen Ton gehalten und scheinen sich inhaltlich
vollständig von der Geschichte jener Jahre loszulösen. Pestalozzi, der die
Beziehungen zwischen Naturzustand und Gesellschaftszustand untersucht,

während der revolutionäre Geist noch gärt und der napoleonische

Staat entsteht, scheint ein ausserhalb seiner Zeit lebender Mensch,
ein Epigone der aufklärerischen Ideologie. Dennoch ist er in mancher
Hinsicht ein Vorläufer. Die Frage nach dem Ursprung und Wert des
Sozialzustandes gehört zwar der Ideologie des 18. Jahrhunderts an,
aber der Geist, in dem Pestalozzi sie in den Nachforschungen
behandelt hat, ist grossenteils neu und originell.

Auf den ersten Blick mag es nicht so scheinen. Die Aufklärung des
18. Jahrhunderts hatte den Naturzustand als Bedingung eines
vollkommenen und glücklichen Lebens betrachtet, den Gesellschaftszustand

dagegen als eine Entartung der ursprünglichen Güte der
menschlichen Natur. Auch Pestalozzi scheint diese Anschauung zu
teilen, wenn er den hypothetischen Zustand des natürlichen, von
gesellschaftlichen Abhängigkeiten und Fesseln völlig freien und nur
von seinen Trieben und Gefühlsimpulsen geleiteten Menschen schüdert
und erklärt, dass nur durch eine Verderbnis dieser ursprünglichen
Kräfte eine Unterordnung unter die Normen des sozialen Zusammenlebens

möglich wurde.
Ein Rest aufklärerischer Voreingenommenheit und Abneigung

gegen die Gesellschaft steckt auch in einer gewissen Geringschätzung,
mit der er die historisch gewordenen Formen des bürgerlichen
Zusammenlebens behandelt, wie die Einteilung der Gesellschaft in
Regierende und Regierte, die Macht des Adels und derFürsten, das Eigentum,

das historische Recht und ähnliche Dinge.
Bei näherem Zusehen findet man jedoch, dass die Entartung des

Naturzustandes, aus dem er die Gesellschaft hervorgehen lässt, für
Pestalozzi eine ganz andere Bedeutung hat als für die aufklärerische
Geistesrichtung. Es handelt sich um die Entartung des Samens, aus
dem und durch den die Pflanze entsteht, nicht um die des schon
gebildeten Organismus. Darum ist der Rückschritt vom Naturzustand
188



zum Gesellschaftszustand nur ein scheinbarer, die rein tierische
Existenz betreffender Rückschritt, in Wirklichkeit jedoch ein
Fortschritt auf dem Weg zu wahrerer und höherer Menschlichkeit.

Pestalozzi fragt sich in der Tat, ob und wann ein solcher Zustand,
in dem der Mensch sich dem freien Spiel seiner Triebe überlässt, ohne
durch irgendein Band an seinesgleichen gefesselt zu sein, in Wirklichkeit

möglich ist; ob die Menschen jemals „in gänzlicher Unkunde des
Übels, ohne Besorgnisse, ohne Misstrauen und ohne Abhängigkeit
von irgendeiner unsichern Sache, von irgendeinem fremden Willen"
gelebt haben1). Wenn ein solcher Zustand überhaupt denkbar ist, sieht
er sich gezwungen zu antworten, kann er es nur in dem Augenblick
sein, in dem das Kind auf die Welt kommt. Kaum wachsen jedoch seine
Erfahrungen, kaum lernt es vergangenes Übel kennen, zukünftiges
fürchten und unter gegenwärtigem leiden, ist seine Natur schon
verdorben und der gesellschaftliche Zustand beginnt. „Das tierische
Verderben unserer Natur fängt also von dem Punkt an, wo der Takt
unserer tierischen Natur, der Instinkt, und die Saite unserer tierischen
Harmonie, unser tierisches Wohlwollen, anfängt in uns kraftlos und
unsicher zu werden."

Abgesehen von der trügerischen Vorstellung einer unverdorbenen
und unabhängigen Natur in einem Zeitpunkt — in der ersten Kindheit!

— in dem eine ausgesprochene natürliche Animalität noch nicht
besteht, bleibt in der Hauptsache die Behauptung, dass die tierische
Entartung mit der Geburt des Menschen beginnt, und dadurch
gewinnt sie, im Sinne Vicos, die Bedeutung einer Kraft der historischen
Entwicklung. Was hier wesentlich ist und eine Neuerung gegenüber
der antihistorischen Position des früheren Naturalismus darstellt, ist
der Begriff eines Fortschritts von einem Zustand zum andern, der
von Pestalozzi angedeutet wird durch den Vergleich mit zwei Perioden
des Menschenlebens, mit der Kindheit und der Jugend.

Und aus dieser ersten Umkehrung der Beziehungen dieser beiden
Zustände entspringt eine tiefgreifende Erneuerung im Studium der
pohtischen und juristischen Probleme, die mit der menschlichen
Gesellschaft zusammenhängen. Ist überhaupt ein Naturrecht möglich?

fragt sich Pestalozzi nach der angedeuteten Voruntersuchung
(S. 92), und die Antwort kann nicht zweifelhaft sein: an den Punkt,
in dem die menschliche Natur noch unverdorben ist und der
gesellschaftliche Zustand noch nicht begonnen hat, lässt sich kein Rechts
begriff anknüpfen.

Ohne Bewusstsein des Unrechts kann der Rechtsbegriff nicht
entstehen, und ohne das Gefühl des Unrechtleidens kann das Gefühl
des Rechts nicht in die Seele kommen. Daher ist jeder Rechtsbegriff
ein gesellschaftlicher Begriff, und das Naturrecht ist, rein genommen,
eine Täuschung. Aber da das gesellschaftliche Gefühl des Rechts sich
in der Tat an den Grenzpunkt des Naturzustandes anschliesst, nennen
wir das gesellschaftliche Recht Naturrecht, insofern es sich jenem
Punkt nähert.

*) Meine Nachforschungen. Zürich, Schulthess, 1886, S. 89.

189



Dieses neue antinaturrechtliche Motiv ist von höchstem Interesse.
In der Geschichte der Rechtsideen führt man die Krise des
Naturrechtsbegriffs und die tiefe Umwertung aller juristischen und politischen

Ideen, die daraus hervorgeht, auf die sogenannte historische
Schule Savignys zurück. Diese neue kritische Orientierung sehen wir
jedoch in den Nachforschungen nicht nur wesentlich früher er-
fasst, sondern klarer und durchdacht kraftvoller als in den
bedeutend später entstandenen Werken Savignys. Die bekannte Polemik
zwischen Savigny und Thibault von 1814, die als Ausgangspunkt der
neuen antinaturalistischen Rechtsauffassung gut, scheint mir das allzu
lobrednerische und konventionelle Urteü der Historiker nicht zu
rechtfertigen; sie stellt nichts anderes dar als die berechtigte Forderung,
das Recht als ein historisches Produkt unter den gleichen Gesichtspunkten

wie alle andern Produkte der menschlichen Geistestätigkeit
zu betrachten1). Anderseits geht aber darin, durch die allzu starke
Betonung dieses individualistischen Elementes der Rechtsentwicklung,
jener Begriff der Universalität und Notwendigkeit rechtlicher Normen
verloren, den die Naturrechtslehre so klar herausgearbeitet hatte, und
der beibehalten zu werden verdiente, damit die unterscheidenden
Merkmale zwischen dem Recht und den andern menschlichen
Geistestätigkeiten nicht verwischt werden.

Diese Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit tritt dagegen in
der Intuition Pestalozzis klar hervor, zugleich mit dem entgegengesetzten

und doch damit zusammenwirkenden und davon
untrennbaren Motiv der Geschichtlichkeit der Rechtsinstitutionen. So
erkennt Pestalozzi, beispielsweise, den spontanen Charakter der Ge-
sellschaftsbildungen und leugnet, wie die historische Schule, die
Existenz eines Gesellschaftsvertrags, fügt jedoch hinzu: „Es ist
dennoch wahr, dass die Menschen nicht ohne den Geist eines solchen
Vertrags in der bürgerlichen Gesellschaft leben, und dass Recht und
Gerechtigkeit, auf welche alle Staaten ihre Einrichtungen zu gründen
sich rühmen — nichts anderes sind, als ein lautes Anerkennen des
allgemeinen Bestehens eines solchen Vertrags" (S. 16). Diese Erkenntnis

der Allgemeingültigkeit der Grundsätze, auf denen sich das menschliche

Zusammenleben aufbaut, bildet für ihn das Kriterium der
Unterscheidung zwischen sozialem Recht und Unrecht: „Das gesellschaftliche

Recht weiss, dass aller Menschen Augen sehen, aller Menschen
Ohren hören, und aller Menschen Köpfe denken sollen, nach ihrer
Kraft und nach ihrer Notdurft. Das gesellschaftliche Unrecht
hingegen meint, seine Augen sehen für alle, seine Ohren hören für alle,
und sein Schädel denke für alle. Das gesellschaftliche Recht gründet
die Selbständigkeit des Staats auf die Selbständigkeit des Bürgers,
und den Reichtum des Staats auf den sichern Wohlstand der
Individuen. Aber die gesetzlose Gewalt gründet die Selbständigkeit des
Staats auf den willenlosen Gehorsam eines rechtlosen Volks, und den
Nationalreichtum auf die Leichtigkeit der Eingriffe in die Tasche der

*) S. De Ruggiero, Storia del liberalismo europeo. Bari, Laterza, 1925, S. 244.

190



Bürger. Das gesellschaftliche Recht kennt kein Ganzes als in den
Individuen, und keine gesellschaftliche Vollkommenheit des Ganzen,
die auf das gesellschaftliche Verderben der Individuen gegründet ist."

Dabei ist zu bemerken, dass der Fortschritt des Gesellschaftszustandes

gegenüber dem Naturzustand für ihn in einer tatsächlichen
und substantiellen Verallgemeinerung der das menschliche Leben
bestimmenden Grundsätze besteht, nicht etwa in einer formalen
Überlegenheit der Gesellschaft — wie immer sie organisiert sei — über
dem tierischen und individualistischen Naturzustand. Es gibt auch
antisoziale Gesellschaften, in denen der rohe Egoismus des Naturtriebs
fortbesteht: tyrannische Gesellschaftsordnungen, die keinen wahren
Fortschritt darstellen, sondern eine Fortsetzung des Naturzustandes,
das heisst ein Verderben der Menschheit, in einem ganz anderen —
nach rückwärts, nicht nach vorwärts weisenden — Sinn dieses Wortes.
Wahre Gesellschaftsordnungen, die die vorhergehende Entwicklungsstufe

überwinden, sind diejenigen, die allgemeine Normen auferlegen,
allgemeine Rechte anerkennen, den bestialischen Egoismus des
Urzustandes eindämmen und kollektive Interessen fördern.

Doch Pestalozzis Intuition betrachtet das Problem der
Gesellschaftsbildung noch unter einem andern, höchst wichtigen Gesichtspunkt:

er weiss, dass die Gesellschaft als solche nie das allgemein
Menschliche erreichen kann, das dem Gewissen vorschwebt. In der
iuxta propria principia betrachteten Gesellschaft ist wahre Gerechtigkeit,

wahre Freiheit, wahre Erfüllung moralischer Forderungen nicht
vorhanden und nicht möglich. Wir können im rein sozialen Zustand
ohne Sittlichkeit leben; wir können einander Gutes tun, unsere Rechte
gegenseitig achten, einander Gerechtigkeit erweisen, alles ohne
Sittlichkeit. „Der König kennt keine Wahrheit gegen sein Kronrecht,
der Schneider keine gegen sein Nadelrecht, der Patrizier keine gegen
sein Geschlechtsrecht, der Pfäff keine gegen seine Kuttenrechte."

Aber auch diese Leugnung der sozialen Werte, die er beständig in
schärfstem Ton wiederholt — vielleicht in Erinnerung an die Invek-
tiven, die die Naturrechtler gegen die Gesellschaft zu schleudern
pflegten — haben bei Pestalozzi in Wirklichkeit eine ganz andere
Bedeutung als bei diesen. Er findet das Kriterium für die Beurteüung
des Gesellschaftszustandes nicht im Idealbüd eines angeblich schon
vollkommenen Naturzustandes, als dessen Entartung der Gesellschaftszustand

galt, sondern in einem höheren Lebensprinzip, im Begriff
eines sittlichen Zustandes, der die dritte und letzte Stufe der menschlichen

Entwicklung bildet. Darum führt ihn die Kritik der sozialen
Organisation nicht zu einer illusorischen und anachronistischen Sehnsucht

nach Rückkehr zum vorsozialen Zustand, sondern zu einer
höheren Entwicklung des menschlichen Geistes, der die Reifezeit des
Menschen bildet, während die früheren Entwicklungsstufen seine
Kindheit und seine Jugend darstellen.

Der sittliche Zustand überwindet in Wahrheit alle Überreste des
Egoismus, die im sozialen Zustand eingedämmt und häufig verhüllt
sind, aber doch fortbestehen. Er erhebt uns über die Welt mit ihren

191



Ungerechtigkeiten, ihrenUnterdrückungen, ihren Konflikten zwischen
Recht und Pflicht. Die Sittlichkeit macht uns selbständig, sie macht
uns, im Sinne Kants, zugleich zu Untertanen und Herrschern, zu
Regierenden und Regierten, zu Gliedern eines höheren Reichs, das mit
keinem irdischen Reich vergleichbar ist.

So sind drei ideale Entwicklungsstufen der Menschheit in
fortschreitender Ordnung nebeneinander gestellt. Als Geschöpf der Natur
bin ich ein Kind der Notwendigkeit, ähnlich dem Tier, das in Ewigkeit
in seinem Wesen nichts ändern kann; als Geschöpf des Geschlechts
bin ich ein Werk der Welt: ich bin wie ein Wassertropfen, der von
den Alpen niederstürzt und sich im Giessbach vernichtet. Nur als
Werk meiner selbst habe ich meinen Halt in mir, in meinem Gewissen,
und ich erwerbe einen Begriff des Rechts, der Pflicht, der Wahrheit,
der Religion, der nicht vom Zwang und den Vorurteilen der Welt
abhängt, sondern aus meinem Innersten quillt. Mein Instinkt macht
aus mir ein Naturgeschöpf, im Gesellschaftszustand bin ich ein
Geschöpf des Geschlechts, das Gewissen macht mich zum Schöpfer meiner
selbst. Und als Werk meiner selbst erhebe ich mich über die
Irrtümer und Ungerechtigkeiten, die meinem Wesen als Geschöpf der
Welt und des Geschlechts anhaften; ich beurteile mich, ich richte
mich und kann mich dadurch erlösen.

Von diesem Standpunkt erscheint der Gesellschaftszustand als
Mittelglied zwischen den beiden Extremen des brutalen Egoismus und
der reinen Sittlichkeit. Als Zustand, das heisst als etwas Permanentes,
hat er jedoch weder Dauer noch Bestand, weil die Gesellschaft
fortwährend von den beiden entgegengesetzten Punkten angezogen und
ihnen zugetrieben wird. Wir haben daher die Wahl, entweder das
menschliche Zusammenleben bis zur rohen Natur herabsinken zu
lassen oder uns durch den Gesellschaftszustand hindurch bis zur
Würde des sittlichen Gewissens zu erheben.

Diese Überwindung des Gesellschaftszustandes durch den Zustand
der Sittlichkeit ist die beste Frucht jener kantischen Erziehung, die
Pestalozzi weniger Kants Schriften dankte, als der von Kantismus
erfüllten historischen Umgebung, in der er lebte. Wir erkennen darin jenen
höheren Individualismus, vielleicht mit einer noch stärker hervortretenden

ethischen Färbung, der Humboldt seine bekannte Auffassung von
den Grenzen des Staates eingab. Pestalozzi zeigt uns, dass die Grenzen,
die das Individuum dem Staate zieht, nicht aus den Forderungen des
rein natürlichen Egoismus hervorgehen können, sondern aus dem
sittlichen Gewissen, das die wahre Persönlichkeit des Menschen bildet.
Der Naturzustand hat dem Gesellschaftszustand gegenüber keine
Rechte zu wahren und darf sich nicht über den Staat stellen, der eine
höhere Lebensform als er selber darstellt und seine egoistischen
Ansprüche zurückdrängt; der sittliche Zustand, d. h. das Gewissen, die
Persönlichkeit darf es, denn er macht aus dem Menschen, wie Kant
gezeigt hat, etwas Besseres und Höheres als ein bloss politisches
Wesen, er macht aus ihm einen autonomen, absoluten Wert, der Selbstzweck,

nicht Mittel zu einem andern Zweck ist. Das ist der tiefe Sinn

192



des neuen Individualismus, der aus der neuen Philosophie hervorgeht
und der grundverschieden ist vom atomistischen Individualismus der
früheren philosophischen Systeme, mit denen viele ihn heute noch
verwechseln. (Übersetzung von E. Werder, Zürich.)

Weltanschauung und Schule.
Von Dr. H. Graber, Bern.

In den „Erfahrungen im naturwissenschaftliehen Unterricht"
erschien kürzlich (Heft 4 und 6 des vorigen Jahrgangs der „Schweizerischen

Pädagogischen Zeitschrift") ein Aufsatz von A. Günthart über
„Erkenntnismöglichkeiten der Biologie und biologisches Weltbild",
der wohl auch bei vielen Lesern der Pädagogischen Zeitschrift Interesse
gefunden hat. Mich veranlasst dieser Aufsatz, auf eine früher (Schweiz.
Pädag. Zeitschrift 1923, S. 197 und 293) zwischen H. Kleinert und
mir stattgefundene Auseinandersetzung zurückzukommen, da es sich
hier um Fragen handelt, die allen, die sich um eine ernste Auseinandersetzung

mit Weltanschauungs- und allgemeinen Erziehungsfragen
mühen, sehr wichtig sind.

Meine Einwände gegen H. Kleinert galten vor allem seiner etwas
unbestimmten Fassung des Begriffes Weltanschauung, der fast den
Charakter von persönlicher Liebhaberei oder eines Zeitvertreibs
bekam. Unter Weltanschauung versteht man aber sonst etwas die ganze
Persönlichkeit Umfassendes, für den individuellen Charakter
Ausschlaggebendes. Wer zudem den ganzen Fragenkomplex überschaut,
den Weltanschauung umfasst, der kann seine Bedenken nicht
verhehlen, wenn man Weltanschauung, wie H. Kleinert es tat, auf eine
empirische Wissenschaft aufbauen will, die grundsätzlich solche
Fragen nicht erörtern darf, weil sie damit den Boden ihrer Kompetenz
verlässt und in den Bereich der Wertfragen hinübergreift. Dadurch
entstehen leicht Halbheiten, und Natur- und andere Wissenschaften
sind ohnehin schon mehr als gut von Wertbegriffen durchsetzt. Ein
weiteres Bedenken gegen eine Weltanschauung im Sinne Kleinerts
war, dass sowohl von ihm selber wie von andern Naturwissenschaftern
die Selbständigkeit der ethischen Normen, ihre Unabhängigkeit von
aller Wissenschaft in Frage gezogen wurde; denn darin sah ich eine
Gefahr für das sittliche Bewusstsein des Menschen. Schliesslich schien
mir auch ein Blick auf die Kultur vergangener Jahrzehnte, deren
Grundlage ohne Zweifel eine auf naturwissenschaftliche Erkenntnisse
gegründete Geistesart war, genügend zu sagen, was wir von einer
neuen naturwissenschaftlichen Weltanschauung zu erwarten hätten.
Die Diskussion liegt nun etwas weit zurück, und ich wäre kaum darauf
zurückgekommen, wenn nicht der Herausgeber der oben zitierten
„Erfahrungen", A. Günthart, neuerdings vom naturwissenschaftlichen

Standpunkt aus zu diesen Fragen Stellung genommen hätte.
Die Lektüre der Ausführungen Güntharts zeigte mir eine zu den

Ansichten H. Kleinerts durchaus gegensätzliche Auffassung. Der erste
Teil der Günthartschen Arbeit ist eine rein wissenschaftliche Ab-
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1927. — 14 193


	Die Kritik der Naturrechtstheorie in Pestalozzis Werk

