Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 6

Artikel: Die Kritik der Naturrechtstheorie in Pestalozzis Werk
Autor: da Ruggiero, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

,»Diese Emanzipation vom fremden Beispiel (auch vom aufgeregten
Ton des anderen) ist das Schwerste und zugleich die Grundbedingung
alles fruchtbaren und heilenden Einwirkens auf den Nichsten : solange mein
Nervensystem und meine Seele noch durch fremde Ungezogenheit aus dem
Gleichgewicht gebracht werden kann, kann ich nicht erziehen, sondern
der andere hat die Macht iiber mich. Christentum ist Erhebung iiber die
Sklaverei des ,Reagierens‘.* (8. 390).

In dieser Weise gibt Forster seine Propédeutik des Religionsunterrichts:
die vollige Verwurzelung aller Ethik und Religion in das tégliche Er-
leben des Kindes; das Bewusstmachen des Zwiespaltes ,,unserer Antriebe,
des geheimnisvollen Rufes nach Vollkommenheit, den wir in uns vernehmen
und zugleich der dumpfen Auflehnung der niedern Natur gegen diesen
Ruf...* (S. 364); die vorziigliche Orientierung dieses Dualismus an Schopen-
hauer und Platon; den ethischen ,,Unterbau‘ der Religion durch ,kon-
krete Anregung zum Gehorsam gegeniiber den elementaren Forderungen
des Anstandes, der Selbstbeherrschung, der Gradheit, der Reinheit, der
Diskretion, der Freundestreue, der Ehrlichkeit bis hinab zur Disziplin
des Wortes und der Haltung® (S.371); die Anwendung der religiosen
Lehren auf das moderne Leben — und all das mit der gewohnten Meister-
schaft im Gebrauch von Zitat und Beispiel, wie sie schon aus den frithern
ethischen und Jugendschriften des Verfassers bekannt ist.

*

Mag man sich nun mit den Voraussetzungen und letzten Konsequenzen
des Buches einverstanden erkliren oder nicht — auseinandersetzen muss
sich jeder mit ihm, der mit Erziehung ernsthaft zu tun hat, der sich klar
werden will iiber den Anspruch, den die Religion an die Erziehung ihrer
Kinder macht, die ihren Namen tragen. Der erste Zweck des Buches ist
die tiefere Begriindung aller Sittlichkeit und der Nachweis, dass es eine
sogenannte ,,unabhingige Moral“ gar nicht geben kann, und vor dem
scharfen Blick des Verfassers fiir den geistigen und seelischen Stand unserer
abendlandischen Gemeinschaft stiirzen tatsiachlich alle bloss auf mensch-
liche Begriffe gebauten Ethiken wie ein Kartenhaus zusammen. Die Ge-
meinschaftsschule, die moderne Piadagogik der ausschliesslichen Kind-
geméssheit und restlosen Selbstbetétigung, die ganze moderne Seelen-
therapie der Selbsterlésung und Willensgymnastik kénnen sehr viel lernen
bei Forster, ebenso die Posaunenbliser des neutralen Sittenunterrichts,
und schliesslich auch die, welche da meinen, mit einer oder zwei ,,Religions-
stunden® dem ganzen grossen rein materiellen, erwerbstechnischen und
sittlich neutralisierenden Einfluss des iibrigen téglichen, héauslichen und
schulmissigen Lebens Gleichgewicht halten zu koénnen. Womit durch-
aus nicht der Konfessionsschule das Wort geredet ist, wohl aber einer geistig
entschiedener und tiefer fundierten, aut hohere Erleuchtung nicht zum
vornherein verzichtenden allgemeinen Volksbildung. W. Guyer.

Die Kritik der Naturrechtstheorie in Pestalozzis Werk.!)
Von Guido de Ruggiero.

Die ,,Nachforschungen iiber den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts® gehoren nach dem
1) Quaderni Pestalozziani a cura di Giuseppe Lombardo- Radice, Pubblicazioni per

2l centenario della morte di E. Pestalozzi. Roma, Educazione Nazionale. Via Monte
Giardino 36, 1927, I, 125—129.

187



Urteil der Historiker zu den fesselndsten, aber auch mit hochstem Un-
recht vernachldssigten und vergessenen Werken Pestalozzis. Eine
gewisse Emphase und ein prophetischer, zu kiinstlicher Hervorhebung
neigender Ton erschweren zwar die Lektiire dieses Buches und hemmen
und triiben das Verstindnis. Dieser Umstand erklidrt die Tatsache,

dass es bei den Zeitgenossen fast keine Beachtung gefunden und
 nur ganz geringen Einfluss ausgeiibt hat, darf uns aber nicht hindern,
zu erkennen, dass es zu den Literaturdenkmilern gehort, in denen die
Geistesrichtung jener zwischen Revolution und Restauration lebenden
und von beiden beeinflussten Generation am klarsten zum Ausdruck
kommt.

Die Nachforschungen sind zwischen 1795 und 1797 verfasst
worden, gleichzeitig mit De Maistres ,,Considérations sur la
France und einige Jahre spiter als die von der franzésischen Revolu-
tion inspirierten Schriften Fichtes und Humboldts. Und doch sind sie
in einem ganz anderen Ton gehalten und scheinen sich inhaltlich voll-
stdndig von der Geschichte jener Jahre loszulosen. Pestalozzi, der die
Beziehungen zwischen Naturzustand und Gesellschaftszustand unter-
sucht, wihrend der revolutionire Geist noch girt und der napoleoni-
sche Staat entsteht, scheint ein ausserhalb seiner Zeit lebender Mensch,
ein Epigone der aufklérerischen Ideologie. Dennoch ist er in mancher
Hinsicht ein Vorldufer. Die Frage nach dem Ursprung und Wert des
Sozialzustandes gehort zwar der Ideologie des 18. Jahrhunderts an,
aber der Geist, in dem Pestalozzi sie in den Nachforschungen be-
handelt hat, ist grossenteils neu und originell.

Auf den ersten Blick mag es nicht so scheinen. Die Aufkldrung des
i8. Jahrhunderts hatte den Naturzustand als Bedingung eines voll-
kommenen und gliicklichen Lebens betrachtet, den Gesellschafts-
zustand dagegen als eine Entartung der urspriinglichen Giite der
menschlichen Natur. Auch Pestalozzi scheint diese Anschauung zu
teilen, wenn er den hypothetischen Zustand des natiirlichen, von
gesellschaftlichen Abhingigkeiten und Fesseln vollig freien und nur
von seinen Trieben und Gefiihlsimpulsen geleiteten Menschen schildert
und erkldrt, dass nur durch eine Verderbnis dieser urspriinglichen
Krifte eine Unterordnung unter die Normen des sozialen Zusammen-
lebens moglich wurde.

Ein Rest aufklirerischer Voreingenommenheit und Abneigung
gegen die Gesellschaft steckt auch in einer gewissen Geringschétzung,
mit der er die historisch gewordenen Formen des biirgerlichen Zu-
sammenlebens behandelt, wie die Einteilung der Gesellschaft in Re-.
gierende und Regierte, die Macht des Adels und der Fiirsten, das Eigen-
tum, das historische Recht und dhnliche Dinge.

Bei niherem Zusehen findet man jedoch, dass die Entartung des
Naturzustandes, aus dem er die Gesellschaft hervorgehen lisst, fiir
Pestalozzi eine ganz andere Bedeutung hat als fiir die aufklirerische
Geistesrichtung. Es handelt sich um die Entartung des Samens, aus
dem und durch den die Pflanze entsteht, nicht um die des schon ge-
bildeten Organismus. Darum ist der Riickschritt vom Naturzustand

188



zum Gesellschaftszustand nur ein scheinbarer, die rein tierische
Existenz betreffender Riickschritt, in Wirklichkeit jedoch ein Fort-
schritt auf dem Weg zu wahrerer und hoherer Menschlichkeit.

Pestalozzi fragt sich in der Tat, ob und wann ein solcher Zustand,
in dem der Mensch sich dem freien Spiel seiner Triebe iiberlisst, ohne
durch irgendein Band an seinesgleichen gefesselt zu sein, in Wirklich-
keit moglich ist; ob die Menschen jemals ,,in gidnzlicher Unkunde des
Ubels, ohne Besorgnisse, ohne Misstrauen und ohne Abhingigkeit
von irgendeiner unsichern Sache, von irgendeinem fremden Willen*
gelebt haben'). Wenn ein solcher Zustand iiberhaupt denkbar ist, sieht
er sich gezwungen zu antworten, kann er es nur in dem Augenblick
sein, in dem das Kind auf die Welt kommt. Kaum wachsen jedoch seine
Erfahrungen, kaum lernt es vergangenes Ubel kennen, zukiinftiges
fiirchten und unter gegenwirtigem leiden, ist seine Natur schon ver-
dorben und der gesellschaftliche Zustand beginnt. ,,Das tierische Ver-
derben unserer Natur fingt also von dem Punkt an, wo der Takt
unserer tierischen Natur, der Instinkt, und die Saite unserer tierischen
Harmonie, unser tierisches Wohlwollen, anféngt in uns kraftlos und
unsicher zu werden.

Abgesehen von der triigerischen Vorstellung einer unverdorbenen
und unabhingigen Natur in einem Zeitpunkt — in der ersten Kind-
heit! — in dem eine ausgesprochene natiirliche Animalitdt noch nicht
besteht, bleibt in der Hauptsache die Behauptung, dass die tierische
Entartung mit der Geburt des Menschen beginnt, und dadurch ge-
winnt sie, im Sinne Vicos, die Bedeutung einer Kraft der historischen
Entwicklung. Was hier wesentlich ist und eine Neuerung gegeniiber
der antihistorischen Position des fritheren Naturalismus darstellt, ist
der Begriff eines Fortschritts von einem Zustand zum andern, der
von Pestalozzi angedeutet wird durch den Vergleich mit zwei Perioden
des Menschenlebens, mit der Kindheit und der Jugend.

Und aus dieser ersten Umkehrung der Beziehungen dieser beiden
Zustdnde entspringt eine tiefgreifende Erneuerung im Studium der
politischen und juristischen Probleme, die mit der menschlichen
Gesellschaft zusammenhingen. Ist iiberhaupt ein Naturrecht mog-
lich? fragt sich Pestalozzi nach der angedeuteten Voruntersuchung
(S. 92), und die Antwort kann nicht zweifelhaft sein: an den Punkt,
in dem die menschliche Natur noch unverdorben ist und der gesell-
schaftliche Zustand noch nicht begonnen hat, ldsst sich kein Rechts
begriff ankniipfen.

Ohne Bewusstsein des Unrechts kann der Rechtsbegriff nicht ent-
stehen, und ohne das Gefiihl des Unrechtleidens kann das Gefiihl
des Rechts nicht in die Seele kommen. Daher ist jeder Rechtsbegriff
ein gesellschaftlicher Begriff, und das Naturrecht ist, rein genommen,
eine Tauschung. Aber da das gesellschaftliche Gefiihl des Rechts sich
in der Tat an den Grenzpunkt des Naturzustandes anschliesst, nennen
wir das gesellschaftliche Recht Naturrecht, insofern es sich jenem
Punkt nihert.

1) Meine Nachforschungen. Zirich, Schulthess, 1886, S. 89,

189



Dieses neue antinaturrechtliche Motiv ist von héchstem Interesse.
In der Geschichte der Rechtsideen fiihrt man die Krise des Natur-
rechtsbegriffs und die tiefe Umwertung aller juristischen und politi-
schen Ideen, die daraus hervorgeht, auf die sogenannte historische
Schule Savignys zuriick. Diese neue kritische Orientierung sehen wir
jedoch in den Nachforschungen nicht nur wesentlich friither er-
fasst, sondern klarer und durchdacht kraftvoller als in den be-
deutend spéter entstandenen Werken Savignys. Die bekannte Polemik
zwischen Savigny und Thibault von 1814, die als Ausgangspunkt der
neuen antinaturalistischen Rechtsauffassung gilt, scheint mir das allzu
lobrednerische und konventionelle Urteil der Historiker nicht zu
rechtfertigen; sie stellt nichts anderes dar als die berechtigte Forderung,
das Recht als ein historisches Produkt unter den gleichen Gesichts-
punkten wie alle andern Produkte der menschlichen Geistestétigkeit
zu betrachten'). Anderseits geht aber darin, durch die allzu starke Be-
tonung dieses individualistischen Elementes der Rechtsentwicklung,
jener Begriff der Universalitit und Notwendigkeit rechtlicher Normen
verloren, den die Naturrechtslehre so klar herausgearbeitet hatte, und
der beibehalten zu werden verdiente, damit die unterscheidenden
Merkmale zwischen dem Recht und den andern menschlichen Geistes-
tatigkeiten nicht verwischt werden.

Diese Allgemeingiiltigkeit und Notwendigkeit tritt dagegen in
der Intuition Pestalozzis klar hervor, zugleich mit dem entgegen-
gesetzten und doch damit zusammenwirkenden und davon un-
trennbaren Motiv der Geschichtlichkeit der Rechtsinstitutionen. So
erkennt Pestalozzi, beispielsweise, den spontanen Charakter der Ge-
sellschaftsbildungen und leugnet, wie die historische Schule, die
Existenz eines Gesellschaftsvertrags, fiigt jedoch hinzu: ,,Es ist den-
noch wahr, dass die Menschen nicht ohne den Geist eines solchen Ver-
trags in der biirgerlichen Gesellschaft leben, und dass Recht und Ge-
rechtigkeit, auf welche alle Staaten ihre Einrichtungen zu griinden
sich rithmen — nichts anderes sind, als ein lautes Anerkennen des
allgemeinen Bestehens eines solchen Vertrags® (S. 16). Diese Erkennt-
nis der Allgemeingiiltigkeit der Grundsitze, auf denen sich das mensch-
liche Zusammenleben aufbaut, bildet fiir ihn das Kriterium der Unter-
scheidung zwischen sozialem Recht und Unrecht: ,,Das gesellschaft-
liche Recht weiss, dass aller Menschen Augen sehen, aller Menschen
Ohren horen, und aller Menschen Kopfe denken sollen, nach ihrer
Kraft und nach ihrer Notdurft. Das gesellschaftliche Unrecht hin-
gegen meint, seine Augen sehen fiir alle, seine Ohren horen fiir alle,
und sein Schédel denke fiir alle. Das gesellschaftliche Recht griindet
die Selbstdndigkeit des Staats auf die Selbstindigkeit des Biirgers,
und den Reichtum des Staats auf den sichern Wohlstand der Indi-
viduen. Aber die gesetzlose Gewalt griindet die Selbstindigkeit des
Staats auf den willenlosen Gehorsam eines rechtlosen Volks, und den
Nationalreichtum auf die Leichtigkeit der Eingriffe in die Tasche der

1) 8. De Ruggiero, Storia del liberalismo europeo. Bari, Laterza, 1925, S. 244.
190



Biirger. Das gesellschaftliche Recht kennt kein Ganzes als in den
Individuen, und keine gesellschaftliche Vollkommenheit des Ganzen,
die auf das gesellschaftliche Verderben der Individuen gegriindet ist.*

Dabei ist zu bemerken, dass der Fortschritt des Gesellschafts-
zustandes gegeniiber dem Naturzustand fiir ihn in einer tatsiachlichen
und substantiellen Verallgemeinerung der das menschliche Leben
bestimmenden Grundsidtze besteht, nicht etwa in einer formalen
Uberlegenheit der Gesellschaft — wie immer sie organisiert sei — iiber
dem tierischen und individualistischen Naturzustand. Es gibt auch
antisoziale Gesellschaften, in denen der rohe Egoismus des Naturtriebs
fortbesteht: tyrannische Gesellschaftsordnungen, die keinen wahren
Fortschritt darstellen, sondern eine Fortsetzung des Naturzustandes,
das heisst ein Verderben der Menschheit, in einem ganz anderen —
nach riickwirts, nicht nach vorwirts weisenden — Sinn dieses Wortes.
Wahre Gesellschaftsordnungen, die die vorhergehende Entwicklungs-
stufe iiberwinden, sind diejenigen, die allgemeine Normen auferlegen,
allgemeine Rechte anerkennen, den bestialischen Egoismus des Ur-
zustandes eindimmen und kollektive Interessen férdern.

Doch Pestalozzis Intuition betrachtet das Problem der Gesell-
schaftsbildung noch unter einem andern, héchst wichtigen Gesichts-
punkt: er weiss, dass die Gesellschaft als solche nie das allgemein
Menschliche erreichen kann, das dem Gewissen vorschwebt. In der
iuxta propria principia betrachteten Gesellschaft ist wahre Gerechtig-
keit, wahre Freiheit, wahre Erfiilllung moralischer Forderungen nicht
vorhanden und nicht moglich. Wir kénnen im rein sozialen Zustand
ohne Sittlichkeit leben; wir kénnen einander Gutes tun, unsere Rechte
gegenseitig achten, einander Gerechtigkeit erweisen, alles ohne Sitt-
lichkeit. ,,Der Konig kennt keine Wahrheit gegen sein Kronrecht,
der Schneider keine gegen sein Nadelrecht, der Patrizier keine gegen
sein Geschlechtsrecht, der Pfaff keine gegen seine Kuttenrechte.

Aber auch diese Leugnung der sozialen Werte, die er besténdig in
schirfstem Ton wiederholt — vielleicht in Erinnerung an die Invek-
tiven, die die Naturrechtler gegen die Gesellschaft zu schleudern
pflegten — haben bei Pestalozzi in Wirklichkeit eine ganz andere
Bedeutung als bei diesen. Er findet das Kriterium fiir die Beurteilung
des Gesellschaftszustandes nicht im Idealbild eines angeblich schon
vollkommenen Naturzustandes, als dessen Entartung der Gesellschafts-
zustand galt, sondern in einem hoheren Lebensprinzip, im Begriff
eines sittlichen Zustandes, der die dritte und letzte Stufe der mensch-
lichen Entwicklung bildet. Darum fiihrt ihn die Kritik der sozialen
Organisation nicht zu einer illusorischen und anachronistischen Sehn-
sucht nach Riickkehr zum vorsozialen Zustand, sondern zu einer
hoheren Entwicklung des menschlichen Geistes, der die Reifezeit des
Menschen bildet, wihrend die fritheren Entwicklungsstufen seine
Kindheit und seine Jugend darstellen.

Der sittliche Zustand iiberwindet in Wahrheit alle Uberreste des
Egoismus, die im sozialen Zustand eingeddmmt und héufig verhiillt
sind, aber doch fortbestehen. Er erhebt uns iiber die Welt mit ihren

191



Ungerechtigkeiten, ihren Unterdriickungen, ihren Konflikten zwischen
Recht und Pflicht. Die Sittlichkeit macht uns selbstindig, sie macht
uns, im Sinne Kants, zugleich zu Untertanen und Herrschern, zu Re-
gierenden und Regierten, zu Gliedern eines hoheren Reichs, das mit
keinem irdischen Reich vergleichbar ist.

So sind drei ideale Entwicklungsstufen der Menschheit in fort-
schreitender Ordnung nebeneinander gestellt. Als Geschopf der Natur
bin ich ein Kind der Notwendigkeit, &hnlich dem Tier, das in Ewigkeit
in seinem Wesen nichts dndern kann; als Geschopf des Geschlechts
bin ich ein Werk der Welt: ich bin wie ein Wassertropfen, der von
den Alpen niederstiirzt und sich im Giessbach vernichtet. Nur als
Werk meiner selbst habe ich meinen Halt in mir, in meinem Gewissen,
und ich erwerbe einen Begriff des Rechts, der Pflicht, der Wahrheit,
der Religion, der nicht vom Zwang und den Vorurteilen der Welt ab-
hingt, sondern aus meinem Innersten quillt. Mein Instinkt macht
aus mir ein Naturgeschopf, im Gesellschaftszustand bin ich ein Ge-
schopf des Geschlechts, das Gewissen macht mich zum Schopfer meiner
selbst. Und als Werk meiner selbst erhebe ich mich iiber die Irr-
tiimer und Ungerechtigkeiten, die meinem Wesen als Geschopf der
Welt und des Geschlechts anhaften; ich beurteile mich, ich richte
mich und kann mich dadurch erlésen.

Von diesem Standpunkt erscheint der Gesellschaftszustand als
Mittelglied zwischen den beiden Extremen des brutalen Egoismus und
der reinen Sittlichkeit. Als Zustand, das heisst als etwas Permanentes,
hat er jedoch weder Dauer noch Bestand, weil die Gesellschaft fort-
wihrend von den beiden entgegengesetzten Punkten angezogen und
ihnen zugetrieben wird. Wir haben daher die Wahl, entweder das
menschliche Zusammenleben bis zur rohen Natur herabsinken zu
lassen oder uns durch den Gesellschaftszustand hindurch bis zur
Wiirde des sittlichen Gewissens zu erheben.

Diese Uberwindung des Gesellschaftszustandes durch den Zustand
der Sittlichkeit ist die beste Frucht jener kantischen Erziehung, die
Pestalozzi weniger Kants Schriften dankte, als der von Kantismus er-
fiillten historischen Umgebung, in der erlebte. Wir erkennen darin jenen
hoheren Individualismus, vielleicht mit einer noch stirker hervortreten-
den ethischen Fiarbung, der Humboldt seine bekannte Auffassung von
den Grenzen des Staates eingab. Pestalozzi zeigt uns, dass die Grenzen,
die das Individuum dem Staate zieht, nicht aus den Forderungen des
rein natiirlichen Egoismus hervorgehen konnen, sondern aus dem sitt-
lichen Gewissen, das die wahre Personlichkeit des Menschen bildet.
Der Naturzustand hat dem Gesellschaftszustand gegeniiber keine
Rechte zu wahren und darf sich nicht iiber den Staat stellen, der eine
hohere Lebensform als er selber darstellt und seine egoistischen An-
spriiche zuriickdringt; der sittliche Zustand, d. h. das Gewissen, die
Personlichkeit darf es, denn er macht aus dem Menschen, wie Kant
gezeigt hat, etwas Besseres und Hoheres als ein bloss politisches
Wesen, er macht aus ihm einen autonomen, absoluten Wert, der Selbst-
zweck, nicht Mittel zu einem andern Zweck ist. Das ist der tiefe Sinn

192



des neuen Individualismus, der aus der neuen Philosophie hervorgeht
und der grundverschieden ist vom atomistischen Individualismus der
friiheren philosophischen Systeme, mit denen viele ihn heute noch
verwechseln. (Ubersetzung von E. Werder, Ziirich.)

Weltanschauung und Schule.
Von Dr. H. Graber, Bern.

In den , Erfahrungen im naturwissenschaftlichen Unterricht* er-
schien Kkiirzlich (Heft 4 und 6 des vorigen Jahrgangs der ,,Schweize-
rischen Piddagogischen Zeitschrift*) ein Aufsatz von A. Giinthart iiber
,,Erkenntnismoglichkeiten der Biologie und biologisches Weltbild*“,
der wohl auch bei vielen Lesern der Pidagogischen Zeitschrift Interesse
gefunden hat. Mich veranlasst dieser Aufsatz, auf eine friiher (Schweiz.
Piadag. Zeitschrift 1923, S. 197 und 293) zwischen H. Kleinert und
mir stattgefundene Auseinandersetzung zuriickzukommen, da es sich
hier um Fragen handelt, die allen, die sich um eine ernste Auseinander-
setzung mit Weltanschauungs- und allgemeinen Erziehungsfragen
miihen, sehr wichtig sind.

' Meine Einwinde gegen H. Kleinert galten vor allem seiner etwas
unbestimmten Fassung des Begriffes Weltanschauung, der fast den
Charakter von persénlicher Liebhaberei oder eines Zeitvertreibs be-
kam. Unter Weltanschauung versteht man aber sonst etwas die ganze
Personlichkeit Umfassendes, fiir den individuellen Charakter Aus-
schlaggebendes. Wer zudem den ganzen Fragenkomplex iiberschaut,
den Weltanschauung umfasst, der kann seine Bedenken nicht ver-
hehlen, wenn man Weltanschauung, wie H. Kleinert es tat, auf eine
empirische Wissenschaft aufbauen will, die grundsétzlich solche
Fragen nicht erértern darf, weil sie damit den Boden ihrer Kompetenz
verldsst und in den Bereich der Wertfragen hiniibergreift. Dadurch
entstehen leicht Halbheiten, und Natur- und andere Wissenschaften
sind ohnehin schon mehr als gut von Wertbegriffen durchsetzt. Ein
weiteres Bedenken gegen eine Weltanschauung im Sinne Kleinerts
war, dass sowohl von ihm selber wie von andern Naturwissenschaftern
die Selbsténdigkeit der ethischen Normen, ihre Unabhéngigkeit von
aller Wissenschaft in Frage gezogen wurde; denn darin sah ich eine
Gefahr fiir das sittliche Bewusstsein des Menschen. Schliesslich schien
mir auch ein Blick auf die Kultur vergangener Jahrzehnte, deren
Grundlage ohne Zweifel eine auf naturwissenschaftliche Erkenntnisse
gegriindete Geistesart war, geniigend zu sagen, was wir von einer
neuen naturwissenschaftlichen Weltanschauung zu erwarten hitten.
Die Diskussion liegt nun etwas weit zuriick, und ich wére kaum darauf
zuriickgekommen, wenn nicht der Herausgeber der oben zitierten
,,Erfabrungen®, A. Giinthart, neuerdings vom naturwissenschaft-
lichen Standpunkt aus zu diesen Fragen Stellung gemommen hitte.

Die Lektiire der Ausfithrungen Giintharts zeigte mir eine zu den
Ansichten H. Kleinerts durchaus gegensétzliche Auffassung. Der erste
Teil der Giinthartschen Arbeit ist eine rein wissenschaftliche Ab-

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift 1927. — 14 193



	Die Kritik der Naturrechtstheorie in Pestalozzis Werk

