
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 6

Artikel: Religion und Charakterbildung : 2. Teil

Autor: Guyer, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion und Charakterbildung.1)
In einem eigenen Abschnitt geht Förster auf die Wahrheitsfrage

der Religion ein, nachdem er im Hauptteil die Bedeutung des religiösen
Fundamentes für die Moral behandelt hat. Es ist durchaus richtig, was er
sagt und was gewöhnlich ganz übersehen wird: dass man an geistige
Gebiete, wie an die Religion, nicht mit den gangbaren wissenschaftlichen
Methoden herankommen dürfe, und dass „der verborgene Wunsch, Rehgion
und Kirche den Boden abzugraben,... jene echte Forschergesinnung
verdrängte, die mit beständiger kritischer Besinnung auf die Tragweite
der eigenen Methoden arbeitet" (S. 318).

Wichtig sind dann aber vor allem, im dritten Teil des Buches, die
Vorschläge zur Reform der Religionspädagogik, „und zwar mit
besonderer Berücksichtigung des psychologischen Zustandes der modernen
Jugend : Denn die mangelnde Fähigkeit, sich in die abseits vom christlichen
Glauben erzogene oder dem Glauben entfremdete moderne Seele
hineinzudenken und hineinzufühlen, ist vielleicht der grösste und verhängnisvollste

Mangel in der gegenwärtigen christlichen Pädagogik — und dieser
Mangel ist weit grösser, als es die Vertreter beider christlicher Kirchen
heute ahnen... Statt einer wirklichen Anpassung an diesen Seelenzustand,
einer treffsicheren Anknüpfung an das Positive darin, einer ernsthaften
Auseinandersetzung mit der ganzen, dort grossgewordenen Negation,
findet man immer wieder, selbst bei den Freisinnigen, ein viel zu
unvermitteltes Anbieten und Aufdrängen von Gewissheiten, welche die moderne
Jugend mit der Gesamtheit ihrer Lebenseindrücke, mit ihrem ganzen
geistigen Besitzstande einfach nicht ehrlich assimilieren kann. Die richtige
Propädeutik der christlichen Rehgion, die Reinigung der Seele von all
den zahlreichen falschen Konsequenzen der Naturwissenschaft, von all
den abstrakten und in Abstraktion hineintreibenden modernen
Lebensansichten, von der zersetzenden Hypertrophie des Intellektes, die Befreiung
von der Roheit des Denkens in ethischen Fragen, die Vertiefung der
Selbsterkenntnis und Lebensbeobachtung, die Anleitung zu der Kunst, aus den
eigenen Erfahrungen die richtigen Schlüsse zu ziehen — das alles ist für
den bleibenden Erfolg der rehgiösen Ausbildung heute noch viel wichtiger,
als die direkte Religionspädagogik, denn deren Einwirkungen finden ohne
jene Propädeutik überhaupt keinen Boden" (S. 37—39).

Diese Worte hätten als Kommentar zur Forderung der letzten zürcherischen

Kirchensynode geschrieben sein können, der Forderung nämlich, dass
die Lehrerschaft künftig eine bessere Didaktik des Religions- und Sitten-
unterriehtes erhalte. Die Worte Försters „Unhaltbar aber ist der heutige
Zustand, in welchem die Jugend sich trotz allen Religionsunterrichts gerade in
ihren elementarsten Antrieben und in ihren wichtigsten Konflikten doch
eigentlich völlig selber überlassen bleibt" (S. 397), könnten dahin präzisiert
werden, dass jene „elementarsten Antriebe" nicht in den gewöhnlichen Stunden,

sondern oft gerade vor und nach dem von den Geistlichen erteilten
Religionsunterricht, manchmal auch während desselben, zum Auswirken
kommen. Der Lehrerschaft tut nicht eine besondere Religionsdidaktik not, wie
die Kirchensynode es will. Im Gegenteil, die moderne Pädagogik besteht
ja gerade in der Rücksichtnahme auf den Zustand des Kindes, und jeder
erfahrene Lehrer würde seinen Religionsunterricht ebenso gut wie
denjenigen der andern Fächer erteilen, wenn seine geistige Grundhaltung

1) Fr. W. Förster: 3eb'gion und Charakterbildung". Eotapfelverlag Zürich und
Leipzig, 1925. — Siehe Heft 5, 1927.

185



selber — religiös wäre. Wenn die Synode einen rechten Religionsunterricht
will, so muss sie hier einsetzen und nicht bei einem nebensächlichen

Akzidens, das bei jedem Lehrer, wenn er schon ein guter Lehrer ist,
erfüllt ist. Die Geistlichen hingegen, die doch mit der Theologie auch den
Glauben haben — sollten, sie bedürfen einer didaktischen Vorbildimg
in vermehrtem Masse, wenn sie nicht so hülflos gerade den Zuständen
in der Jugend gegenüberstehen wollen, mit denen rechte Rehgion es
immer zu tun hat.

Förster verlangt also, um gerade hier anzuknüpfen, das Ausgehen vom
realen Zustand des Kindes und die Verwertung desselben für den Aufbau.
Man muss z. B. die innere Beschaffenheit des Knaben kennen, in dem
das Ideal der Männlichkeit sich zu entfalten beginnt. „In diesen Jahren
sind es gerade die besten und wertvollsten Elemente, die alle fromme
Patronage von sich stossen, und die dann nur zu leicht als die Böcke
ausgeschieden werden, obwohl sie, richtig behandelt, das eigentliche Salz
der Gemeinde werden könnten. Der Pharisäismus eines solchen Knaben
besteht in dem Gebet: ,Herr, ich danke dir, dass ich nicht so brav bin
wie jener da', er wiederholt (in der Religionsstunde) ärgerlich und mit
unbeteiligter Stimme die Worte des Psalms: ,Herr, meine Seele dürstet
nach dir, wie der Hirsch nach frischem Wasser', darauf setzt er sich und
sticht seinen Vordermann mit einer Nadel ins Fleisch — und doch lebt
gerade in ihm die Charakterkraft, die dereinst Gott mehr gehorsam wird
als den Menschen, aber der Ausdruck dieser Kraft inmitten der
Entwicklungsjahre ist... meist jeder ausgesprochenen Frömmigkeit feindselig
abgeneigt."

Es gilt demnach den Weg zu finden, der aus den Bedingtheiten heraus
zum Ziel führt. „Was... unserer ganzen Kultur zum Schaden unserer
Jugend so gänzlich fehlt, das sind eben gewisse Übergangsbegriffe zwischen
dem Naturzustand und dem höchsten christlichen Ideal... Das Mannesideal

ist ein solcher Übergangsbegriff zum Zwecke der .Zwischenyeredlung'.
Im englischen .Gentleman'... existiert annähernd ein solcher Übergangsbegriff."

(S. 385.) Sehr fein leitet Förster über das Ideal der Mannheit
zur Bergpredigt mit ihrer Forderung der Feindesliebe über, indem er
zunächst zeigt, wie der heroische Geist dem Christentum sehr nahe stehe.
„Ganz falsch wäre es, etwa die kraftvolle Selbstbehauptung des Knabenalters

durch eine künstliche und frühreife Friedseligkeit ersetzen zu wollen.
Denn jener Selbsthehauptungsdrang ist ja ein durchaus unentbehrlicher
Faktor für die Bildung starker Charaktere... Gerade die Antike gibt uns
auch den Weg an, wie man die Brücke vom elementaren Selbstbehauptungsdrang

zum Christentum schlagen kann. Es ist ja die grosse Leistung der
antiken Ethik, dass sie die Selbstbehauptung immer mehr verinnerlicht
und vergeistigt hat, bis sie in Piatos Dialogen bis dicht an die Schwelle
des Christentums gelangt ist... Wenn Sokrates (in Piatos Dialogen)
Z. B. die ganz neue Lehre ausspricht, dass Unrecht leiden besser sei, als
Unrecht tun, so ist er sich klar bewusst, damit dem alten antiken Ideal
des starken und unberührbaren Mannes ins Gesicht zu schlagen. Er fährt
aber sogleich mit wachsender Beredsamkeit fort, dem Sophisten gegenüber

zu zeigen, dass wahre Männlichkeit nur in der unbedingten Treue
gegenüber der eigenen Überzeugung und in vollkommener Unabhängigkeit

von fremdem Beispiel sei. In der Bergpredigt ist diese persönliche
Selbstbehauptung bis zur letzten Konsequenz erhoben: man soll so völlig
frei vom Beispiel des andern werden, dass man eine Tat der Verfolgung
mit einer Tat der Liebe zu beantworten vermag.
186



„Diese Emanzipation vom fremden Beispiel (auch vom aufgeregten
Ton des anderen) ist das Schwerste und zugleich die Grundbedingung
alles fruchtbaren und heilenden Einwirkens auf den Nächsten : solange mein
Nervensystem und meine Seele noch durch fremde Ungezogenheit aus dem
Gleichgewicht gebracht werden kann, kann ich nicht erziehen, sondern
der andere hat die Macht über mich. Christentum ist Erhebung über die
Sklaverei des ,Reagierens'." (S. 390).

In dieser Weise gibt Förster seine Propädeutik des Religionsunterrichts :

die völlige Verwurzelung aller Ethik und Religion in das tägliche
Erleben des Kindes; das Bewusstmachen des Zwiespaltes „unserer Antriebe,
des geheimnisvollen Rufes nach Vollkommenheit, den wir in uns vernehmen
und zugleich der dumpfen Auflehnung der niedern Natur gegen diesen
Ruf..." (S. 364) ; die vorzügliche Orientierung dieses Dualismus an Schopenhauer

und Piaton; den ethischen „Unterbau" der Religion durch „konkrete

Anregung zum Gehorsam gegenüber den elementaren Forderungen
des Anstandes, der Selbstbeherrschung, der Gradheit, der Reinheit, der
Diskretion, der Freundestreue, der Ehrlichkeit bis hinab zur Disziplin
des Wortes und der Haltung" (S. 371); die Anwendung der religiösen
Lehren auf das moderne Leben — und all das mit der gewohnten Meisterschaft

im Gebrauch von Zitat und Beispiel, wie sie schon aus den frühern
ethischen und Jugendschriften des Verfassers bekannt ist.

*
Mag man sieh nun mit den Voraussetzungen und letzten Konsequenzen

des Buches einverstanden erklären oder nicht -— auseinandersetzen muss
sich jeder mit ihm, der mit Erziehung ernsthaft zu tun hat, der sich klar
werden will über den Anspruch, den die Religion an die Erziehung ihrer
Kinder macht, die ihren Namen tragen. Der erste Zweck des Buches ist
die tiefere Begründung aller Sittlichkeit und der Nachweis, dass es eine
sogenannte „unabhängige Moral" gar nicht geben kann, und vor dem
scharfen Blick des Verfassers für den geistigen und seelischen Stand unserer
abendländischen Gemeinschaft stürzen tatsächlich alle bloss auf menschliche

Begriffe gebauten Ethiken wie ein Kartenhaus zusammen. Die
Gemeinschaftsschule, die moderne Pädagogik der ausschliesslichen Kind-
gemässheit und restlosen Selbstbetätigung, die ganze moderne
Seelentherapie der Selbsterlösung und Willensgymnastik können sehr viel lernen
bei Förster, ebenso die Posaunenbläser des neutralen Sittenunterrichts,
und schliesslich auch die, welche da meinen, mit einer oder zwei „Religionsstunden"

dem ganzen grossen rein materiellen, erwerbstechnischen und
sittlich neutralisierenden Einfluss des übrigen täglichen, häuslichen und
schulmässigen Lebens Gleichgewicht halten zu können. Womit durchaus

nicht der Konfessionsschule das Wort geredet ist, wohl aber einer geistig
entschiedener und tiefer fundierten, auf höhere Erleuchtung nicht zum
vornherein verzichtenden allgemeinen Volksbildung. W. Guyer.

Die Kritik derîfaturrechtstheorie in Pestalozzis Werk.1)
Von Guido de Ruggiero.

Die „Nachforschungen über den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts" gehören nach dem

x) Quaderni Pestalozziani a cura di Giuseppe Lombardo-Radice, Pubblicazioni per
il centenario della morte di E. Pestalozzi. Roma, Educazione Nazionale. Via Monte
Giardino 36, 1927, I, 125—129.

187


	Religion und Charakterbildung : 2. Teil

