
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 6

Artikel: Zur alten Geschichte : 2. Teil

Autor: Hiestand, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vermögen sie im Mittelpunkt der gefühlsgebenden illusionierenden
Phantasie zu stehen. Da nun der Jugendliche in den Reifejahren fast
ausschliesslich auf persönliche Werte eingestellt ist, so verstehen wir,
in welchem Masse sich die Phantasie mit ihnen zu beschäftigen
vermag, welche überragende Bedeutung sie für das ganze Innenleben
des Jugendlichen gewinnen kann. Spranger meint, dass die
sehnsüchtige Phantasie die Brücke zur Welt schlägt, von der sich der
Jugendliche getrennt fühlt. Oft genug aber bedeutet die Phantasie
nicht die Verbindung mit der Welt, sondern die Trennung von ihr,
ist sie imstande, den jungen Menschen ganz von der Wirklichkeit
abzuziehen und ihn in ein Traumland unerreichbarer Ideale zu
entführen. Überwuchert bei Jugendlichen mit regem Vorstellungs- und
Gefühlsleben die Phantasie zeitweise das ganze Binnendasein, so wird
ihr eine unheüvolle, verführende Rolle zuteü, wenn der Übergang
vom Phantasieren zum Denken versäumt wird, wenn sie über die
Reifungskrise hinaus die beherrschende Macht in der jugendlichen
Seele bleibt.

Zur alten Geschichte.1)
Von Max Hiestand, Glarua.

2.

Hält man griechische und römische Geschichte nebeneinander,
wird man durch den Gegensatz der Forschungstendenzen verblüfft.
Seit Schliemann wird zur griechischen Geschichte ein
immer grösseres Stück halbmythischer Vorzeit erhellt
und hinzugewonnen; seit Niebuhr (seit 1811) wird ein
immer grösseres Stück überlieferter römischer Geschichte
als Sage, als mythisch erklärt. Der Galliereinfall (um 390
v. Chr.) und der darauffolgende Bau einer Stadtmauer gelten als
früheste, ungefähr datierbare und gesicherte Ereignisse. Alles Frühere
bleibt vage Vermutung, ist Erfindung späterer, tendenziöser
Geschichtsschreibung. Nicht nur die Königszeit, auch die Anfänge der
Republik werden immer zaghafter geschildert. Hören wir einige
Proben aus Cauers Römische Geschichte : „Man muss nämlich zweifeln,
ob die Römer zugleich die Amtsdauer des Staatsoberhauptes auf ein
Jahr beschränkt und die Zahl verdoppelt haben. Denn nirgends
sonst in Italien finden wir zwei gleichberechtigte Beamte an der
Spitze" (S. 7 vom Konsulat). Von der Manliussage (S. 12): „Vergebens
hat sich die Überlieferung bemüht, die Schmach dei Niederlage an
der Allia zu beschönigen". ¦— S. 174: „Den sog. 1. Samnitenkrieg
haben Niebuhr und Mommsen als erfunden erkannt". — S. 23 :

„Wahrscheinlich ist diese 3. secessio plebis (290) in Wirklichkeit die einzige,
nach deren Vorbilde die überlieferten von 491 und 449 erfunden sind".
— S. 37 von Regulus: „Um seine Torheiten zu beschönigen, hat ihn
die römische Überlieferung zum Märtyrer gemacht".

*) Siehe Heft 5, 1927.

181



Diese Beispiele mögen genügen; misstrauischer und ungläubiger
lässt sich römische Geschichte nicht mehr schreiben. Es Hegt mir
ferne, das zu beanstanden; so erstaunlich es auch für den Laien
aussieht, wie heute gleichzeitig die homerischen Dichtungen, also reine
Poesie, immer mehr als Niederschlag historischer Tatsachen1), dagegen
die römische Geschichtsschreibung, also Werke einer gewissen
Gelehrsamkeit, immer mehr als Poesie und Phantasie erklärt werden.
Hinzuweisen ist nur auf die Folgen dieser Forschungsergebnisse: die
italische Frühgeschichte wird zu einem immer grössern Vakuum,
einem historisch leeren Raum, dessen Ausfüllung sich nachgerade
als die allerdringendste Aufgabe der Altertumsstudien herausstellt.
Die Methode ist von Griechenland her vorgezeichnet: Sprachwissenschaft

(nach Schulzes Vorbild) und Archäologie geben allein Sicherheit,

wo einmal die Überlieferung kein Vertrauen mehr findet. Dabei
darf und muss man Mommsen ehrend erwähnen, der mit dem Sammeln
der Inschriften wenigstens einen Weg wies, von nicht zeitgenössischer
Geschichtsschreibung unabhängig zu werden.

Die Schwierigkeit liegt auf italischem Boden in der Frage nach der
Herkunft der Etrusker. Während bei uns immer noch eine Herkunft
aus Kleinasien übers Meer (nach Herodot) oder eine Einwanderung von
den Alpen her erwogen werden, hat der Florentiner Alf r. Trombetti
in der Zeitschrift „Gerarchia", Mai 1926 (ich entnehme das den
Preussischen Jahrbüchern Sept. 1926, S. 379) eine neue Theorie
aufgestellt, die bei der allgemeinen Unsicherheit zum mindesten Interesse

verdient. Er denkt nicht an eine Einwanderung nach den
indogermanischen Italikern, sondern unterscheidet drei Schichten
europäischer Bevölkerung, wobei die später eingewanderten die frühern
bis auf Trümmer verdrängten oder aufsogen. Es folgten sich :

1. baskisch-kaukasische Völker,
2. etruskisch-asiatische Völker (sog. Kleinasiaten),
3. Indogermanen.

Die Etrusker wären nach dieser Lehre vor-indogermanisch, also
vergleichsweise Ureinwohner, Autochthonen. Ob aus dieser Theorie
nur der Lokalpatriotismus der Toskana spricht?

3.

Ist bisher der Stand der Wissenschaft skizziert worden, so ergeben
sich nun weitere Fragen, die nicht nur für den Forscher, sondern auch
für den Unterrichtenden beunruhigend und von Bedeutung sind.

Hat die Archäologie die literarische Überlieferung
entwertet?

Wo Ausgrabungen genau datierbare Funde zeitigen, bezeugen sie
die Anwesenheit eines bestimmten Volkes und das Vorhandensein
einer bestimmten materiellen Kultur mit einer Sicherheit und Zu-

*) Natürlich nur in der Art, wie etwa das Nibelungenlied Namen, Ereignisse
und zum Teil Kulturzustände der Völkerwanderung festhält.

182



verlässigkeit, die alle spätem literarischen Angaben übertrifft. Was
die Erde birgt, ist Realität; was ein Schriftsteller schreibt, kann
Irrtum oder Fälschung sein. Was Funde aussagen, ist unzweifelhaft
wahr. Aber meistens sagen sie nicht viel aus, sie brächten denn
Inschriften zutage, also wieder Literatur, und zwar zeitgenössische und
damit historisch höchstwertige. Die Literatur, sei sie noch so spät
und unzuverlässig, hat den Vorzug individuellen Gepräges, ferner den,
nicht Sachen, sondern Menschen der Vergangenheit zu entreissen,
deren Vorstellungen zu übermitteln. Sie ist nie wahr und wirklich
gleich einer Säule oder Grabplatte, aber sie enthüllt allein Inner-
menschliches, der Alten Wahn und Kraft und Bild der Umwelt. Sie
schliesst damit erst die dem Archäologen heute noch greifbaren Steine
zu Dokumenten eines gelebten Lebens zusammen. Erst die Literatur
ergänzt und belebt das tote Zeugnis der aufgewühlten Erde. Denn
das Leben als Geschehen beruht nicht auf Tatsachen, auf Wahrheit
allein; darum ist der Vorzug der Wahrheit nicht entscheidend.

4.
Einer letzten Folgerung lässt sich jetzt nämlich nicht mehr

ausweichen: Solange wir den Menschen in den Mittelpunkt der
Weltgeschichte stellen, ist die Geschichte der (vielfach falschen)
Vorstellungen und Einbildungen wichtiger, als die blosse
Tatsachenermittlung. Die Geschichtsforschung hat nicht
allein die Feststellung tatsächlicher Wahrheit zum Ziel,
Geschichte ist vielmehr die Darstellung eines früheren
Gesamtlebens und schliesst damit Unwahrheiten nicht
aus. Die Wahrheitsliebe allein reicht zur Erfassung vergangener wie
gegenwärtiger Lebensfülle nicht aus, sie scheidet richtend Wahres
und Falsches, während der Geschichtsforscher eine Lebenseinheit
darstellen sollte. Diese Sätze gelten für jeden weltgeschichtlichen
Zeitabschnitt. Für ihre Erklärung ist aber eine Zeit unzuverlässiger
Überlieferung besonders geeignet.

Angenommen, es seien wirklich, wie man jetzt meint, alle
Nachrichten über die römische Königszeit unwahr, so lassen sich die
Erzählungen des Livius doch nicht entbehren, weil die Vorstellungen der
augusteischen Zeit vom alten Königtum eine lebendig wirkende Kraft
bedeuteten, z. B. den offenen und raschen Übergang zur Monarchie
verhinderten. Besonders treffend ist die Erzählung über den jüngeren
Brutus: er soll sich zum Cäsarmörder auch dadurch berufen gefühlt
haben, dass er mit dem ersten Konsul und Königsstürzer denselben
Namen teilte. Wenn nun aber dieser alte Brutus gar nie gelebt hatte
Dann hat etwas Unwirkliches, etwas Irreales, eine blosse Einbildung
in einem entscheidenden Augenblicke für die Weltgeschichte höchste
Bedeutung gewonnen. Man braucht ferner nur an Religionskriege zu
denken, in denen jede Partei ihren Gegner einer Wahnvorstellung
folgen und sich aufopfern zu sehen glaubt, so tritt deuthch das Objekt
der Geschichtsforschung als ein zwiefaches entgegen: a) die Ermittlung

des einmalig wirklich Gewesenen objektive Wahrheit) und
183



b) die Ermittlung der Vorstellung von diesem Gewesenen subjektive

Wahrheit) in einem gegebenen Zeitpunkt. Das wirklich Gewesene
lässt sich dabei potentieller, ewig gleicher, ruhender Energie
gleichsetzen, während die wechselnden (oft falschen) Vorstellungen von
diesem früher Gewesenen als kinetische Energie den Strom der
Ereignisse veranlassen, begleiten und dauernd auf ihn einwirken.
Umgekehrt steht der Beschauer unter einem doppelten Einfluss der
Geschichte: erstens sprechen zu ihm die Tatsachen direkt, so wie er
sie mit den Hilfsmitteln der eigenen Gegenwart als wahr erforscht
zu haben glaubt, zweitens wirkt in ihm die Geschichte der früheren
Vorstellungen über dasselbe historische Objekt nach. Das Muster
der Geschichte einer solchen Vorstellung bietet z. B. Fr. Gundolf :

Cäsar, Verlag Bondi, Berlin 1924.

5.

Es mag zunächst als Herabsetzung der Geschichtswissenschaft
erscheinen, ihr nicht die objektive Wahrheit allein als Ziel zuzuweisen.
Aber jede menschliche Tätigkeit, selbst die Erforschung der
Vergangenheit, ist auch der Zukunft verpflichtet. Uns interessiert nicht
bloss eine zusammenhängende und sinnlose Tatsachenabfolge,
sondern die Geschichte als Ausdruck menschlichen Wollens und als
Versuchsreihe erträglicher Lebens- und Gesellschaftsgestaltung. Darum
bringen die prähistorischen Fundstätten doch keine so umwälzende
Veränderung des Geschichtsbildes, wie die glücklichen Entdecker
und rasch begeisterte Laien zu erwarten pflegen, so sehr sie unser
Tatsachenwissen erweitern. Erst wo menschliche Vorstellungen,
sprachlich fassbar, Gegenstand der Geschichte sind, beginnen sie
auf unser eigenes Leben und damit auf die Zukunft zu wirken, und
an dieser Gegenwarts- und Zukunftswirkung, nicht am
Wahrheitsbegriff, wird der Wert der Geschichtswissenschaft

von allen Nichtfachleuten gemessen. Wir sind z. B.
überzeugt, dass Goethe und Schiller das Altertum falsch sahen und
beurteilten. Weil aber diese ihre falsche Vorstellung sie zu grossen
Werken befähigte und ihnen eine Kraftquelle war, hielt es bisher
schwer, ihr Bild vom Altertum durch ein „wahreres" zu verdrängen,
dem die wenigsten eine gleich schöpferische Wirkung zutrauten. Erst
mit den kosmopolitischen Tendenzen der jüngsten Gegenwart wird
die Beschränkung des Begriffs Antike auf Griechen- und Römertum
weiten Kreisen unerträglich und das Interesse für Völker- und
Kulturmischungen und -Schichtungen gross. Man mag es bedauern oder
nicht : die Vergangenheit ist als Wahrheit oder als Fiktion der Mehrzahl

der Menschen nur soweit beachtenswert und gegenwärtig, als sie
den Zielen der Zukunft dient.

184


	Zur alten Geschichte : 2. Teil

