
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 5

Artikel: Religion und Charakterbildung : 1. Teil

Autor: Guyer, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hegende Epoche im Umriss für die Geschichtsbetrachtung gewonnen
werden kann. So beginnt nun heute die griechische Geschichte
allerdings schon um 2000 v. Chr.; der Begriff allein des griechischen
Altertums, von Sumerern, Kleinasiaten usw. gar nicht zu reden, ist
ungeahnt erweitert.

Dieser Neugewinn einer gewaltigen Zeitspanne darf aber weder
zu schwindelnder Angst, noch zu einem Taumel der Begeisterung
verführen, sobald man die noch zu besprechende Einschränkung
erkennt, dass nur die Siedelungs-, Volks- und Kunstgeschichte soweit
zurückreichen, nicht aber die Kenntnis einzelmenschlichen Wollens.
Der Historiker darf die Ergebnisse dieser archäologischen
Entdeckungen nicht übersehen und ihnen auch nicht auf Grund späterer
Literatur kritiklos widersprechen. Noch weniger wird er aber die
Funde überschätzen und bewussten menschlichen Bekenntnissen, also
Sprachdenkmälern, gleichsetzen. Erst mit diesen geht die Prähistorie
in die Historie über. Dem und unserm immer noch beschränkten
Wissen entspricht es, dass Schliemanns Funde, soweit sie nach Berlin
gelangten, vorläufig im dortigen Völkerkundemuseum und nicht im
Alten Museum untergebracht sind. (Schluss folgt.)

Religion und Charakterbildung.1)
Ein Rufer in der Wüste — der aber gehört werden muss, weil er manchen

Quell frischen Lebens erwecken könnte. Der gehört werden muss von
denen, die eine ernsthafte Erneuerung der sittlichen Jugendbildung
anstreben, von denen, die auf irgend einer weltanschaulichen Grundlage oder
aus modischen Geistesströmungen heraus pädagogische und praktische
Ethik treiben, und besonders von solchen, die ohne irgendeine Grundlage
Moralunterricht zu geben sich unterfangen. Schade nur, das Buch ist — zu
dick, und gerade die starke Berufung des Verfassers auf die Paulinischen
Briefe bringt die knappe und meisterliche Kürze aller rehgiösen Berichte
in der Apostelgeschichte in wohltuende Erinnerung.

Freihch — dem modernen Menschen „der Technik, des Erwerbes und
des Sports" (Hellpach) ist schwer beizukommen mit den alten schlichten
religiösen Wahrheiten. Oder gäbe es vielleicht für uns doch eine Art der
blitzartigen unmittelbaren Erleuchtung, wie sie über die ersten Christen der
Apostelberichte kam? Förster zieht den Weg langer Beweisführung für
unsere theologisch verwässerten rehgiösen Gefühle, für unsere
verwissenschaftlichten Gehirne vor. Und also: Religion der erste und letzte Grund
der Sittlichkeit, das Christentum in seinen positivsten Lehren das Fundament

aller fruchtbaren Moral — diese Grundanschauung macht den Willen
des Verfassers und damit den Inhalt seines Buches in allen möglichen auf
unser Leben bezogenen Varianten aus. Dass Förster die Konfessionsschule
plädiert, mag für ihn notwendige Konsequenz sein. Seine Ausführungen
aber und Vorsehläge für eine Reform der Religionspädagogik gehen, auch
unbesehen jener Forderung, jeden an, der mit Erziehung überhaupt etwas
zu tun hat.

*) Fr. W. Förster: „Religion und Charakterbildung". Rotapfelverlag Zürich und
Leipzig, 1925.

156



I örster treibt, und das verrät den Pädagogen in ihm und zugleich den
modern arbeitenden Theologen — mehr Religionspsychologie als
objektive Theologie. Die Religion tritt nicht als Forderung von aussen
oder oben, als blosse Autorität an uns heran, sondern sie ist zum
vornherein verankert in uns selbst. Der Mensch sehe, sagt Förster, nur einmal
in sich hinein, und er wird vor der unabweisbaren Forderung eines höchsten
Anspruches seiner Seele, zugleich aber vor einer Welt der Gebundenheit,
der inferioren Psyche, stehen. Geist und Triebwelt, Seele und Natur
—• dieser Dualismus entdeckt sich in seiner ganzen Schärfe der ehrlichen
Selbsterkenntnis. Das höhere Teil nun unserer Seele, ihre göttliche
Berufung offenbart sich darin, dass nur religiöse Inspiration sie vor
der gänzlichen Inanspruchnahme durch das Triebleben behüten kann.
Damit ist auch die Unentbehrlichkeit der Rehgion für wirkliche Charakterbildung

erwiesen.
Wir wollen Förster die Gründlichkeit danken (denn hier ist Ausführlichkeit

am Platze), mit der er alle bloss auf natürliche, menschlich-gesellschaftliche

Forderungen und Ansprüche gegründete Moral widerlegt. „Vor
allem war es der französische Philosoph August Comte, der unter dem
Schlagwort Reconstruction sans dieu' den Plan einer konsequent
weltlichen Begründung des sittlichen Lebens ausarbeitete... Comte glaubt,
dass die ,positive' Methode reif genug sei, um auch die Bedingungen und
Gesetze des gesellschaftlichen Daseins festzustellen und den kategorischen

Imperativ der Pflicht nicht mehr auf unbeweisbare theologische
Vorstellungen oder auf metaphysische Konstruktionen, sondern auf das
klare Wissen von den gesellschaftlichen Lebensbedingungen des Individuums

zu gründen : die Soziologie werde nunmehr an die Stelle der Theologie

treten. Comte begründete bekanntlich einen ,Kult der Menschheit'
als des ,grossen Wesens', in dem wir leben, weben und sind, und glaubte,
dass dieser Kult fähig sei, eine ähnliche Glut der Hingabe und Begeisterung
zu erzeugen, wie sie aus den grossen Religionen hervorgegangen ist"
(S. 44/45). Dem gegenüber Förster: „Wer nicht abstrakt spekuüert,
sondern den konkreten Menschen beobachtet, der muss sich doch gestehen,
dass die blosse Beziehung des Sittlichen auf den Mitmenschen geradezu zum
Ende alles Sittlichen führen musste (S. 58)... Erfährt man nicht mit
jedem Tage deutlicher, in wie abschliessendem Masse die allermeisten
Menschen im letzten Grunde nur sich selbst suchen Wie selten trifft man
einen Menschen, der einen andern auch nur mit wirklicher Teilnahme
anzuhören vermag. Vergegenwärtigt man sich ferner, wie die Menschheit
von jeher und immer aufs neue ihre Propheten und Heiligen gekreuzigt
oder missbraucht hat, denkt man an die Kleinlichkeit und die Eitelkeit,
die fast alles menschhche Tun begleitet und verunstaltet, hält man sich
die barbarische Roheit vor Augen, die trotz aller äussern Zivilisation so
tief gewurzelt und so weit verbreitet ist, und nur auf einen Anlass wartet,
um hervorzubrechen — muss man sich dann nicht fragen: Kann der
Gedanke an diese Menschheit wirklich eine begeisternde Kraft für
den einzelnen sein, seine Leidenschaften zu bändigen, seinen Trieben
Entsagung zu gebieten und all seinen Übermut demütig und freudig im kleinen
und grossen zu opfern? Kann dies Gemisch von Wildheit und Undank,
von Hochmut und Ohnmacht, von Mitleid und Grausamkeit, das man
Menschheit nennt, denn wirklich unser Gewissen so erschüttern, reinigen
und befestigen, wie es der Gottesglaube vermocht hat Ist dieser Gedanke
an die Menschheit eine geistige Macht, die richtend und klärend bis in
unsere verborgensten Motive drängt Kann dies Chaos von Gut und Böse

157



uns aus der verworrenen Mischung unseres Wesens befreien? Die Frage
stellen, heisst, sie beantworten. Und welchen ergreifenden Wert kann denn
der Fortschritt dieser Gesellschaft haben, wenn all das, was wir Fortschritt
nennen, im letzten Grunde nichts anderes ist als eine immer vollkommenere

Technik des sozialen Zusammenwiikens Welchen höhern Sinn
und Zweck verfolgt denn nun dieses soziale Zusammenwirken selbst?

Von all diesen Fragestellungen aus wird man verstehen, wie Nietzsche
dazu kommen konnte, folgende Bemerkungen zu machen... :

,Den Menschen zu lieben um Gottes willen, das war bis jetzt das
vornehmste und entlegenste Gefühl, das unter Menschen erreicht worden
ist. Dass die Liebe zum Menschen ohne irgendeine heüigende Hinterabsicht

eine Dummheit und Tierheit mehr ist, dass der Hang zu dieser
Menschenliebe erst von einem höheren Hange sein Mass, seine Feinheit,
sein Körnchen Salz und Stäubchen Ambra zu bekommen hat — welcher
Mensch es auch war, der dies zuerst empfunden und erlebt, wie sehr seine
Zunge gestolpert haben mag, als er versuchte, solch eine Zartheit
auszudrücken, er bleibe uns für alle Zeiten heilig... ' (Jenseits von Gut und Böse,
Aph. 60).

Wenn die Freidenkenden sich über derartige Auslassungen entrüsten,
so müssen sie daran erinnert werden, dass dieselben doch nur das Produkt
des gleichen kritischen und realistischen Wirklichkeitssinnes sind, auf
den sich die Modernen ja in ihrem Kampfe gegen Religion und Kirche
beständig berufen. Vor einer kritisch-realistischen Betrachtungsweise aber
wird die blosse allgemeine Menschenliebe immer in Stücke gehen, und
selbst die konkretere Liebe zu uns nahestehenden oder verwandten
Menschen muss nur zu gebrechlich werden, wenn unsere
Gefühle durch gar keine ,heiligende Hinterabsicht' gestärkt und verklärt
werden. Ist unsere Liebe nur auf den betreffenden Menschen angewiesen
und bezieht allein von seinem Anblick ihre Inspirationen, dann verträgt
sie wenig Egoismus, wenig Enttäuschungen, wenig unangenehme Eigenheiten

und vor allem keine Feindseligkeit. Gewiss hat das Gefühl der Liebe
eine natürliche Quelle in uns — aber die Empfindlichkeit, die Rachsucht,
der Ekel, die Nervosität, der Zorn, die Selbstsucht sind auch da mit all
ihren zahlreichen natürlichen Quellen. Will man die Liebe über diese
Natürlichkeiten hinausheben, die doch alle durch den Anblick unseres
Nächsten geweckt und in Erregung gesetzt werden, dann ist es doch das
erste und wichtigste, die Menschenliebe vom Mitmenschen zu emanzipieren

und sie auf etwas Höheres zu beziehen, in welchem sie ihren tiefern
Sinn und ihre Vollendung finden kann. Erst wenn sie zu ihrer Inspiration
nicht mehr auf den Mitmenschen angewiesen ist, wird sie ihm gegenüber
zur wahren Grösse und Standhaftigkeit emporwachsen können. Das ist
psychologisch eine ganz unbestreitbare Wahiheit. Kann man nicht selbst
bei hochbegabten Menschen beobachten, wohin sie kommen, wenn sie
ohne Hilfe religiöser Gedanken ihren Blick auf den wirklichen Menschen
richten: Wie da die kleinlichen und abstossenden Züge ihr Gesichtsfeld
völlig in Anspruch nehmen. In welche harte Menschenverachtung kam
Schopenhauer durch seine scharfe Menschenbeobachtung, sein helles
Auge für alles Tierische, Eitle und Charakterlose im Gebaren seiner
Mitmenschen!

....Huxley sagte gegen Comte das derbe Wort, dass er lieber eine
Herde Affen anbeten wolle, als die Menschheit, und zweifellos ist es
wahr, dass nicht ein Konglomerat von soviel Schwäche und Unvoll-
kommenheit, wie es die Menschheit darstellt, jene hinreissende An-

158



ziehungskraft auszuüben vermag, die der Erdenschwere gewachsen ist.' "
(S. 58—61).

In dieser Weise rückt Förster auch andern soziologischen Ethiken,
der biologisch-evolutionistischen Grundlegung der Moral durch Herbert
Spencer, den bloss wissenschaftlichen Beweisführungen für die Sittlichkeit

zu Leibe. „Darin eben liegt die unbegreifliche Blindheit all derer,
welche die Religion durch soziale (und biologische) Ethik ersetzen wollen,
dass sie den gewaltigen Unterschied zwischen verstandesmässiger
Darstellung und begeisternder Kraft übersehen (S. 51)...
Demgegenüber hat die wirkliche Inspiration des Sittlichen eine geradezu
diametral entgegengesetzte Funktion... : die Inspiration verwandelt das
Einfache und Nüchterne in ein Geheimnis des innern Lebens, zeigt, dass
Selbstüberwindung und Opfer nicht bloss ein Tribut an die sozialen
Existenzbedingungen, sondern zugleich eine Auferstehung des geistigen Lebens
bedeuten, einen Sieg der Persönlichkeit über die blosse Natur... Da diese
innerlichste Bedeutung und Wirkung des Sittlichen aber etwas
wissenschaftlich nicht zu Erschöpfendes ist, sondern der innern Erfahrung
angehört, so kann es auch nur in der Sprache der Religion erschöpfend
ausgedrückt werden : weil nur diese das... Intimste des geistigen Lebens
zum Ausdruck zu bringen weiss. Daher ist die Religion zur Grundlegung
des Sittlichen unentbehrlich" (S. 52). Die Wirkung dieser religiösen
Inspiration erläutert Förster an psychotherapeutischen und kriminalpädagogischen

Erfahrungen (S. 23 ff.).
Der ganze Irrtum nun der „unabhängigen", religionslosen Ethik und

Pädagogik, sagt Förster, ist die Folge „eines erstaunlichen Mangels an
Kenntnis der menschlichen Natur". „Du hast das ganze Schwergewicht
der Sünde nicht in Betracht gezogen" (Anselm v. Canterbury, S. 83).
„Man gewöhne sich nur, abseits von der überwundenen materialistischen
Hypothese und ebenso abseits von den modernen philosophischen Abstraktionen,

das Problem Geist und Natur einmal... durchzudenken, und man
wird ganz von selbst sehen, wie zwanglos und selbstverständlich man dabei
in die Erbsündenlehre einmündet : Die Seele ist eingesenkt in das organische
Leben, mit der überwältigenden Realität seiner Bedürfnisse und
Erregungen, sie kann dort aber nie ihres übersinnlichen Wesens und Zieles
vergessen, — gleichwohl aber wird sie, gerade infolge ihrer überirdischen
Kraftbegabung, immer wieder dazu hingerissen, leidenschaftlich in der
Lebensfülle und in den Lebensfunktionen der irdischen Schöpfung
aufzugehen" (S. 113).

Man stelle sich zu dieser weitausgesponnenen Erbsündenlehre wie man
wolle (sie macht das Gequälte und Unverständliche am Buch aus. „Wer
es fassen kann, der fasse es!" S. 111): Man hat auch ohne orthodoxe
Interpretation eine straffe und unbarmherzig wahre Forderung an das
Geistige im Menschen vor sich. Der kategorische Imperativ Kants in
persönlicher Erfahrung der konkreten Seele ist uns wieder einmal vor
Augen gehalten, und deutlicher als in der Abstraktheit Kants, auf die
Gewissheit höherer Abkunft im religiösen Gefühl gegründet. Wir brauchen
solche höchste Zumutung an das Beste in uns, und wir müssen wissen,
dass wir mit der blossen Verankerung im Sinnlich-Gegebenen nicht zu
konsequenter und durchhaltender Sittlichkeit kommen. Es sei der
Bibelglaube und das Christentum in Reinkultur, wie Förster es will, oder es
sei, woran wir uns auch zu halten getrauen, die völlige Anerkennung und
Gewissheit eines uns übergeordneten höchsten Lebens und der Glaube
an unsere Zuordnung zu ihm und unsere Verantwortung ihm gegenüber

159



— nur das bewusste Übergewicht eines Geistigen im Menschen über alle
Willkür des Augenblicks und Zufalls begründet einen Charakter. Auch
das wollen wir anerkennen: Die scharfe Formulierung des seelischen
Dualismus in der Erbsünde mit ihrem konkreten Bilde des ständig drohenden
und eintretenden Abfalls des Geistigen zum bloss Triebhaften ist zum
mindesten eine vorzügliche Veranschaulichung eines Tatbestandes, der
auch eine Interpretation auf breiterer philosophischer Grundlage verträgt.
Und vor allem: Die klassischen Beispiele der christlichen Ethik bleiben
die grossen Beispiele einer fruchtbaren Ethik überhaupt.

Förster geht nun mit der gewonnenen Einsieht in das „Material" des
Erziehers, in die menschliche Natur, an die Kritik der religionslosen
Pädagogik. Man versteht nach dem oben Gesagten, dass es da gibt ein Kapitel
über „Irrtümer der Freiheitspädagogik", über moderne „Sexualpädagogik",
über „Unzulänglichkeit des Appells an die sittlichen Naturanlagen",
über „die Illusion der Selbsterlösung" und besonders über „Natürliche
und übernatürliche Willensbildung". Bevor man Willenspädagogik, etwa
Willensgymnastik nach amerikanischen oder indischen Rezepten treibt,
muss man wissen, was im innersten Grunde man will. Ein guter Wille
kann nicht durch blosse Schulung des Willens entstehen, sondern erste
Voraussetzung wahrer Wülensbildung ist die rechte innere Beschaffenheit.

Unerschütterliche Ideale, nicht blosse Willensgymnastik, geben dem
Willen Kraft und Richtung.

Mit einer eingehenden Erörterung ist die Psychanalyse bedacht. Zwar
redet Förster von einem Standpunkt aus, der dem ganzen Sinn und Vorgehen
der Psychanalyse zum vornherein nicht günstig gegenübersteht. Es kämpft
hier Dogma gegen Dogma, nur dass freüich dasjenige Försters ungleich tiefer
verankert ist als das andere. Zunächst hebt Förster das Verdienst der neuen
Lehre hervor, die schwere Gebundenheit des Menschen an die Triebwelt
durch ihre Theorie der Verdrängung und Stauung im Unbewussten
aufgezeigt zu haben. Aber er bezieht die Möglichkeit und Tatsache der
Komplexentstehung auf ein tieferhegendes Übel, auf die falsche oder schwache
Grundhaltung der Seele. „Die religiös orientierte Psychologie bestreitet
also keineswegs, dass sexuelle Komplexe (Erfahrungen, Wünsche, Affekte)
einen weit grösseren Einfluss auf das ganze Seelenleben haben, als man
gewöhnlich annimmt, wohl aber geht ihre Analyse der psychischen Zusammenhänge

noch hinter die sexuellen Komplexe zurück, nämlich auf die tiefere
Ursache aller Übermacht der sexuellen Sphäre ; sie behauptet... : der
Absturz der höheren Seelenkräfte in die sexuelle Sphäre sei es, der die
krankhafte Hypertrophie dieser Funktionen verschulde. Die Heilung
könne dementsprechend auch nicht durch Herumwühlen in den sexuellen
Symptomen des Abfalls, sondern nur durch „Wurzelbehandlung" des
fundamentalen Übels erfolgen" (S. 124). Gegen die einseitige Deutung
der Psychanalyse und ihre Bewusstmachung von Dingen, die besser un-
bewusst bleiben, hat Förster scharfe Worte, ebenso gegen den Schein,
den eine psychologisch falsche Theorie aufkommen lasse, „dass die starke
und konsequente Zurückdrängung von Trieben und Wünschen seelisch,
nervös und physiologisch krank mache (S. 298). Dr. W. Guyer.

(Schluss folgt.)

160


	Religion und Charakterbildung : 1. Teil

