Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 4

Artikel: Pestalozzi in Italien

Autor: Banfi, Antonio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzi in Italien.
Von Antonio Banfi (Mailand).?)

Die Geschichte der Verbreitung und Wirkung von Pestalozzis
Ideen in Italien ermangelt noch heute, trotz einiger beachtenswerter
Versuche, einer organischen und vollstindigen Darstellung. Der fol-
gende Beitrag sucht nur die Umrisse zu ziehen und die Hauptlinien
festzulegen.

Man kennt die lebhafte Entwicklung, die in der italienischen Auf-
klirung auch die padagogische Bewegung erfuhr. Gegen die huma-
nistisch-scholastische Tradition gerichtet, die dem alten Stamm der
katholischen Reaktion aufgepfropft worden war, strebte sie Sinn und
Wert der Erziehung auf Grund der naturrechtlichen Auffassung vom
einzelnen und der Gesellschaft und ihrer Wechselbeziehungen zu er-
neuern. Das bedeutete eine universale Ausdehnung der erzieherischen
Forderung, eine Bestimmung ihrer konkreten Formen nach den so-
zialen Notwendigkeiten, eine Ausgestaltung der Methoden unter Be-
riicksichtigung der natiirlichen Anlagen und der psychologischen Ent-
wicklung des Individuums. In der Befolgung dieser Grundsitze ent-
behrt die italienische padagogische Aufklirung, geméssigt wie sie war,
doch der Originalitit; sie geht von der gemeinsamen Voraussetzung
des sinnlichen Empirismus und des ethischen Utilitarismus aus und
kampft fiir die staatliche Laienschule. Wenn Genovesi unter dem Ein-
fluss des neuen Begriffs vom Staat und seiner politisch-6konomischen
Struktur als Erster Bildung und Erziehung des Volkes als wesent-
liche Faktoren der Erhaltung und Entwicklung und also als notwen-
dige, jeder dusseren Kontrolle zu entziehende Funktionen des Staatse
erkannte, so wandte seine Schule, insbesondere Gozzi, Carli, Delfico,
Gorani, ihr Interesse mehr den sachlichen Problemen der Organi-
sation und Methodik des Unterrichts zu, wobei sie den Blick moglichst
auf die Forderung des Tages gerichtet hielt. Nur bei Filangeri findet
die piadagogische Aufklirung ihren vollen Ausdruck in der syste-
matisch-utopischen Form eines allgemeinen staatlichen Erziehungs-
programms, das die notwendige Ergéinzung des politischen Ideals
seiner Scienza della legislazione bildet und wie diese bestimmt
ist, den neuen Regierungen ihre Aufgabe zu erleichtern, ,,die Menschen
zur Gliickseligkeit zu fithren®.

Solche grundsétzliche Reformarbeit, die, abgesehen wvon den
philantropischen Absichten, notig war, um die aus den Erbfolge-
kriegen hervorgegangenen Staaten neu aufzubauen und ihre Souve-
ranitit zu gewihrleisten, fehlte bekanntlich auch in Italien nicht, und
Schulreformen wurden in Piemont unter Viktor Amadeus II. und

1) durch Dr. Fritz Ernst, 18 Wiesenstr., Ziirich 8.

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift 1927. — 9 121



Karl Emanuel I1I., im Konigreich Neapel und Sizilien unter Karl I11.,
im Herzogtum Parma unter Philipp Bourbon durch Du Tillot und
Paciaudi unternommen. Und da diese Reformen in unmittelbarer
Beziehung zu der Entkirchlichung aller Funktionen des Staates stan-
den, fanden sie ihren natiirlichen Verbiindeten im Jansenismus, der
aus Frankreich heriibergekommen war, vor allem im Herzogtum Mai-
land und im Grossherzogtum Toskana, wo Leopold I. in seinem jugend-
lichen Wagemut, dem radikalen Ernst seiner Pline und der Syste-
matik seiner Reformen das Ideal des menschenfreundlichen Fiirsten
der Aufklarung zu verwirklichen schien.

Leopold war wohl der erste, der in Italien mit Pestalozzi in direkter
Verbindung stand. Dieser trat damals eben, mit der Veroffentlichung
des letzten Teils von Lienhard und Gertrud, aus jener Periode
innerer Sammlung hervor, die dem Zusammenbruch des Neuhof-
Unternehmens gefolgt war. Wenn diese Erfahrung in ihm auch nicht
die physiokratischen Grundbegriffe erschiittert hatte, die er sich in
Kirchberg angeeignet, so hatte sie doch den allzu simplizistischen
Optimismus der , Philosophie von Tschiffeli geklirt und das Er-
wachen von mystisch-religiosen Motiven in ihm ermoglicht, die spéter
die herrschenden wurden. Vor allem aber hatte sie ihm die Augen ge-
offnet fiir die tiefe und bittere Problematik des sozialen Lebens. Zur
Regeneration der Menschheit bedurfte es also nicht nur der radikalen
Arbeit einer Erziehung, die aus jedem Menschen im Bereich seiner
sachlichen Moglichkeiten ein freies Zentrum sittlicher Téatigkeit zu
machen strebte — eine Arbeit, der die Religion Kraft und ideale Ge-
wissheit leihen musste — sondern auch eines eigenen Systems von
Gesetzen, also der erleuchteten Hilfe eines Fiirsten, der die sozialen
Bedingungen zu schaffen verstiinde, unter denen allein ein solches
Werk Friichte tragen konnte. Diesen Fiirsten hoffte Pestalozzi in Leo-
pold gefunden zu haben, der ihm seine Zustimmung zu den Ideen
des ihm 1787 iibersandten Romans hatte ausdriicken lassen, so dass
der einsame Menschenfreund schon den Augenblick der Verwirklichung
nahe glaubte. Aber Leopold verliess Toskana und Pestalozzis Hoff-
nungen sanken in sich zusammen.

Es dauerte noch iiber zehn Jahre, bis Italien wieder von Pestalozzi
horte. Dieser hatte inzwischen seine Vorstellungen von der idealen
Beschaffenheit des Menschen und dem Gesetz seiner Entwicklung
gekliart und, darauf fussend, die Idee der Erziehung immer schirfer
herausgearbeitet, wihrend ihm die wachsende praktische Erfahrung
die Wege zu ihrer Durchfiihrung deutlicher wies. Wie in bestéindigem
Kontakt mit der Wirklichkeit aus der angeborenen Individualitéit die
freie geistige Personlichkeit zu bilden, wie in der Forderung des Tages
das Ewige und Gottliche zu gestalten sei, das war dem grossen Er-
zieher klarer und klarer aufgegangen, und fiir diese Lehre war nun
Italien reif, das nach dem revolutiondiren Experiment des Jahr-
hundertendes nichts mehr von aussen erwartete und entschlossen
versuchte, seinem Volk durch die Erziehung Freiheitsgefiihl, Tatig-
keitsdrang und moralische Energie zu geben, auf die sich die nationale

122



Wiedergeburt griinden liesse. Und in solchem Streben wurde ihm
Gedanke und Werk Pestalozzis zum ersten Fiihrer.

Die pddagogischen Reformversuche der Fiirsten waren meist in
den Ansitzen stecken geblieben. Auch wo sie einem festen politisch-
Okonomischen Ideal entsprachen, fand dieses keine Unterlage in dem
tatsichlichen Zustand der Dinge, und so fehlte den Reformen die
Anpassung an die konkreten Notwendigkeiten. Schon die Erneuerung
der Methoden bedeutete eine radikale Wandlung der Begriffe von Er-
ziehung und Bewertung des Wissens, der die grosse Masse der Lehrer
fremd gegeniiberstand: rekrutierten sie sich doch unvermeidlicher-
weise grosstenteils aus dem Klerus, dessen Reformierung misslungen
war. Die Revolution fand also die Schule in einem Zustand der Des-
organisation zwischen dem Alten und dem Neuen. Und ihre eigenen
Reformpliane, unter denen der Mascheronis hervorgehoben zu werden
verdient, waren lediglich Bearbeitungen der analogen franzosischen
PrOJekte deren Kernpunkte Laienschule und demokratlsch—repubh—
kanische Grundsétze bildeten.

Erst als in der napoleonischen Epoche auch in Italien stabile
staatliche Organismen gesichert schienen, wurde das Erziehungs-
problem selbstindig und mit schéirferem Gefiihl fiir die realen Not-
wendigkeiten wiederaufgenommen. Neapel vor allem war aus der revo-
lutionéren Periode mit einer schweren Erfahrung hervorgegangen. Die
blutige Reaktion von 1799, die mit der parthenopiischen Republik
die Bliite des neapolitanischen Adels und Geistes vernichtete, hatte
nur zu deutlich gezeigt, wie gefdhrlich die Utopie sei, eine Staatsform
verwirklichen zu wollen, die, sei sie auch von edelsten Rechtsgrund-
sitzen eingegeben, keine Riicksicht auf Lage, Sitten, Tradition eines
Landes nahm und der Denkungsart seines Volkes fremd blieb. Aus
dieser Erfahrung heraus schrieb Cuoco seine Saggio storico sulla
rivoluzione napolitana und kam zu dem Schluss, der einzige Weg,
auf dem sich stattliches Leben sicher begriinden liesse, sei die Er-
ziehung: ,,die Italiener miissten daran gewohnt werden, edel zu den-
ken, miissten unvermerkt zu den Ideen hingelenkt werden, die ihre
neue Bestimmung erfordere, und so allmihlich aus Biirgern einer
Provinz oder einer Stadt zu Staatsbiirgern sich entwickeln.

Erst unter Josef Bonaparte, dann unter Murat nach Neapel zu-
riickgekehrt, entwarf Cuoco 1809 jenen ,,Rapporto e progetto di de-
creto per I'ordinamento della pubblica istruzione nel Regno di Na-
poli‘, der in Italien das erste Programm einer nationalen Erziehung
ist, die nicht auf ein abstraktes Ideal gerichtet ist, sondern darauf,
die Universalitit des Denkens und des sittlichen Bewusstseins von
den konkreten Erfahrungen und Bediirfnissen abzuleiten. ,,Niemals®,
hatte Cuoco wenige Jahre zuvor geschrieben, ,,ist das Bediirfnis nach
Erziehung grosser gewesen... Alle alten Sitten, die als Vorschriften
galten, sind ins Wanken geraten; pflegen doch die Menschen nach allzu
heftigen Erschiitterungen der sozialen Ordnung und der Ideenwelt
in eine Anarchie der Sitten zu verfallen, die schlimmer ist als die Anar-
chie der Gesetze. Nie tat es so sehr not, den Teil der Nation zu er-

123



ziehen, der Volk genannt wird, und die Bildung in den Dérfern und
Bauernhofen zu verbreiten‘. Aber bald entdeckt er, dass die Ideen,
die ein Volk bilden sollen, keine anderen sind als die, die das Volk aus
sich selbst heraus bildet: ,,wihrend es schweigt, spricht alles an seiner
Statt; an seiner Statt sprechen seine Gedanken, seine Vorurteile,
seine Sitten und Bediirfnisse‘*. Darum unterstreicht Cuoco auch die
Notwendigkeit, dass die Religion die Grundlage der sittlichen Er-
ziehung bleibe, und wéhrend er fiir einen auf Beobachtung gegriindeten
Elementarunterricht eintritt, der an Stelle der nunmehr versunkenen
traditionellen Ideen die Fahigkeit zum freien, selbstéindigen Urteil
schaffen soll, legt er besonderen Nachdruck auf eine berufliche Heran-
bildung der niederen Klassen, die sich die Veredlung und Fruchtbar-
machung der Arbeit zum Ziel setzt.

Kein Wunder, dass ein solcher Geist, tief iiberzeugt vom Wert der
. Erziehung und zugleich durchdrungen von der Notwendigkeit, dass
jede Erziehung sich in der Sphire des realen Volkslebens abspielen,
dass sie eine Erziehung zum freien Urteilen und klaren Wollen sein
miisse, in Italien der erste Vorkdmpfer fiir die Methode Pestalozzis
wurde, die er an der Naef’schen Anstalt in Paris kennengelernt und
iiber die er 1804 im Giornale Italiano berichtet hatte. Was Cuoco
an dieser Methode schitzt, ist vor allem, dass sie Rousseaus Grund-
sidtze einer natiirlichen Erziehung in positive Mittel umsetzt, um die
kindliche Geistestétigkeit durch unmittelbare Erfahrung zu wecken,
und so an Stelle des abstrakten Wissens, wie es durch die mnemo-
technischen Methoden erzielt wurde, die Fahigkeit zu eigenem Denken
und Forschen entwickelt.

November 1811 unterschreibt Murat, dessen Gemahlin Karoline
Bonaparte bekanntlich eine Bewundererin Pestalozzis war, das Dekret
iiber die Neuordnung des neapolitanischen Schulwesens. Und auf Ver-
anlassung Karolines liess sich noch im selben Jahr ein fritherer Mit-
arbeiter Pestalozzis, G. F. Hofmann, der sich damals wegen der kiinst-
lerischen Erziehung seiner T6chter in Rom aufhielt, in Neapel nieder,
Wwo er zusammen mit einem jungen Kiinstler, der in Iferten Pestalozzis
Schiiler gewesen war, Pfyffer, am 1. Mai 1811 eine Pestalozzi-Anstalt
eroffnete. .

Diese Anstalt, deren Geschichte Morf erzidhlt hat und iiber die wir
zwel interessante Schriften von Hofmann selbst besitzen, wuchs
rasch: neue Lehrer kamen hinzu, darunter Baumgartner und Schnei-
der, von Pestalozzi selbst gesandt, und der Franzose Mirthois, dem
man einen lehrreichen methodischen Versuch zum Studium der Natur-
wissenschaften und besonders der Astronomie verdankt. 1814 war der
alte Sitz schon nicht mehr ausreichend und ein neuer wurde vor den
Toren der Stadt gesucht. Zu den auslindischen Lehrern gesellten sich
in diesem Jahr zwei einheimische aus Neapel selbst, der Mathematiker
Fuoco und der Historiker Del Buono, denen zwar die methodische
Vorbereitung, nicht aber die Achtung ihrer Landsleute fehlte. Aber
der Anstalt war noch kurze Lebensdauer beschieden: nach der Ver-
treibung Murats nahmen die Zoglinge rasch ab, die finanzielle Lage

124



wurde schwierig, und in den ersten Monaten des Jahres 1816 schloss
Hofmann nach einer Inspektion, die zwar die Unterrichtsmethoden
gelobt, aber den Mangel an religiosem Geist beklagt hatte, die Pforten
der Anstalt und verliess Neapel. Der Geist Pestalozzis hatte nichts
mehr an einer Stitte zu suchen, wo mit der Freiheit auch die Gerech-
tigkeit und der Sinn fiir edle Menschlichkeit verbannt war.

Aber Pestalozzi war deshalb in Italien nicht vergessen. Dem Mai-
linder Cenacolo, dem Kreise, der sich 1800 um Cuoco gebildet hatte,
war sein Werk sicher bekannt. Zu den jungen Mitgliedern dieses
Kreises gehorte damals Manzoni, mit dessen Verlobten Cesare Cantu
spiater Lienhard und Gertrud verglich wegen des in beiden ob-
waltenden religiosen Gefiihles und Wirklichkeitsinns, trotzdem dies
Gefiihl und dieser Sinn in beiden Romanen eine ganz verschiedene
Tragweite und Bedeutung haben.

1812 verodffentlichte Jullien in Mailand seinen Esprit de la
méthode d’éducation de Pestalozzi suivie et pratiquée
dans 1’'Institut d’éducation d’Yverdon en Suisse, worin er
Pestalozzis Methode auseinandersetzte und gegen Anklagen vertei-
digte und den Inhalt des ,,Buchs der Mutter* darlegte. Dieses Werk
und die Schrift Chavannes, aus der Cagnazzi fiir seine 1819 veroffent-
lichte Saggio sopra i principali metodi d’istruire i fan-
ciulli die Nachrichten iiber Pestalozzi schopfte, waren die Haupt-
quellen fiir die Kenntnis der Pestalozzischen Methoden in Italien. Wie
tief ihr praktischer Einfluss ging, zeigt u. a. das Manuale di studio
preparatorio von Rossi, das 1844 herauskam und mit geringen
Anderungen auf den erwihnten Vorarbeiten beruht.

Es fehlten auch nicht direkte Mitteilungen von Besuchern der
Schweizer Anstalt. Unter diesen ist die bedeutungsvollste ein Bericht
Antonio Bencis, der 1822 datiert und in der Antologie von 1824
publiziert ist. Nach kurzem Hinweis auf die Anstalten von Stans und
Burgdorf stellt Benci dem italienischen Leser den Menschen und Er-
zieher Pestalozzi mit einem warmen Ton der Bewunderung vor, der
die Stirke des empfangenen Eindrucks beweist. Die Anstalt selbst
vergleicht er wegen des in ihr herrschenden freudigen und menschlich
freien Geistes mit der ,,Casa gioiosa‘* des Vittorino da Feltre. Uber
die Methode aber schweigt er absichtlich und gibt nur Pestalozzis
Behauptung wieder, sowohl Jullien wie Chavannes hitten seine Ideen
iiber Elementarerziehung im Grunde nicht erfasst. Damit gibt Benci
einen wichtigen Fingerzeig, der nicht hitte vernachlissigt werden
sollen, so wenig auch er selbst seine Bedeutung erfasste. Was Pesta-
lozzis Methode von allen bisherigen, der philantropischen z. B., unter-
schied, war gerade, dass sie nicht eine blosse Summe von praktischen
Erkenntnissen darstelite, wie dem Kinde ein bestimmtes Wissen am
leichtesten zu vermitteln sei, sondern die Entdeckung des Verfahrens,
wie die geistigen Moglichkeiten des Kindes, in bestindiger Wechsel-
wirkung mit seiner konkreten Erfahrung, zu freier Entfaltung ge-
fiihrt werden konnen; und die Idee der Methode wollte diese Ent-
deckung nicht als endgiiltiges Ergebnis, sondern als Zielsetzung und

125



Richtung darbieten. Eine schematische und rein didaktische Darstel-
lung von Pestalozzis Ideen musste ihre Bedeutung notwendig ver-
falschen.

Gegen diese Verfidlschung hat in Italien zuerst Enrico Mayer pro-
testiert in seinen Frammenti di un viaggio pedagogico, die,
gegen 1830 geschrieben, 1867 in einem Band verdffentlicht worden
sind. Er sieht in Pestalozzi und in seinem tragischen Schicksal den
von der unbesieglichen Macht der Idee beherrschten Menschen und
erklart, die scheinbare Abstraktheit der Methode verschwinde sofort,
sobald man sie in ihrer geschichtlichen Stellung betrachte und ver-
stehe, dass sie die Durchfiihrung des Begriffs der Erziehung durch
den Unterricht mittels einfachen Verfahrens zum Ziel hat. Darum
ist Pestalozzi fiir ihn wirklich der Initiator eines neuen erzieherischen
Gewissens.

Aber um dies zu verstehen, fehlte den italienischen Piadagogen
nicht nur eine praktische Erprobung von Pestalozzis Werk, dem die
reaktioniren Regierungen feindlich gegeniiberstanden, und die direkte
Kenntnis einiger seiner wichtigsten theoretischen Schriften, sondern
auch eine kuiturelle und philosophische Atmosphire, die, wie es in
Deutschland dank Fichte moglich war, die Interpretation der Ideen
des Ziircher Erziehers belebt und vertieft hiitte. So beurteilt-auch einer
der begeistertsten Verfechter des Pestalozzismus in Italien, Romagnosi,
trotzdem er den Kritikern und zum Teil auch den Bewunderern vor-
wirft, sich nur an die dusseren Formen der Methode zu klammern,
statt von ihrem Zentralgedanken auszugehen, diesen doch nur vom
Standpunkt des aufgeklirten Illuminismus und Sensualismus: d. h.
er sieht seine Vorteile hauptsdchlich auf volkswirtschaftlichem Ge-
biet und lobt Verfahren wie die Anwendung des Gesetzes vom sinn-
lichen Ursprung unserer Erkenntnisse auf den Unterricht.

Doch auch die neue Strémung, die sich nach dem Sieg der Re-
aktion ankiindigte, war nicht danach angetan, das Verstdndnis fiir
Pestalozzis Gedankenwelt zu erleichtern. Die politische Krise hatte
eine tiefe Krisis in den Gemiitern zur Folge; der euddmonistische
Optimismus der Aufklirung war dahin; auf den Glauben an einen
baldigen Triumph der urspriinglichen menschlichen Natur war eine
ernstere Einschitzung der historischen Uberlieferung und der realen
Bedingungen, auf den Kosmopolitismus ein lebhafteres Gefiihl fiir
den Nationalcharakter, auf den sensualistischen Empirismus eine
spiritualistische Einstellung, auf die intellektuelle Gewissheit ein un-
bestimmter Zweifel oder ein Ausruhen im religiésen Glauben gefolgt.
Die’ Religion nahm ihren Platz als Eckstein der Kultur wieder ein,
gleichzeitig aber forderte man von ihr, dass sie aus dem engen Bezirk
kirchlicher Gebundenheit heraustrete und zum gemeinsamen bewe-
genden Prinzip eines ganzen Volkes werde. Auf philosophischem Ge-
biet galten die Angriffe der neuen Richtung im allgemeinen dem Na-
turalismus und Individualismus der fritheren Lehre, der man eben
wegen dieses ihres Subjektivismus jeden wirklich universellen Wert
absprach.

126



Der Philosoph dieser Richtung war Rosmini. Er hatte zuerst in
seiner Breve esposizione della filosofia di M. Gioia (1828)
gegen den Sensualismus und Hedonismus der Enzyklopéddisten Stel-
lung genommen und, indem er sie mit Philosophie iiberhaupt gleich-
setzte, als einzige Zuflucht fiir den Geist den religiosen Glauben emp-
fohlen. Als er dann Kant kennen lernte, sah er in der Kant’schen Ver-
nunftkritik eine Verfeinerung des Subjektivismus, den er im Sensualis-
mus bekdmpft hatte, und setzte ihr eine Art ontologischen Idealismus
entgegen. Die Kategorien Kants, die er als subjektivistisch empfand,
ersetzte er durch die ,,objektive Kategorie“ oder die Idee des Seins,
als die Norm, die nicht aus dem Gedanken entsteht, sondern sich ihm
aufzwingt und ihn bestimmt, indem sie ihn vom subjektiven Rela-
tivismus befreit. Damit war freilich der tiefste Sinn des Kant’schen
Transzendentalismus, das Prinzip der Autonomie des Geistes, auf-
gegeben; und der Geist in seiner engeren Bestimmung, als Seele be-
griffen, fand sein Gesetz und die Grundlage seines idealen Lebens in
einer absoluten Objektivitdt. Auf das padagogische Feld iibertragen,
fiihrt dieser Gesichtspunkt zu der Methodik, die Rosmini in seiner
Schrift Del supremo principio della metodica dargelegt hat.
Da das Gesetz geistiger Téatigkeit im Objekt und nicht im Subjekt
liegt, lautet Rosminis Grundsatz, das natiirliche Verfahren, auf dem
der Unterricht zu beruhen habe, sei nicht das Verfahren des Ich,
sondern die eigennotwendige Ordnung der mentalen Gegenstidnde oder
Ideen, die ihrerseits letzten Endes von einer dogmatischen religiosen
Tradition dargeboten wird.

Der Spiritualismus legt also, gegeniiber dem Subjektivismus, Nach-
druck auf den transzendenten und objektiven Charakter der geistigen
Werte. Auf piadagogischem Gebiet fasst Lambruschini Erziehung we-
sentlich als religiose Erziehung auf; doch wenn ihn das dem Ziircher
Menschenbildner zu nihern scheint, so ist ihre Vorstellung von Reli-
gion doch ganz verschieden. Fiir Lambruschini ist sie nicht, wie fir
Pestalozzi, die autonome Verwirklichung des Gottlichen und Ewigen
in uns, sondern eine Wiedergeburt der Seelen zum wahren Leben, und
dies wahre Leben eine transzendente Ordnung, die von der Seele nicht
geschaffen, sondern angenommen werden muss. Darum kann in der
Erziehung der Mensch nur dann seine wahre Bestimmung finden,
wenn er eine ideale Objektivitdt als Norm in sich aufnimmt, wenn er
eine Autoritdt anerkennt und sich ihr beugt. Diese Beziehung zwi-
schen dem einzelnen und der transzendentalen Idealitit, die fiir Lam-
bruschini das Wesen der Erziehung ausmacht, wird vom Erzieher ver-
mittelt, und darin eben liegt das Geheimnis erzieherischer Synthese.

Capponi geht in seinem Frammento sull’educazione noch
weiter: er erkennt, dass die Problematik der modernen Erziehung
gegeniiber der alten darin besteht, dass ihr das Organische und die
objektive Gewissheit fehlt, welche die alte Erziehung noch besass, da
sie sich ohne weiteres in die Gegebenheiten des Lebens und der so-
zialen Anschauungen einzufiigen verstand. Diese haben fiir uns jeden
Wert an sich verloren; das Erziehungsideal ist heute eine abstrakte

127



Begrenzung der Unabhiingigkeit des einzelnen, und wenn man, wie
Rousseau, alle geistigen Werte darauf zuriickfithren will, sieht man
sich zu Kiinstlichkeiten und Verfdlschungen gezwungen. Ehe nicht
ein Glaube ersteht, der die Kraft hat, die Seele eines Volkes zu wan-
deln, und sein innerstes Leben zum Quell der Erziehung zu machen,
kann sich diese nicht auf die unmittelbare Selbsttitigkeit des Indivi-
duums noch auf das abstrakte Werk einer Methode griinden, sondern
muss sich von jenen objektiven Werten bestimmen lassen, die auch
noch in ihrer Relativitit die festeste Norm darstellen. Religion, Dis-
ziplin, Autoritét, praktisches Denken, das sind die Leitsterne der Er-
- ziechung. In Wirklichkeit war Capponi durch seine Erkenntnis, dass
diese Vorherrschaft des Subjekts iiber das Objekt, des innersten
Lebens der Personlichkeit iiber die objektive Welt der Bildung, welche
die Problematik der modernen Erziehung kennzeichnet, ihren Ur-
sprung in der reingeistigen Forderung des Christentums hat, auf dem
besten Wege, einen Erziehungsgedanken wie den Pestalozzis zu ver-
stehen, der die Persénlichkeit nicht gemiiss dusseren Bildungsidealen,
sondern gemséss der Forderung und dem Gesetz ihrer angeborenen
Geistesart zu entwickeln strebt und in ihren Bereich auch die sach-
lichen Bildungswerte einbegreift. Doch zu einem solchen Verstindnis
mangelten Capponi, sei’s die begeisterte Liebe des wahren Erziehers,
sei’s eine feste theoretische Einstellung, da er zwischen dem philo-
sophischen Skeptizismus und dem religiosen Glauben kein anderes
konkretes Wissensgebiet zu finden vermochte als das historische.

Es ist also nicht verwunderlich, dass trotz des Interesses fiir Pe-
stalozzis Werk und der Anerkennung der Giite eines Teils seiner
Methoden (Capponi hatte Iferten besucht und verfolgte Pestalozzis
Publikationen; Lambruschini verteidigte seine Methode des Mathe-
matikunterrichts) der italienische Spiritualismus den grundlegenden
Prinzipien des grossen Schweizers fremd blieb und sich seine Anre-
gungen lieber bei den piadagogischen Theorien Girards holte, in denen,
entgegen Pestalozzis Ansicht von der Autonomie des Geistes, mehr
die Grundsitze der Autoritit, der Disziplin, der objektiven und trans-
zendenten Idealitéit der Normen und Erkenntnisse vorwogen.

Diese Vorliebe kam auch bei der 1827 erfolgten Griindung der
ersten italienischen Kindergirten durch Aporti zum Ausdruck. Die
Idee solcher Vorschulanstalten ging ja zweifellos auf Pestalozzi zu-
riick; doch obgleich Romagnosi darauf bestand, dass diese Kinder-
girten nach einer rein intuitiven Methode geleitet wiirden, blieb
Aporti, der auf dem Gebiet des eigentlichen Unterrichts zum Teil
nachgab, auf dem der Moral, unter Berufung auf Girard, bei einem
Typus dogmatischer Unterweisung, der sich natiirlich auch in anderen
Féachern fiihlbar machen musste. ;

Gewiss hat der italienische Spiritualismus, wenn er eine gewisse
Abstraktheit in Pestalozzis Methode kritisierte, die Bedeutung her-
vorgehoben, die in der phinomenologischen Synthese der Erziehung,
der Wirksamkeit des Erziehers und dem sozialen Milieu zukommt,
und darin liegt sein Verdienst. Doch indem er die Erziehung nur nach

128



diesem phéinomenologischen Moment interpretierte, hat er ihr Pro-
blem allzu eng begrenzt und ihm eine abstrakte und einseitige Losung
gegeben. Bei Pestalozzi dagegen wird das Erziehungsproblem ge-
stellt und, in der Idee der Methode, die Losung formuliert nicht nach
einseitigen phinomenologischen Teilaspekten, sondern in seiner Ginze.
Das ist moglich, weil er Erziehung in ihrer wesentlichen und autonomen
geistigen Forderung begreift, unabhingig von jedem dogmatischen
Aufzwingen von Werten. Dem Begriff von der Heteronomie des
Geisteslebens steht hier der seiner Autonomie gegeniiber. Der Geist
selbst ist die Norm des Lebens und der Erfahrung, denn diese liegt
nicht in der Giiltigkeit einer idealen transzendenten Objektivitét,
sondern in dem Transzendentalgesetz, das Objekt und Subjekt dyna-
misch zur Einheit macht und die Person und ihre Welt zugleich um-
fasst. Die Methode der Erziehung und die universelle Losung des Pro-
blems besteht also in der Aufdeckung und Fruchtbarmachung jener
Richtungen des Transzendentalgesetzes, die zugleich die idealen Richt-
linien des einheitlichen Systems der Erfahrung und die Formen sind,
wodurch im Individuum die reine Tatigkeit des Geistes frei wird. Und
eben darin besteht in seinem Wesen das Prinzip der Intuition.

Ist also Erziehung die Tatwerdung der Geistigkeit im Menschen
— als Synthese der Universalitidt seiner Erfahrung und der Autono-
mie seiner inneren Einheit — so ist Pestalozzis Idee von der Me-
thode die Idee der Erziehung selbst. Seine Hinseitigkeiten und seine
Irrtiimer, welche der Spiritualismus getadelt hat, kamen daher, dass
diese transzendentale Synthese, im Hinblick auf die pidagogische
Praxis, als schon sachlich verwirklicht betrachtet wurde, und das in
einem beschrinkten Erfahrungskreis und ausgehend von einem un-
vollstdndigen Begriff der Einheit der Personlichkeit. Aber Pestalozzi
selbst verfehlte nie, die Uberlegenheit der Idee iiber ihre praktische
Anwendung und ihre methodische Begrenzung zu fiihlen und zu be-
haupten, da diese sie nie in ihrer Universalitdt verwirklichen konnten,
der nur die Totalitit des Lebens gleichwertig ist. , Nur das Leben
bildet‘, ist die Einsicht, die im ,,Schwanengesang’ wiederkehrt.

Der Abstand zwischen der spiritualistischen Pidagogik Italiens
und der Gedanken Pestalozzis birgt also die Antithese zwischen dem
Dogmatismus und dem transzendentalen Idealismus, in dem zwei
gegensitzliche Anschauungen iiber Leben und Kulturformen mit-
einander streiten. Heute herrscht in der italienischen Philosophie der
Idealismus und es ist hier nicht unseres Amts, seine Entwicklung zu
zeichnen; sagen wir nur, dass auch die noch bestehenden Formen des
Realismus, Empirismus und Spiritualismus nunmehr vom Idealismus
durchsetzt sind, und wenn sie noch eine Funktion haben, so ist es
die, auszumerzen, was im italienischen Idealismus, infolge seines hege-
lianischen Ursprungs, noch an Dogmatischem geblieben ist. Wenn die
aus praktischen Griinden isolierten pidagogischen Probleme lange
Zeit den Auseinandersetzungen zwischen Spiritualisten und Positi-
visten iiberlassen worden sind, auf die, bis vor kurzem, die meisten
italienischen Arbeiten iiber Pestalozzi zuriickgehen, so hat sich der

129



Idealismus in den letzten Jahren eine Philosophie der Erziehung zur
Aufgabe gemacht, die die spirituelle Wesenheit der Erziehung ins
Licht riicken und in dieser Erkenntnis den ganzen Komplex der pédda-
gogischen Probleme in ihren sdmtlichen Erscheinungen erhellen soll.
~ Angesichts dieser Aufgabe erhélt das Wiederaufleben der Pesta-
lozzistudien in Italien besondere Bedeutung. Heute richtet sich das
Interesse nicht mehr auf lingst in die Praxis eingegangene und durch
sie iiberholte methodische Einzelheiten, sondern auf die zentrale Idee
Pestalozzis, in der sich die transzendentale Wahrheit jedes erziehe-
rischen Handelns und Denkens durch die Liebe und den Glauben eines
ganzen Lebens offenbart hat. Das ist der Geist, in dem Italien einen
Grossen feiert, den es nicht aufgehort hat, auch als seinen Sohn zu
betrachten.

Familien- oder Gemeinschaftsbeziehungen?
Von Sofie Lazarsfeld

»»Ich wollte eigentlich durch meinen Versuch be-
weisen, dass die Vorzige, die die héusliche Erziehung
hat, von der offentlichen miissen nachgeahmt werden,
und dass die letztere nur durch Nachahmung der er-
steren fiur das Menschengeschlecht einen Wert hat.‘¢

Als Pestalozzi diesen Bericht iiber sein Erziehungsheim in Stans
schrieb, da hat er versdumt, auf die ganz speziellen Schéaden hinzu-
weisen, die im Gefolge der Einzel-, also der Familienerziechung auf-
treten und deren einige ihre Korrektur automatisch im Wesen der
Gemeinschaftserziehung finden. Vor allem die verzirtelten Kinder
und unter diesen ganz besonders die einzigen und die jiingsten,
bilden ein trauriges Kapitel der Einzelerziehung. Einige Beispiele,
die ohne Anderung aus dem Protokoll einer Erziehungsberatungs-
stelle fiir Lehrer iibernommen sind, werden deutlich illustrieren,
welchen Erschwernissen in ihrer seelischen Entwicklung diese Kinder
im Elternhaus begegnen, und wie behindert sie dadurch bei ihrem
ersten Zusammentreffen mit einem sozialen Gefiige, also vorerst
in der Schule, und spater bei allen Aufgaben des Lebens sind.

Wir wissen heute, dank der modernen Seelenforschung, dass
eine allzu zartliche Erziehung grosse Méngel in der seelischen Ent-
wicklung des Kindes zur Folge hat?).

Solche verhitschelte Kinder verlieren alles Selbstvertrauen, wenn
sie zum erstenmal aus dem iiberheizten Bereich der Familie in die
kiihlere Atmosphiare der Schule kommen. Sie empfinden dort mit
grossem Unbehagen das Fehlen der gewohnten Vormachtstellung,
sie sind nicht mehr Mittelpunkt ihrer Umgebung, haben aber nicht
gelernt, eine bescheidene Stellung einzunehmen, nicht gelernt, ihr
Teil beizutragen zu einem gedeihlichen Leben innerhalb einer Ge-
meinschaft, und sie versuchen nun das gewohnte Prestige, die inner-

1) Alfred Adler: Theorie und Praxis der Individualpsychologie; Der nervise
Charakter; Heilen und Bilden; alle Verlag J.F. Bergmann, Miinchen.

130



	Pestalozzi in Italien

