
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 4

Artikel: Pestalozzi in Italien

Autor: Banfi, Antonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi in Italien.
Von Antonio Banfi (Mailand).1)

Die Geschichte der Verbreitung und Wirkung von Pestalozzis
Ideen in Italien ermangelt noch heute, trotz einiger beachtenswerter
Versuche, einer organischen und vollständigen Darstellung. Der
folgende Beitrag sucht nur die Umrisse zu ziehen und die Hauptlinien
festzulegen.

Man kennt die lebhafte Entwicklung, die in der italienischen
Aufklärung auch die pädagogische Bewegung erfuhr. Gegen die
humanistisch-scholastische Tradition gerichtet, die dem alten Stamm der
katholischen Reaktion aufgepfropft worden war, strebte sie Sinn und
Wert der Erziehung auf Grund der naturrechtlichen Auffassung vom
einzelnen und der Gesellschaft und ihrer Wechselbeziehungen zu
erneuern. Das bedeutete eine universale Ausdehnung der erzieherischen
Forderung, eine Bestimmung ihrer konkreten Formen nach den
sozialen Notwendigkeiten, eine Ausgestaltung der Methoden unter
Berücksichtigung der natürlichen Anlagen und der psychologischen
Entwicklung des Individuums. In der Befolgung dieser Grundsätze
entbehrt die italienische pädagogische Aufklärung, gemässigt wie sie war,
doch der Originalität; sie geht von der gemeinsamen Voraussetzung
des sinnlichen Empirismus und des ethischen Utilitarismus aus und
kämpft für die staatliche Laienschule. Wenn Genovesi unter dem
Einfluss des neuen Begriffs vom Staat und seiner politisch-ökonomischen
Struktur als Erster Bildung und Erziehung des Volkes als wesentliche

Faktoren der Erhaltung und Entwicklung und also als notwendige,

jeder äusseren Kontrolle zu entziehende Funktionen des Staatse
erkannte, so wandte seine Schule, insbesondere Gozzi, Carli, Delfico,
Gorani, ihr Interesse mehr den sachlichen Problemen der Organisation

und Methodik des Unterrichts zu, wobei sie den Blick möglichst
auf die Forderung des Tages gerichtet hielt. Nur bei Füangeri findet
die pädagogische Aufklärung ihren vollen Ausdruck in der
systematisch-utopischen Form eines allgemeinen staatlichen Erziehungsprogramms,

das die notwendige Ergänzung des politischen Ideals
seiner Scienza della legislazione bildet und wie diese bestimmt
ist, den neuen Regierungen ihre Aufgabe zu erleichtern, „die Menschen
zur Glückseligkeit zu führen".

Solche grundsätzliche Reformarbeit, die, abgesehen von den
philantropischen Absichten, nötig war, um die aus den Erbfolgekriegen

hervorgegangenen Staaten neu aufzubauen und ihre
Souveränität zu gewährleisten, fehlte bekanntlich auch in Italien nicht, und
Schulreformen wurden in Piémont unter Viktor Amadeus II. und

») durch Dr. Fritz Ernst, 18 Wiesenstr., Zürich 8.

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1927. — 9 121



Karl Emanuel III., im Königreich Neapel und Sizilien unter Karl III.,
im Herzogtum Parma unter Philipp Bourbon durch Du Tülot und
Paciaudi unternommen. Und da diese Reformen in unmittelbarer
Beziehung zu der Entkirchlichung aller Funktionen des Staates standen,

fanden sie ihren natürlichen Verbündeten im Jansenismus, der
aus Frankreich herübergekommen war, vor allem im Herzogtum Mailand

und im Grossherzogtum Toskana, wo Leopold I. in seinem jugendlichen

Wagemut, dem radikalen Ernst seiner Pläne und der Systematik

seiner Reformen das Ideal des menschenfreundlichen Fürsten
der Aufklärung zu verwirklichen schien.

Leopold war wohl der erste, der in Italien mit Pestalozzi in direkter
Verbindung stand. Dieser trat damals eben, mit der Veröffentlichung
des letzten Teils von Lienhard und Gertrud, aus jener Peiiode
innerer Sammlung hervor, die dem Zusammenbruch des Neuhof-
Unternehmens gefolgt war. Wenn diese Erfahrung in ihm auch nicht
die physiokratischen Grundbegriffe erschüttert hatte, die er sich in
Kirchberg angeeignet, so hatte sie doch den allzu simplizistischen
Optimismus der „Philosophie von Tschiffeli" geklärt und das
Erwachen von mystisch-religiösen Motiven in ihm ermöglicht, die später
die herrschenden wurden. Vor allem aber hatte sie ihm die Augen
geöffnet für die tiefe und bittere Problematik des sozialen Lebens. Zur
Regeneration der Menschheit bedurfte es also nicht nur der radikalen
Arbeit einer Erziehung, die aus jedem Menschen im Bereich seiner
sachlichen Möglichkeiten ein freies Zentrum sittlicher Tätigkeit zu
machen strebte — eine Arbeit, der die Religion Kraft und ideale
Gewissheit leihen musste — sondern auch eines eigenen Systems von
Gesetzen, also der erleuchteten Hilfe eines Fürsten, der die sozialen
Bedingungen zu schaffen verstünde, unter denen allein ein solches
Werk Früchte tragen konnte. Diesen Fürsten hoffte Pestalozzi in Leopold

gefunden zu haben, der ihm seine Zustimmung zu den Ideen
des ihm 1787 übersandten Romans hatte ausdrücken lassen, so dass
der einsame Menschenfreund schon den Augenblick der Verwirklichung
nahe glaubte. Aber Leopold verliess Toskana und Pestalozzis
Hoffnungen sanken in sich zusammen.

Es dauerte noch über zehn Jahre, bis Italien wieder von Pestalozzi
hörte. Dieser hatte inzwischen seine Vorstellungen von der idealen
Beschaffenheit des Menschen und dem Gesetz seiner Entwicklung
geklärt und, darauf fussend, die Idee der Erziehung immer schärfer
herausgearbeitet, während ihm die wachsende praktische Erfahrung
die Wege zu ihrer Durchführung deutlicher wies. Wie in beständigem
Kontakt mit der Wirklichkeit aus der angeborenen Individualität die
freie geistige Persönlichkeit zu büden, wie in der Forderung des Tages
das Ewige und Göttliche zu gestalten sei, das war dem grossen
Erzieher klarer und klarer aufgegangen, und für diese Lehre war nun
Italien reif, das nach dem revolutionären Experiment des
Jahrhundertendes nichts mehr von aussen erwartete und entschlossen
versuchte, seinem Volk durch die Erziehung Freiheitsgefühl,
Tätigkeitsdrang und moralische Energie zu geben, auf die sich die nationale
122



Wiedergeburt gründen liesse. Und in solchem Streben wurde ihm
Gedanke und Werk Pestalozzis zum ersten Führer.

Die pädagogischen Reformversuche der Fürsten waren meist in
den Ansätzen stecken geblieben. Auch wo sie einem festen
politischökonomischen Ideal entsprachen, fand dieses keine Unterlage in dem
tatsächlichen Zustand der Dinge, und so fehlte den Reformen die
Anpassung an die konkreten Notwendigkeiten. Schon die Erneuerung
der Methoden bedeutete eine radikale Wandlung der Begriffe von
Erziehung und Bewertung des Wissens, der die grosse Masse der Lehrer
fremd gegenüberstand: rekrutierten sie sich doch unvermeidlicherweise

grösstenteils aus dem Klerus, dessen Reformierung misslungen
war. Die Revolution fand also die Schule in einem Zustand der
Desorganisation zwischen dem Alten und dem Neuen. Und ihre eigenen
Reformpläne, unter denen der Mascheronis hervorgehoben zu werden
verdient, waren lediglich Bearbeitungen der analogen französischen
Projekte, deren Kernpunkte Laienschule und demokratisch-republikanische

Grundsätze bildeten.
Erst als in der napoleonischen Epoche auch in Italien stabile

staatliche Organismen gesichert schienen, wurde das Erziehungsproblem

selbständig und mit schärferem Gefühl für die realen
Notwendigkeiten wiederaufgenommen. Neapel vor allem war aus der
revolutionären Periode mit einer schweren Erfahrung hervorgegangen. Die
blutige Reaktion von 1799, die mit der parthenopäischen Republik
die Blüte des neapolitanischen Adels und Geistes vernichtete, hatte
nur zu deutlich gezeigt, wie gefährlich die Utopie sei, eine Staatsform
verwirklichen zu wollen, die, sei sie auch von edelsten Rechtsgrundsätzen

eingegeben, keine Rücksicht auf Lage, Sitten, Tradition eines
Landes nahm und der Denkungsart seines Volkes fremd blieb. Aus
dieser Erfahrung heraus schrieb Cuoco seine Saggio storico sulla
rivoluzione napolitana und kam zu dem Schluss, der einzige Weg,
auf dem sich stattliches Leben sicher begründen liesse, sei die
Erziehung: „die Italiener müssten daran gewöhnt werden, edel zu denken,

müssten unvermerkt zu den Ideen hingelenkt werden, die ihre
neue Bestimmung erfordere, und so allmählich aus Bürgern einer
Provinz oder einer Stadt zu Staatsbürgern sich entwickeln."

Erst unter Josef Bonaparte, dann unter Murat nach Neapel
zurückgekehrt, entwarf Cuoco 1809 jenen „Rapporto e progetto di
decreto per l'ordinamento della pubblica istruzione nel Regno di
Napoli", der in Italien das erste Programm einer nationalen Erziehung
ist, die nicht auf ein abstraktes Ideal gerichtet ist, sondern darauf,
die Universalität des Denkens und des sittlichen Bewusstseins von
den konkreten Erfahrungen und Bedürfnissen abzuleiten. „Niemals",
hatte Cuoco wenige Jahre zuvor geschrieben, „ist das Bedürfnis nach
Erziehung grösser gewesen... Alle alten Sitten, die als Vorschriften
galten, sind ins Wanken geraten; pflegen doch die Menschen nach allzu
heftigen Erschütterungen der sozialen Ordnung und der Ideenwelt
in eine Anarchie der Sitten zu verfallen, die schlimmer ist als die Anarchie

der Gesetze. Nie tat es so sehr not, den Teil der Nation zu er-
123



ziehen, der Volk genannt wird, und die Bildung in den Dörfern und
Bauernhöfen zu verbreiten". Aber bald entdeckt er, dass die Ideen,
die ein Volk bilden sollen, keine anderen sind als die, die das Volk aus
sich selbst heraus bildet: „während es schweigt, spricht alles an seiner
Statt; an seiner Statt sprechen seine Gedanken, seine Vorurteile,
seine Sitten und Bedürfnisse". Darum unterstreicht Cuoco auch die
Notwendigkeit, dass die Religion die Grundlage der sittlichen
Erziehung bleibe, und während er für einen auf Beobachtung gegründeten
Elementarunterricht eintritt, der an Stelle der nunmehr versunkenen
traditionellen Ideen die Fähigkeit zum freien, selbständigen Urteil
schaffen soll, legt er besonderen Nachdruck auf eine berufliche
Heranbildung der niederen Klassen, die sich die Veredlung und Fruchtbarmachung

der Arbeit zum Ziel setzt.
Kein Wunder, dass ein solcher Geist, tief überzeugt vom Wert der

Erziehung und zugleich durchdrungen von der Notwendigkeit, dass
jede Erziehung sich in der Sphäre des realen Volkslebens abspielen,
dass sie eine Erziehung zum freien Urteüen und klaren Wollen sein
müsse, in Italien der erste Vorkämpfer für die Methode Pestalozzis
wurde, die er an der Naef'schen Anstalt in Paris kennengelernt und
über die er 1804 im Giornale Italiano berichtet hatte. Was Cuoco
an dieser Methode schätzt, ist vor allem, dass sie Rousseaus Grundsätze

einer natürlichen Erziehung in positive Mittel umsetzt, um die
kindliche Geistestätigkeit durch unmittelbare Erfahrung zu wecken,
und so an Stelle des abstrakten Wissens, wie es durch die
mnemotechnischen Methoden erzielt wurde, die Fähigkeit zu eigenem Denken
und Forschen entwickelt.

November 1811 unterschreibt Murat, dessen Gemahlin Karoline
Bonaparte bekanntlich eine Bewundererin Pestalozzis war, das Dekret
über die Neuordnung des neapolitanischen Schulwesens. Und auf
Veranlassung Karolines Hess sich noch im selben Jahr ein früherer
Mitarbeiter Pestalozzis, G. F. Hofmann, der sich damals wegen der
künstlerischen Erziehung seiner Töchter in Rom aufhielt, in Neapel nieder,
wo er zusammen mit einem jungen Künstler, der in Herten Pestalozzis
Schüler gewesen war, Pfyffer, am 1. Mai 1811 eine Pestalozzi-Anstalt
eröffnete.

Diese Anstalt, deren Geschichte Morf erzählt hat und über die wir
zwei interessante Schriften von Hofmann selbst besitzen, wuchs
rasch : neue Lehrer kamen hinzu, darunter Baumgartner und Schneider,

von Pestalozzi selbst gesandt, und der Franzose Mirthois, dem
man einen lehrreichen methodischen Versuch zum Studium der
Naturwissenschaften und besonders der Astronomie verdankt. 1814 war der
alte Sitz schon nicht mehr ausreichend und ein neuer wurde vor den
Toren der Stadt gesucht. Zu den ausländischen Lehrern gesellten sich
in diesem Jahr zwei einheimische aus Neapel selbst, der Mathematiker
Fuoco und der Historiker Del Buono, denen zwar die methodische
Vorbereitung, nicht aber die Achtung ihrer Landsleute fehlte. Aber
der Anstalt war noch kurze Lebensdauer beschieden: nach der
Vertreibung Murats nahmen die Zöglinge rasch ab, die finanzielle Lage

124



wurde schwierig, und in den ersten Monaten des Jahres 1816 schloss
Hofmann nach einer Inspektion, die zwar die Unterrichtsmethoden
gelobt, aber den Mangel an religiösem Geist beklagt hatte, die Pforten
der Anstalt und verliess Neapel. Der Geist Pestalozzis hatte nichts
mehr an einer Stätte zu suchen, wo mit der Freiheit auch die Gerechtigkeit

und der Sinn für edle Menschlichkeit verbannt war.
Aber Pestalozzi war deshalb in Italien nicht vergessen. Dem

Mailänder Cenacolo, dem Kreise, der sich 1800 um Cuoco gebildet hatte,
war sein Werk sicher bekannt. Zu den jungen Mitgliedern dieses
Kreises gehörte damals Manzoni, mit dessen Verlobten Cesare Cantù
später Lienhard und Gertrud verglich wegen des in beiden
obwaltenden religiösen Gefühles und Wirklichkeitsinns, trotzdem dies
Gefühl und dieser Sinn in beiden Romanen eine ganz verschiedene
Tragweite und Bedeutung haben.

1812 veröffentlichte Jullien in Mailand seinen Esprit de la
méthode d'éducation de Pestalozzi suivie et pratiquée
dans l'Institut d'éducation d'Yverdon en Suisse, worin er
Pestalozzis Methode auseinandersetzte und gegen Anklagen verteidigte

und den Inhalt des „Buchs der Mutter" darlegte. Dieses Werk
und die Schrift Chavannes, aus der Cagnazzi für seine 1819 veröffentlichte

Saggio sopra i principali metodi d'istruire i
fanciulli die Nachrichten über Pestalozzi schöpfte, waren die Hauptquellen

für die Kenntnis der Pestalozzischen Methoden in Italien. Wie
tief ihr praktischer Einfluss ging, zeigt u. a. das Manuale di studio
preparatorio von Rossi, das 1844 herauskam und mit geringen
Änderungen auf den erwähnten Vorarbeiten beruht.

Es fehlten auch nicht direkte Mitteilungen von Besuchern der
Schweizer Anstalt. Unter diesen ist die bedeutungsvollste ein Bericht
Antonio Bencis, der 1822 datiert und in der Antologie von 1824
publiziert ist. Nach kurzem Hinweis auf die Anstalten von Stans und
Burgdorf stellt Benci dem italienischen Leser den Menschen und
Erzieher Pestalozzi mit einem warmen Ton der Bewunderung vor, der
die Stärke des empfangenen Eindrucks beweist. Die Anstalt selbst
vergleicht er wegen des in ihr herrschenden freudigen und menschlich
freien Geistes mit der „Casa gioiosa" des Vittorino da Feltre. Über
die Methode aber schweigt er absichtlich und gibt nur Pestalozzis
Behauptung wieder, sowohl Jullien wie Chavannes hätten seine Ideen
über Elementarerziehung im Grunde nicht erfasst. Damit gibt Benci
einen wichtigen Fingerzeig, der nicht hätte vernachlässigt werden
sollen, so wenig auch er selbst seine Bedeutung erfasste. Was Pestalozzis

Methode von allen bisherigen, der philantropischen z. B.,
unterschied, war gerade, dass sie nicht eine blosse Summe von praktischen
Erkenntnissen darstellte, wie dem Kinde ein bestimmtes Wissen am
leichtesten zu vermitteln sei, sondern die Entdeckung des Verfahrens,
wie die geistigen Möglichkeiten des Kindes, in beständiger Wechselwirkung

mit seiner konkreten Erfahrung, zu freier Entfaltung
geführt werden können; und die Idee der Methode wollte diese
Entdeckung nicht als endgültiges Ergebnis, sondern als Zielsetzung und

125



Richtung darbieten. Eine schematische und rein didaktische Darstellung

von Pestalozzis Ideen musste ihre Bedeutung notwendig
verfälschen.

Gegen diese Verfälschung hat in Italien zuerst Enrico Mayer
protestiert in seinen Frammenti di un viaggio pedagogico, die,
gegen 18S0 geschrieben, 18G7 in einem Band veröffentlicht worden
sind. Er sieht in Pestalozzi und in seinem tragischen Schicksal den
von der unbesieglichen Macht der Idee beherrschten Menschen und
erklärt, die scheinbare Abstraktheit der Methode verschwände sofort,
sobald man sie in ihrer geschichtlichen Stellung betrachte und
verstehe, dass sie die Durchführung des Begriffs der Eiziehung durch
den Unterricht mittels einfachen Verfahrens zum Ziel hat. Darum
ist Pestalozzi für ihn wirklich der Initiator eines neuen erzieherischen
Gewissens.

Aber um dies zu verstehen, fehlte den italienischen Pädagogen
nicht nur eine praktische Erprobung von Pestalozzis Werk, dem die
reaktionären Regierungen feindlich gegenüberstanden, und die direkte
Kenntnis einiger seiner wichtigsten theoretischen Schriften, sondern
auch eine kulturelle und philosophische Atmosphäre, die, wie es in
Deutschland dank Fichte möglich war, die Interpretation der Ideen
des Zürcher Erziehers belebt und vertieft hätte. So beurteilt auch einer
der begeistertsten Verfechter des Pestalozzismus in Italien, Romagnosi,
trotzdem er den Kritikern und zum Teil auch den Bewunderern
vorwirft, sich nur an die äusseren Formen der Methode zu klammern,
statt von ihrem Zentralgedanken auszugehen, diesen dcch nur vom
Standpunkt des aufgeklärten Illumina mus und Sensualismus: d.h.
er sieht seine Vorteile hauptsächlich auf volkswirtschaftlichem
Gebiet und lobt Verfahren wie die Anwendung des Gesetzes vom
sinnlichen Ursprung unserer Erkenntnisse auf den Unterricht.

Doch auch die neue Strömung, die sich nach dem Sieg der
Reaktion ankündigte, war nicht danach angetan, das Veiständnis für
Pestalozzis Gedankenwelt zu erleichtern. Die politische Krise hatte
eine tiefe Krisis in den Gemütern zur Folge; der eudämonistische
Optimismus der Aufklärung war dahin; auf den Glauben an einen
baldigen Triumph der ursprünglichen menschlichen Natur war eine
ernstere Einschätzung der historischen Überlieferung und der realen
Bedingungen, auf den Kosmopolitismus ein lebhafteres Gefühl für
den Nationalcharakter, auf den sensualistischen Empirismus eine
spiritualistische Einstellung, auf die intellektuelle Gewissheit ein
unbestimmter Zweifel oder ein Ausruhen im religiösen Glauben gefolgt.
Die Religion nahm ihren Platz als Eckstein der Kultur wieder ein,
gleichzeitig aber forderte man von ihr, dass sie aus dem engen Bezirk
kirchlicher Gebundenheit heraustrete und zum gemeinsamen
bewegenden Prinzip eines ganzen Volkes werde. Auf philosophischem
Gebiet galten die Angriffe der neuen Richtung im allgemeinen dem
Naturalismus und Individualismus der früheren Lehre, der man eben
wegen dieses ihres Subjektivismus jeden wirklich universellen Wert
absprach.
126



Der Philosoph dieser Richtung war Rosmini. Er hatte zuerst in
seiner Breve esposizione della filosofia di M. Gioia (1828)
gegen den Sensualismus und Hedonismus der Enzyklopädisten
Stellung genommen und, indem er sie mit Philosophie überhaupt gleichsetzte,

als einzige Zuflucht für den Geist den religiösen Glauben
empfohlen. Als er dannKant kennenlernte, sah er in derKant'schen
Vernunftkritik eine Verfeinerung des Subjektivismus, den er im Sensualismus

bekämpft hatte, und setzte ihr eine Art ontologischen Idealismus
entgegen. Die Kategorien Kants, die er als subjektivistisch empfand,
ersetzte er durch die „objektive Kategorie" oder die Idee des Seins,
als die Norm, die nicht aus dem Gedanken entsteht, sondern sich ihm
aufzwingt und ihn bestimmt, indem sie ihn vom subjektiven
Relativismus befreit. Damit war freilich der tiefste Sinn des Kant'sehen
Transzendentalismus, das Prinzip der Autonomie des Geistes,
aufgegeben; und der Geist in seiner engeren Bestimmung, als Seele
begriffen, fand sein Gesetz und die Grundlage seines idealen Lebens in
einer absoluten Objektivität. Auf das pädagogische Feld übertragen,
führt dieser Gesichtspunkt zu der Methodik, die Rosmini in seiner
Schrift Del supremo principio della metodica dargelegt hat.
Da das Gesetz geistiger Tätigkeit im Objekt und nicht im Subjekt
liegt, lautet Rosminis Grundsatz, das natürliche Verfahren, auf dem
der Unterricht zu beiuhen habe, sei nicht das Verfahren des Ich,
sondern die eigennotwendige Ordnung der mentalen Gegenstände oder
Ideen, die ihrerseits letzten Endes von einer dogmatischen religiösen
Tradition dargeboten wird.

Der Spiritualismus legt also, gegenüber dem Subjektivismus, Nachdruck

auf den transzendenten und objektiven Charakter der geistigen
Werte. Auf pädagogischem Gebiet fasst Lambruschini Erziehung
wesentlich als religiöse Erziehung auf; doch wenn ihn das dem Zürcher
Menschenbildner zu nähern scheint, so ist ihre Vorstellung von Religion

doch ganz verschieden. Für Lambruschini ist sie nicht, wie für
Pestalozzi, die autonome Verwirklichung des Göttlichen und Ewigen
in uns, sondern eine Wiedergeburt der Seelen zum wahren Leben, und
dies wahre Leben eine transzendente Ordnung, die von der Seele nicht
geschaffen, sondern angenommen werden muss. Darum kann in der
Erziehung der Mensch nur dann seine wahre Bestimmung finden,
wenn er eine ideale Objektivität als Norm in sich aufnimmt, wenn er
eine Autorität anerkennt und sich ihr beugt. Diese Beziehung
zwischen dem einzelnen und der transzendentalen Idealität, die für
Lambruschini das Wesen der Erziehung ausmacht, wird vom Erzieher
vermittelt, und darin eben liegt das Geheimnis erzieherischer Synthese.

Capponi geht in seinem Frammento sull'educazione noch
weiter: er erkennt, dass die Problematik der modernen Erziehung
gegenüber der alten darin besteht, dass ihr das Organische und die
objektive Gewissheit fehlt, welche die alte Erziehung noch besass, da
sie sich ohne weiteres in die Gegebenheiten des Lebens und der
sozialen Anschauungen einzufügen verstand. Diese haben für uns jeden
Wert an sich verloren; das Erziehungsideal ist heute eine abstrakte

127



Begrenzung der Unabhängigkeit des einzelnen, und wenn man, wie
Rousseau, alle geistigen Werte darauf zurückführen will, sieht man
sich zu Künstlichkeiten und Verfälschungen gezwungen. Ehe nicht
ein Glaube ersteht, der die Kraft hat, die Seele eines Volkes zu
wandeln, und sein innerstes Leben zum Quell der Erziehung zu machen,
kann sich diese nicht auf die unmittelbare Selbsttätigkeit des Individuums

noch auf das abstrakte Werk einer Methode gründen, sondern
muss sich von jenen objektiven Werten bestimmen lassen, die auch
noch in ihrer Relativität die festeste Norm darstellen. Religion,
Disziplin, Autorität, praktisches Denken, das sind die Leitsterne der
Erziehung. In Wirklichkeit war Capponi durch seine Erkenntnis, dass
diese Vorherrschaft des Subjekts über das Objekt, des innersten
Lebens der Persönlichkeit über die objektive Welt der Bildung, welche
die Problematik der modernen Erziehung kennzeichnet, ihren
Ursprung in der reingeistigen Forderung des Christentums hat, auf dem
besten Wege, einen Erziehungsgedanken wie den Pestalozzis zu
verstehen, der die Persönlichkeit nicht gemäss äusseren Büdungsidealen,
sondern gemäss der Forderung und dem Gesetz ihrer angeborenen
Geistesart zu entwickeln strebt und in ihren Bereich auch die
sachlichen Bildungswerte einbegreift. Doch zu einem solchen Verständnis
mangelten Capponi, sei's die begeisterte Liebe des wahren Erziehers,
sei's eine feste, theoretische Einstellung, da er zwischen dem
philosophischen Skeptizismus und dem religiösen Glauben kein anderes
konkretes Wissensgebiet zu finden vermochte als das historische.

Es ist also nicht verwunderlich, dass trotz des Interesses für
Pestalozzis Werk und der Anerkennung der Güte eines Teils seiner
Methoden (Capponi hatte Herten besucht und verfolgte Pestalozzis
Publikationen; Lambruschini verteidigte seine Methode des
Mathematikunterrichts) der italienische Spiritualismus den grundlegenden
Prinzipien des grossen Schweizers fremd blieb und sich seine
Anregungen lieber bei den pädagogischen Theorien Girards holte, in denen,
entgegen Pestalozzis Ansicht von der Autonomie des Geistes, mehr
die Grundsätze der Autorität, der Disziplin, der objektiven und
transzendenten Idealität der Normen und Erkenntnisse vorwogen.

Diese Vorliebe kam auch bei der 1827 erfolgten Gründung der
ersten italienischen Kindergärten durch Aporti zum Ausdruck. Die
Idee solcher Vorschulanstalten ging ja zweifellos auf Pestalozzi
zurück; doch obgleich Romagnosi darauf bestand, dass diese Kindergärten

nach einer rein intuitiven Methode geleitet würden, blieb
Aporti, der auf dem Gebiet des eigentlichen Unterrichts zum Teil
nachgab, auf dem der Moral, unter Berufung auf Girard, bei einem
Typus dogmatischer Unterweisung, der sich natürlich auch in anderen
Fächern fühlbar machen musste.

Gewiss hat der italienische Spiritualismus, wenn er eine gewisse
Abstraktheit in Pestalozzis Methode kritisierte, die Bedeutung
hervorgehoben, die in der phänomenologischen Synthese der Erziehung,
der Wirksamkeit des Erziehers und dem sozialen Milieu zukommt,
und darin liegt sein Verdienst. Doch indem er die Erziehung nur nach

128



diesem phänomenologischen Moment interpretierte, hat er ihr
Problem allzu eng begrenzt und ihm eine abstrakte und einseitige Lösung
gegeben. Bei Pestalozzi dagegen wird das Erziehungsproblem
gestellt und, in der Idee der Methode, die Lösung formuliert nicht nach
einseitigen phänomenologischen Teilaspekten, sondern in seiner Gänze.
Das ist möglich, weü er Erziehung in ihrer wesentlichen und autonomen
geistigen Forderung begreift, unabhängig von jedem dogmatischen
Aufzwingen von Werten. Dem Begriff von der Heteronomie des
Geisteslebens steht hier der seiner Autonomie gegenüber. Der Geist
selbst ist die Norm des Lebens und der Erfahrung, denn diese liegt
nicht in der Gültigkeit einer idealen transzendenten Objektivität,
sondern in dem Transzendentalgesetz, das Objekt und Subjekt
dynamisch zur Einheit macht und die Person und ihre Welt zugleich um-
fasst. Die Methode der Erziehung und die universelle Lösung des
Problems besteht also in der Aufdeckung und Fruchtbarmachung jener
Richtungen des Transzendentalgesetzes, die zugleich die idealen Richtlinien

des einheitlichen Systems der Erfahrung und die Formen sind,
wodurch im Individuum die reine Tätigkeit des Geistes frei wird. Und
eben darin besteht in seinem Wesen das Prinzip der Intuition.

Ist also Erziehung die Tatwerdung der Geistigkeit im Menschen
— als Synthese der Universalität seiner Erfahrung und der Autonomie

seiner inneren Einheit — so ist Pestalozzis Idee von der
Methode die Idee der Erziehung selbst. Seine Einseitigkeiten und seine
Irrtümer, welche der Spiritualismus getadelt hat, kamen daher, dass
diese transzendentale Synthese, im Hinblick auf die pädagogische
Praxis, als schon sachlich verwirklicht betrachtet wurde, und das in
einem beschränkten Erfahrungskreis und ausgehend von einem
unvollständigen Begriff der Einheit der Persönlichkeit. Aber Pestalozzi
selbst verfehlte nie, die Überlegenheit der Idee über ihre praktische
Anwendung und ihre methodische Begrenzung zu fühlen und zu
behaupten, da diese sie nie in ihrer Universalität verwirklichen könnten,
der nur die Totalität des Lebens gleichwertig ist. „Nur das Leben
bildet", ist die Einsicht, die im „Schwanengesang" wiederkehrt.

Der Abstand zwischen der spiritualistischen Pädagogik Italiens
und der Gedanken Pestalozzis birgt also die Antithese zwischen dem
Dogmatismus und dem transzendentalen Idealismus, in dem zwei
gegensätzliche Anschauungen über Leben und Kulturformen
miteinander streiten. Heute herrscht in der italienischen Philosophie der
Idealismus und es ist hier nicht unseres Amts, seine Entwicklung zu
zeichnen; sagen wir nur, dass auch die noch bestehenden Formen des
Realismus, Empirismus und Spiritualismus nunmehr vom Idealismus
durchsetzt sind, und wenn sie noch eine Funktion haben, so ist es
die, auszumerzen, was im italienischen Idealismus, infolge seines
hegelianischen Ursprungs, noch an Dogmatischem geblieben ist. Wenn die
aus praktischen Gründen isolierten pädagogischen Probleme lange
Zeit den Auseinandersetzungen zwischen Spiritualisten und Positi-
visten überlassen worden sind, auf die, bis vor kurzem, die meisten
italienischen Arbeiten über Pestalozzi zurückgehen, so hat sich der

129



Idealismus in den letzten Jahren eine Philosophie der Erziehung zur
Aufgabe gemacht, die die spirituelle Wesenheit der Erziehung ins
Licht rücken und in dieser Erkenntnis den ganzen Komplex der
pädagogischen Probleme in ihren sämtlichen Erscheinungen erhellen soll.

Angesichts dieser Aufgabe erhält das Wiederaufleben der
Pestalozzistudien in Italien besondere Bedeutung. Heute richtet sich das
Interesse nicht mehr auf längst in die Praxis eingegangene und durch
sie überholte methodische Einzelheiten, sondern auf die zentrale Idee
Pestalozzis, in der sich die transzendentale Wahrheit jedes erzieherischen

Handelns und Denkens durch die Liebe und den Glauben eines
ganzen Lebens offenbart hat. Das ist der Geist, in dem Italien einen
Grossen feiert, den es nicht aufgehört hat, auch als seinen Sohn zu
betrachten.

Familien- oder Gremeinschaftsbeziehungen?
Von Sofie Lazarsfeld

„Ich wollte eigentlich durch meinen Versuch
beweisen, dass die Vorzüge, die die häusliche Erziehung
hat, von der öffentlichen müssen nachgeahmt werden,
und dass die letztere nur durch Nachahmung der er-
steren für das Menschengeschlecht einen Wert hat."

Als Pestalozzi diesen Bericht über sein Erziehungsheim in Stans
schrieb, da hat er versäumt, auf die ganz speziellen Schäden
hinzuweisen, die im Gefolge der Einzel-, also der Familienerziehung
auftreten und deren einige ihre Korrektur automatisch im Wesen der
Gemeinschaftserziehung finden. Vor allem die verzärtelten Kinder
und unter diesen ganz besonders die einzigen und die jüngsten,
bilden ein trauriges Kapitel der Einzelerziehung. Einige Beispiele,
die ohne Änderung aus dem Protokoll einer Erziehungsberatungsstelle

für Lehrer übernommen sind, werden deutlich illustrieren,
welchen Erschwernissen in ihrer seelischen Entwicklung diese Kinder
im Elternhaus begegnen, und wie behindert sie dadurch bei ihrem
ersten Zusammentreffen mit einem sozialen Gefüge, also vorerst
in der Schule, und später bei allen Aufgaben des Lebens sind.

Wir wissen heute, dank der modernen Seelenforschung, dass
eine allzu zärtliche Erziehung grosse Mängel in der seelischen
Entwicklung des Kindes zur Folge hat1).

Solche verhätschelte Kinder verlieren alles Selbstvertrauen, wenn
sie zum erstenmal aus dem überheizten Bereich der Familie in die
kühlere Atmosphäre der Schule kommen. Sie empfinden dort mit
grossem Unbehagen das Fehlen der gewohnten Vormachtstellung,
sie sind nicht mehr Mittelpunkt ihrer Umgebung, haben aber nicht
gelernt, eine bescheidene Stellung einzunehmen, nicht gelernt, ihr
Teil beizutragen zu einem gedeihlichen Leben innerhalb einer
Gemeinschaft, und sie versuchen nun das gewohnte Prestige, die inner-

1) Alfred Adler: Theorie und Praxis der Individualpsychologie; Der nervöse
Charakter; Heilen und Bilden; alle Verlag J. F. Bergmann, München.

130


	Pestalozzi in Italien

