
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 2

Artikel: Pestalozzi als Politiker

Autor: Konzelmann, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi als Politiker.
Von Dr. Max Konzelmann.

Pestalozzi war siebzehn Jahre alt, als in Zürich der erste
vorrevolutionäre Sturm ausbrach. Die öffentliche Brandmarkung der
skandalösen Amtsführung des Landvogtes Grebel durch die Bodmer-
„Patrioten" zwang die Regierung, einen ihrer Parteigenossen zu
verurteilen. Seit diesem Ereignis, das auf sein gerechtigkeitsdurstiges
Gemüt einen tiefen Eindruck machte, hat sich Pestalozzi bis an sein
Lebensende unausgesetzt mit pohtischen Fragen beschäftigt.

Begeistert von seinen Träumen, sich der engern Heimat im
pohtischen Staatsdienst nützlich zu machen, publizierte er als freier,
uniegelmässiger Student der Rechtswissenschaft 1766 zugleich mit
der Erzählung „Agis" ein Bruchstück aus des Demosthenes 3. Olyn-
thischer Rede. Er hatte es während seines letzten Schuljahres im
Collegium Carohnum aus dem Griechischen übersetzt. Die
Publikation in den Lindauer Kritischen Nachrichten aber hatte gewiss
einen andern Zweck als nur den, seinen früheren Rhetorikprofessor
Steinbrüchel, der ebenfalls eine Übersetzung herausgab, zu ärgern,
wie es Pestalozzi im Alter darsteUte. Die Strafpredigt des Demosthenes
gegen die Entartung und Luxussklaverei der Athener, gegen
ungerechte, persönliche Bereicherung auf Kosten der AUgemeinheit,
sowie die leidenschafthch erregte Erzählung vom Kampf des
spartanischen Königs Agis gegen den Zerfall der alten Sitten und Gesetze
stimmten vollkommen überein mit dem Ideal antiker Bürgertugend
und altschweizerischer Sitteneinfalt, wie es Bodmer in die Herzen
der jungen „Patrioten" gepflanzt hatte. Pestalozzis Veröffentlichungen

waren gleichsam das pohtische Programm seiner Patrioten-
Epoche und er hess es auch keineswegs im Unklaren, dass er weniger
zu Athenern und Spartanern rede als vielmehr zu Zürchern und
Schweizern, die „ebensowohl unter dem Taumel solcher Künste,
den Folgen des Müssiggangs und der Wohllust ihre Tage hinschnarchen"

und deren Regenten, wie er sagte, „jede Verbesserung nach
jenem staatenverheerenden Masstab: Macht sie mich reicher?
abmessen". Neben diesen durchsichtig auf die Aktualität der Grebel-
Affäre anspielenden Stehen aber finden sich in der „Rede" andere,
in welchen Pestalozzi ohne Zweifel eine Verwandtschaft mit seinem
eigensten Wollen heraushörte: „Ich weiss, dass ein redlicher Bürger
das, was er dem Staat nützlich zu sein glaubt und nicht das, womit
er sich etwa bei euch beliebt machen könnte, reden soll. Mit eben
der Freimütigkeit haben Aristides, Nicias, Perikles und jener, der
mit mir einen gleichen Namen trug, in Besorgung der öffenthchen
Geschäfte geredet. Oder waren sie auch gewohnt, jemand zu fragen :

Was woUet ihr? — Was soll ich schreiben? — Womit werde ich euch
angenehm sein?" Und Pestalozzi schloss das Bruchstück ab mit den
Sätzen: „Ich fürchte sehr, dass mir diese Dinge, da ich mit
Freimütigkeit davon geredet, mehr schaden werden, als denen, die sie
getan. Denn man darf bei euch von keinem Ding frei

55



reden. Und es wird mich selbst wundern, wenn ich es ungestraft
werde getan haben."

Es gibt keine bessere Einleitung zu Pestalozzis öffentlichem Sorgen
und Wirken als diese erste Ankündigung, die er in die Öffentlichkeit
hinausschickte. Freimütig, ohne Rücksicht auf sein persönhches Wohl
oder Wehe, gerade heraus und wenn es sein musste mit groben Worten
hat er bei jeder Gelegenheit gesprochen, geschrieben und gehandelt.
Unabhängig wagte er es auf die Gefahr eines Bruches mit den
„Patrioten" hin schon bald, an gewissen spartanischen Grundideen ihres
Credo zu rütteln, wie er es auch in der Revolutionszeit nicht unterliess,
seinen Parteigenossen, die sich obenauf geschwungen hatten und ihn
durch ihr Verhalten empörten, rücksichtslos ins Gewissen zu reden.
Freimütig äusserte sich Pestalozzi zwanzig Jahre vor der Zürcher
Revolution über die wirtschaftlich-sozialen Übelstände, welche den
Umsturz wirklich herbeiführten. „Parteiisch fürs Volk" bewahrte er
doch sein freies Urteil und dachte in „Lienhard und Gertrud" nicht
daran, weder die Fehler von Volk und Adel zu beschönigen, noch ihre
Vorzüge herabzusetzen. Voll nie erlahmender Fürsorge für alle Armen
und Unterdrückten verfiel er nie in klassenkämpferische Demagogie.
Mit Sarkasmus, Wut und Mut hieb Pestalozzi im „Schweizerblatt"
und in den „Fabeln" unablässig auf alle Schäden im öffentlichen und
privaten Leben ein und brachte die geistige Freiheit auf, die
französische Revolution in ihrer dunkelsten Periode gegen die Koalition
der reaktionären Dunkelmächte Europas zu verteidigen, obwohl er
sie grundsätzlich ablehnte und an ihren Methoden harte Kritik übte.
Ohne Furcht, aber gerecht und schonend nach beiden Seiten, machte
er sich im Stäfner Handel und in der Zürcher Revolution zum
Vermittler und im Zehntenhandel zum leidenschaftlichen Anwalt der
wirtschaftlich entrechteten Landschaft, was ihm den dauerhaften
Hass der Professoren, Geisthchen und anderer „Vergebisfresser", die
aus den Zehnten gelebt hatten, eintrug. Auch gegen sich selber
aufrichtig, tadelte er freimütig seine eigene revolutionäre Verirrung,
in der er sich wider Willen in parteipolitische Händel hatte hinein-
reissen lassen. Mit nicht überall erwünschter Deuthchkeit gab er als
überzeugter Unitarier in den Zeiten der Mediation und Restauration
seinen Ansichten darüber Ausdruck, was er für das Wohl des Vaterlandes

als nützhch und notwendig erachtete. Eine der letzten
pohtischen Äusserungen, die wir von ihm kennen, ist sein Urteil über die
Restauration: „Gebt acht, die alten Herren werden sich und andern
an ihrem Gvätterhwerk die Finger verbrennen. Die Schweiz ist kein
Krebsbach." Ein Jahr vor seinem Tode eröffnete Pestalozzi als
Jahrespräsident der Helvetischen Gesellschaft, in die er vor über fünfzig
Jahren eingetreten war, die Zusammenkunft in Langental, um ein
„gutgemeintes Wort über Vaterland und Erziehung" zu sprechen.
Als einer der letzten überlebenden Gründer der GeseUschaft wollte
er an den alteidgenössischen Gemeingeist appellieren, der die Vereinigung

von Schinznach einst beseelt hatte, als sich zum erstenmal aus
allen Gauen des Vaterlandes und aus beiden konfessionellen Lagern
56



für die Wohlfahrt der Allgemeinheit begeisterte Patrioten zusammengefunden

hatten. An der nächsten Tagung in Schinznach hielt ihm
der katholische Pfarrer Vock von Aarau die Gedächtnisrede.

Pestalozzi muss te sich um pohtische Probleme annehmen. Von
seiner eigenen Natur getrieben und von Bodmer dazu erzogen, sich der
öffenthchen Sache mehr als der eigenen zu widmen, war es überdies
ein auszeichnender Zug seines Wesens, dass er zwischen allen Dingen
Zusammenhänge und Wechselwirkungen erbhekte. Jedes Spezialistentum

war ihm fremd. Er war überzeugt, dass sich für keine Frage des
öffenthchen Lebens eine fruchtbare und wirkliche Lösung finden
lasse ausser im Zusammenhang mit allen andern Tatsachen des öffenthchen

Geschehens. Die Idee der harmonischen Entwicklung und des
lebendigen Zusammenwirkens aller Teile eines Organismus, die er
so gern im Symbol des Baumes ausdrückte, durchdrang nicht nur sein
pädagogisches Werk; sie war eine Grundform seines Denkens und
bestimmte deshalb auch seine Pohtik.

Als Pestalozzi von der in Aussicht genommenen rein politischen
Laufbahn zum landwirtschaftlichen Berufe abschwenkte, lag dieser
Wechsel auf der Linie seiner Gesamteinsteilung. Sein politischer Traum
war: der Allgemeinheit und dadurch dem einzelnen zu helfen, oder
umgekehrt, denn wie jede nützhche Reform im Staatswesen
notwendig dem einzelnen zugute kommt, so repräsentiert jede materielle
oder geistige Hebung des einzelnen Bürgers oder einer Klasse einen
Gewinn für die Allgemeinheit. Oben und unten, links und rechts,
überall sah Pestalozzi Möglichkeiten und Notwendigkeiten zu helfen.
Der Pädagoge äusserte später, die Hauptsache sei ihm nicht, dass
seine Methode anerkannt, sondern dass das gute Volk seines Vaterlandes

besser als bisher erzogen werde. So klammerte sich auch der
über seine eigentliche Lebensaufgabe noch unklare junge Pestalozzi
nicht an eine bestimmte Form des patriotischen Wirkens an. Als
angehender Reformer der Landwirtschaft verfolgte er genau dasselbe
Ziel wie als Anwärter auf einen Regierungssitz. Aber er wählte den
Weg, der ihm die raschesten Aussichten zu bieten schien, dem
Gemeinwesen wirklich zu helfen. Und wie immer mit genialer Sicherheit
packte er seine Aufgabe an der entscheidenden Stelle an. Es war sein
Grundsatz, dass man wirklichen Übeln im Volkskörper nicht durch
„Palliative" und Teilreformen, pohtische oder wirtschaftliche Almosen
helfen könne, sondern nur dadurch, dass man sie an der Wurzel heile,
oder, mit einem Grundsatz von „Lienhard und Gertrud" und der
spätem pädagogischen Tätigkeit ausgedrückt, dadurch, dass man dem
Menschen dazu verhelfe, sich selber helfen zu können. Dies ist der
Sinn der landwirtschaftlichen Berufswahl Pestalozzis. Er trachtete
darnach, den Bauern seines Vaterlandes neue Erwerbsmöghchkeiten
zu eröffnen durch die Verbreitung allerlei einträghcher Kulturen und
verbesserter Bewässerungs- und Düngmethoden. Er trachtete
darnach, die Bauern, deren sich in Regierungskreisen niemand annehmen
wollte, zu befähigen, ihre misshche Lage selber zu verbessern. Das gab
den „gigantischen Ansichten seiner Bestrebungen" neue Nahrung.

57



Gleichgültig ist es, dass der Versuch aus eigener und fremder Schuld
misslang. Die reine Absicht, die dahinter stand, überdauerte das
Unglück. Und was praktisch misslungen war, nahm er theoretisch
wieder in „Lienhard und Gertrud" auf und, mitten im eigenen Elend,
schon vorher in seiner Armenschule auf dem Neuhof.

Allerdings waren dem „Politiker" Pestalozzi gerade durch die
Erfahrungen in seinem ersten Wirkungskreis die Augen darüber
aufgegangen, dass die Wurzeln des Elends der „mehreren Menschen im
Land" tiefer liegen müssen als nur in ihrer Unkenntnis technischer
Vorteile. Es war ihm aufgegangen, dass es nicht genug sei, nur die
Krappäcker wohl zu bestehen, wenn nicht auch der Acker des
Menschenherzens vom Unkraut gereinigt und wohlbestelit werde. Darum
nahm er arme Kinder zu sich, um sie nicht nur zu einst selbständigen
Webern und Kleinbauern, sondern um sie „human" zu erziehen. Seine
Politik hatte den Knoten ergriffen, in dem die Fäden des öffenthchen
Lebens schliesslich alle zusammenlaufen.

Fortan gingen alle seine Bestrebungen, durch dieses Urverhältnis
bestimmt und beseelt, in harmonischem Zusammenhang weiter, bis
Pestalozzi, durch die gewaltsame Stillstellung seiner erzieherischen
Tätigkeit im Innersten verwundet und gelähmt-, den geraden Weg
seiner Entwicklung zu verheren schien und sich erst darauf zurückfand,

als er wiederum Erzieher sein durfte. Die achtziger Jahre aber,
das Jahrzehnt von „Lienhard und Gertrud" war durchaus beherrscht
von der Idee, dass weder die Hebung der gesellschaftlichen Verhältnisse

erreicht werden könne ohne die Hebung des Individuums, noch
auch die individuelle Erziehung reife Früchte tragen könne, wenn
nicht die äussern Verhältnisse fördernd auf sie einwirken. Eines ging
für ihn damals nicht ohne das andere. Die Erziehung, die Gertrud
ihren Kindern gibt, musste ihre Ergänzung finden in der Erziehung
und Reform des ganzen Bonnaler Gemeinwesens, aber die Reform
in Bonnal war letzten Endes gegründet auf die individuelle Erziehung
der Gemeindekinder in der Familie und Schule.

Nicht nur „Lienhard und Gertrud", sondern seine gesamte
schriftstellerische Tätigkeit in dieser Zeit beweist deuthch, dass Pestalozzi
das Gesamtbild des öffenthchen Lebens im Auge behielt. Er schrieb
im Zeitraum weniger Jahre über die verschiedensten Themata, über
die Prachtgesetze, die Verfassung Zürichs, die Lage des
Bauernstandes, die Reform der Rechtspflege, die Kurpfuscherei, den Kindermord,

das französische Einfuhrverbot gegen Textilwaren, das sog.
Mailänder Kapitulat, über Religion, Grundsätze der Regierungskunst,
Kindererziehung, den Sturz des englischen Ministeriums North.

Gerade in dem Aufsatz des „Schweizerblattes", der North
gewidmet ist, äusserte Pestalozzi einen höchst bezeichnenden Grundsatz :

„Das Personal (dieses politischen Umschwungs), passend oder nicht
passend, war mir ganz unwichtig und der Bogen ist nur darum
eingerückt, weil ich ohne Nebenbetrachtungen wie ein gutes Kind wünsche,
dass Schonung des Nationalwillens in unsern Grenzen das Glück
unseres Landes in Ewigkeit befestige." Es war keine Personen-

58



politik, die Pestalozzi trieb, und keine Interessenpolitik. Die Politik
seines Herzens, an die er glaubte, war die selbstlose Teilnahme am
öffenthchen Wohl als dem Wohl aller. Und es war auch die Teilnahme
aller an der Sorge um die öffenthchen Zustände. Er spottete über die
Leute, welche „die Sorgfalt für die öffenthche Landesnot, das öffentliche

Landeswohl und den öffenthchen Landessegen mit entschiedener
Gleichgültigkeit denen überlassen, die dafür angestellt sind." Er liess
durch den Pfarrer in „Lienhard und Gertrud" die Stillen im Lande
tadeln: „Die Stillen im Land stehen in nichts gern zusammen, das sie
selber nichts angeht, sie sind immer gern nur bei sich selbst und jeder
gern bei den Seinigen." Pestalozzi wünscht nicht, dass nur einzelne
Stände und Parteien, insbesondere die regierenden und oppositionellen
Kreise sich um die öffentliche Sache kümmern. Im Revolutionsgespräch

„Wach auf, Volk" forderte er in einem ergreifenden Ausdruck
das „Allwachen des Volkes". Auch von den Frauen verlangte er
Interesse und Teilnahme an der allgemeinen Sache und er hat in
„Lienhard und Gertrud" gezeigt, wie Grosses er ihrem Einfluss
zuschreibe.

Mit der eifrigen Teilnahme am koUektiven Geschehen aber ist
die Bestimmung des Menschen nicht erschöpft, das wurde Pestalozzi
erst am Schlüsse dieser Periode, in der er sich vor allem mit dem
Gemeinschaftsleben beschäftigt hatte, deuthch bewusst. Über die
kollektiven, veränderlichen und äusserhchen Bedürfnisse hinaus, die
mit unserer tierischen und gesellschaftlichen Natur zusammenhängen,
strebt der Mensch nach einem innerlichen, individuellen Wert, nach
individueher Wahrheit und Erlösung. Wenn möghch im Verein mit
dem kollektiven Streben, meistens aber dagegen sucht er die Veredlung
seiner sittlichen Natur zu verwirklichen. Er trennt die Hoheit seiner
individuell menschlichen Ziele von dem, was er als tierisch-instinktives

Wesen und als Ghed einer bürgerlichen Gemeinschaft erstrebt.
„Die Sittlichkeit, in welcher meine Individualität alle Mittel zu ihrer
Befriedigung findet, ist allen leidenschaftlichen Interessen entgegen."
Insofern ist sie ungesellschaftlich, apolitisch, unter Umständen
gegenstaathch.

Man darf diese Seite in der Entwicklung von Pestalozzis Politik,
die er selber als in reinchristhchem Sinne revolutionär empfand, nicht
übersehen; sie erklärt die pohtischen Urteile der Revolutionszeit und
sie erlaubte ihm später, den pohtischen Pessimismus dieser Periode
zu überwinden. Er fühlte schmerzlich, dass ein Zwiespalt bestehe
zwischen seinem eigenen pohtischen Wollen, seiner eigenen Auffassung
vom Staatsleben und dem pohtischen Wollen der Massen, der
Auffassung anderer vom Zweck und Ziel des Gemeinschaftslebens. Er
musste sich zu der Ansicht bekehren, dass egoistische Zwecke und
tierische Machttriebe unzertrennlich verbunden seien mit dem Wollen
der einzelnen und der Massen, solange sie nur ihrer egoistischen
Begehrhchkeit und ihren Massentrieben folgen. Solange das öffentliche

Leben nur auf die „leidenschaftlichen Interessen" monarchischer,
oligarchischer oder Volksregierungen gegründet ist, ist es dem

59



„Unsinn der Macht" Untertan und es spielt keine entscheidende Rohe,
dass der „Kabinettsunsinn" oft manierlicher auftritt als der
„Volksunsinn": „Ist es nur, fragte Pestalozzi, die Frage von mehr oder
weniger? Muss denn der Fuss unsers Daseins Unsinn sein?"

Diese Überzeugungen leiteten in den neunziger Jahren Pestalozzis
Kampf gegen das Überwiegen der kollektiven Ansprüche, gegen den
Staat als Werkzeug in der Hand dieser oder jener Egoismen, der
jakobinischen wie der aristokratischen, gegen den Staat als letzten
und Selbstzweck. So viel er auch vom Staate forderte und ihm an
Aufgaben überwies, so hatte er doch erkannt, dass der Staat und
seine kollektiven Institutionen vor den letzten und grössten Menschenaufgaben

versagen und versagen müssen, weil sie immer im Äusserhchen,

Gesellschaftlichen, Massenhaften befangen bleiben und nie
die Bedürfnisse befriedigen können, welche dem sitthchen Individuum
allein eigen sind. Daraus ist sowohl Pestalozzis Kampf gegen die
Staatskirche als pohtische Macht zu verstehen als auch sein nie ganz
überwundenes Misstrauen gegen die Staatsschule. Jedenfalls stellte
er sich, als er sich am Ende der schweizerischen Revolution wiederum
zwischen reiner Pohtik und Pädagogik entscheiden musste und sich
dazu entschloss, Schulmeister zu werden, als Aufgabe, Wege zu suchen
zur harmonischen Ausbildung der Eigenkräfte des Menschen, zur
Veredelung seines Charakters, zum letzten Ziel seiner Bestimmung.
Es war in Pestalozzis Entwicklung gleichsam ein Bruch mit aller
Pohtik. Seine Zwecke schienen mit pohtischen Zielen nichts gemein
zu haben.

Trotzdem aber führte ihn der Weg der Elementarerziehung not- '
wendig zu seiner reifen Altersperiode, in der er bewusst die getrennten
Elemente wieder verband und die Kluft zwischen Kollektivität und
Individuum in einer höheren Auffassung vom Staatszweck
überbrückte. Er erkannte, dass der Staat das, was er nicht geben und
lehren kann (und, wie Pestalozzi in den neunziger Jahren noch
gemeint hatte, auch nicht nötig hat, weil er mit Sittlichkeit nichts
zu schaffen habe), nämhch die sittliche Würde und Treue des
Individuums, notwendig braucht. Nur in ihnen findet die Verfassung „die
heihge, innere Schutzwehr gegen ihren Missbrauch, gegen ihre
Entheiligung". Der Egoismus, der Unsinn des Machttriebs, Unrecht und
Gewalt können nur überwunden werden, der Staat kann seinem
idealen Ziel, Vaterland und Werk aller und für alle zu sein, nur näher
kommen, wenn die Individuen ausser ihrem äusserhchen Staatswert,
ausser ihrer staatsbürgerlichen Moral einen Individualwert, eine
persönliche Sittlichkeit in sich tragen, wie sie ihnen nur die Erziehung
geben kann. Zurückschauend auf die Revolution oder wie er sich
ausdrückte, auf die „babylonische Sprachverwirrung, deren Erläuterung

hie und da einäugige Menschen mit cyklopischen Prügeln
dirigierten", schrieb Pestalozzi 1807 an einen Jüngern Freund: „Wäre
unsere Erziehung besser gewesen, so hätte unser Volk der
Windbeuteleikraft und den Anmassungen (gewisser Individuen) Lächeln
entgegengesetzt. Aber das Volk war ungezogen und setzte hoher
60



Ungezogenheit niedere Ungezogenheit und hoher Gewalttätigkeit
niedere Rechtlosigkeit entgegen. Das war unser Unglück. Aber wo
stehen wir jetzt? Es fehlt an Erziehung auf beiden Seiten; es fehlt auf
beiden Seiten an dem Dasein und der Harmonie des nötigen Wissens,
Wollens und Könnens."

Nur durch eine Erziehung, die Erkenntnisse und Fertigkeiten,
Wollen und Können in Übereinstimmung bringt, den Menschen
äusserhch selbständig macht und befriedigt, vor allem aber seinen
Charakter bildet, ihm seine menschhche Würde zum Bewusstsein
bringt und ihn im Bewusstsein derselben zur Freiheit des Denkens,
zur Herrschaft über seine Begierden und zum selbstlosen, reinen
Wollen bildet, nur durch diese Erziehung, deren wichtigsten und
schönsten Teil Pestalozzi der Mutter und der Wohnstube zuwies, kann
der Staat über einen blossen Pohzei- und Interessenstaat oder eine
Parteipfründe hinauskommen. Erst damit wird auch das demokratische
Ideal möghch. Pestalozzi hat eine grosse Entwicklung durchmachen
müssen, bevor er in seinem pohtischen Alterswerk „An die Unschuld,
den Ernst und den Edelmut meines Zeitalters und meines
Vaterlandes" aus tiefer Überzeugung sich wieder zum Prinzip der
Volkssouveränität bekennen konnte, das er allerdings schon ein halbes
Jahrhundert früher im „Agis" verfochten hatte. Damals aber war es
nur ein aus Rousseau übernommenes pohtisches Schlagwort gewesen,
dessen Fundamentlosigkeit Pestalozzi selber am besten dadurch
belegte, dass er in den folgenden drei Jahrzehnten sich dagegen
aussprach. Von der „Abendstunde eines Einsiedlers" an trat er für eine
aristokratische Staatsforn ein und machte selbst „Lienhard und
Gertrud" bis zu einem gewissen Grade dem Kampf gegen den
„Demokratismus" dienstbar, den er dann in den „Nachforschungen" und den
Revolutionsschriften mit offenem Visier angriff. Das Verhältnis des
„weissen Fürsten" zum Volk stellte er theoretisch in der „Abendstunde"

und praktisch in „.Lienhard und Gertrud" als das Verhältnis
zwischen Vater und Kind dar. Nur die gottesfürchtige Vaterhebe
befähigt den Regierenden zu jener „Überwindung, die die reine
Gerechtigkeit erfordert", wie es in einem Briefe an Isehn von 1779
heisst, d. h. zu der Uneigennützigkeit, welche nicht persönhche
Zwecke verfolgt, sondern die Wohlfahrt des Kindes (bzw. Volkes)
fördert. Dreizehn Jahre später schrieb Pestalozzi an Fellenberg im
gleichen Sinne : nur bei jungen Menschen höherer Stände sei jener Grad
von „Edelmut" zu finden, wie er zur würdigen Staatsregierung
notwendig sei.

Der Schritt war gross bis zu jenem Bekenntnis Pestalozzis, das
er 1807 in einem Briefe an einen Freund in Zürich ablegte: „Möge
mich das Grab decken, ehe ein Vernünftiger, Bescheidener meine
Meinung leugne: Repubhkaner vermögen mehr für das Wohl des
Menschengeschlechts als Krone und Szepter." Dieser Schritt war
Pestalozzi jetzt möghch, weil sein Glaube an die schöpferische Macht
der Erziehung, der Charaktererziehung des einzelnen unerschütterlich
geworden war. Was er früher als Geschenk der Umstände, nur den

61



Leuten von Stand hatte zuerkennen wollen, dessen glaubte er nun,
als Frucht der Erziehung, zwar nicht das Volk als Masse, aber jedes
Individuum im Volke fähig. Zugleich war Pestalozzi nun auch
zurückgekehrt zu seinem einst so bescheidenen, aber genial richtig erfühlten
Neuhof-Ideal, wo zum erstenmal Pohtik und Erziehung sich ver-
schwistert hatten.

Seine humane Auffassung der Politik liess ihn auch je und je
über die Grenzen seines heissgehebten Landes hinaussehen nach
Europa, von dem er zwar nur unbestimmte historische Kenntnisse
besass. Dessenungeachtet aber führte ihn. wie er einmal an Lavater
geschrieben hatte, sein Gefühl sicher und er wusste wohl, dass in allen
Winkeln Europas die gleichen Nöte vorhanden seien wie „im Keilenlande

und im Pfaffnauerwinkel". Er durfte es wagen frei und in
heiligem Ernst davon zu reden, weil er Zeit seines Lebens auch als
Politiker „ohne Selbstsucht Wahrheit und Liebe um ihrer selbst
willen" gesucht hatte.

Heinrich Pestalozzi der Yolksschriftsteller.
Ein Brief an einen Lehrer von Josef Reinhart.

Dein Wort und Urteil über Pestalozzi, den Volksschriftsteher, ist
mir seit meinem Besuche in deiner Schule nicht mehr aus dem Sinn
gekommen. Du weisst doch, es war in der Pause, als ein Schulmädchen
das Buch: Lienhard und Gertrud für die Bibliothek zurückbrachte,
mit dem Bescheid: „Die Mutter könne das nicht lesen, es sei ihr zu
langweihg; du möchtest ihr ein schöneres aussuchen."

Das Urteil der Mutter hat mich eigenthch nicht überrascht; aber
was du nachher, als Lehrer in den besten Jahren und gar noch als
einer, der selber die Feder führt, über das Buch sagtest, das tat mir
leid, für Pestalozzi — und für dich.

„Die Frau hat Recht, das Buch ist veraltet. Pestalozzi schreibt
viel zu langfädig. Diese Moralpredigten aus dem XVIII. Jahrhundert
können wir heute nicht mehr schmecken!"

Dieses, dein Wort, hat mir zu denken gegeben. So sprichst du,
ein Lehrer des XX. Jahrhunderts, und so sprach einst beim Erscheinen

des Buches Wieland, der literarische Feinschmecker: „Eine
goldschwere Garbe auf dem Kornboden der Literatur!" Oder ähnlich.
Und die Königin Luise wollte dem Dichter auf den Knien danken für
das Buch, aus dem sie unendlichen Trost geschöpft habe. Die so
sprachen waren durchaus keine Köblersleute, und wenn man bedenkt,
dass damals ein Herder seine „Humanitätsbriefe" schrieb, ein Schiller
und Goethe lebten, so müssen wir uns schon hüten, mit allzu grossem
Mitleiden auf jene Zeit herabzuschauen. Und wenn Pestalozzi, wie
die andern Grossen draussen, es wagten, dem Leser Gedankennüsse
zum literarischen Kuchen darzubieten, so durften sie ihm die Arbeit
des verweilenden Nachdenkens zumuten.

Hier liegt denn auch ein Unterschied zweier Zeiten. Einst hatte
man Musse zum Lesen und zum Schreiben, aber auch das Bedürfnis
62


	Pestalozzi als Politiker

