Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 2

Artikel: Pestalozzis religiose Stellung

Autor: Schédelin, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

stentum*‘ (Methode als ,,Geist*‘) ist, einfach konkret-geistige Lebens-
verwirklichung in ihrem urschopferisch-autonomen Werdeprozess; (in
diesem Sinne gilt: ,,das Leben bildet*); in anderer Hinsicht (Methode
als Technik) ist sie liickenloser Aufstieg von den Ur- und Wesens-
elementen aus, aus denen logisch-transzendental die geistige Welt
entspringt. Im ersteren Betracht ist sie Entfaltung durch Anwendung,
Einheit von Entfaltung und Anwendung; im zweiten hingegen von
der Anwendung zeitlich getrennte Entfaltung; moglicherweise noch
Geist aber keinesfalls Leben.

Zweck dieser Ausfithrungen war die Antinomie in Pestalozzis Er-
ziehungslehre und Praxis aufzudecken und sie aus ihren sachlichen,
ideologischen und nebenbei auch psychologischen Voraussetzungen
verstandlich zu machen. Die Frage nach ihrer grundsatzlichen Be-
deutung und den Moglichkeiten ihrer Auflosung kann hier nicht des
weiteren erortert werden.

Pestalozzis religiose Stellung.

Zur Beurteilung von Pestalozzis religioser Stellung liegt ein
reiches Material vor; denn in den meisten seiner zahlreichen Schriften
hat er sich tiber die religiose Frage ausgesprochen. Trotzdem gehen
die Urteile iiber diese Seite seines Wesens weit auseinander. Wahrend
die einen von seinem Unglauben reden, preisen ihn die andern als
das Vorbild eines wahren Christen. Das war schon zu seinen Leb-
zeiten so. Niederer nennt seine Vorstellungen und Begriffe ,,un-
christlich’‘, wihrend von Lavater das Wort bekannt ist: ,,Einen
besseren Jiinger hatte der Herr selbst wahrend seinen Lebzeiten
nicht.* Dieser Widerspruch erklart sich natiirlich zunéichst aus dem
verschiedenen Standort der Beurteiler; dann aber auch aus Pestalozzis
innern Wandlungen im Laufe seines wechselvollen Lebens, das mit
der geistigen Bewegung der Zeit aufs tiefste verflochten war. Pesta-
lozzi hat Zeiten gehabt, wo er dhnlich wie Goethe von seinem ,,Nicht-
christentum® geredet hat. Doch auch hier gilt das Wort: ,,Wenn zwei
dasselbe tun, so ist es nicht dasselbe.“ Auch wenn Pestalozzis Glauben
zeitweilig in schwere Krisen geriet, so besteht doch gar kein Zweifel,
dass sein Leben und Wirken ganz und gar von christlichen Gedanken
und Kraften durchwirkt ist und ohne den allgegenwértigen religiésen
Hintergrund iiberhaupt nicht verstanden werden kann. Es ist wohl
nicht ganz zufallig, wenn dem offiziellen Pestalozzi, dem kinder-
lieben Erzieher, Schulmann und Methodiker, dem Armenvater und
Volksfreund, die Seele des religivsen Glaubens fast ebenso regel-
massig fehlt, wie die Kraft jener sozialrevolutiondren Gedanken,
um deretwillen er in den Revolutionsjahren franzosischer Biirger ge-
worden ist. Aber wenn auch Pestalozzis religiose Stellung nicht leicht
zu bestimmen ist, so besteht unseres Erachtens kein Zweifel, dass
die tiefsten und innersten Motive seines Wirkens und Wollens hier
gesucht werden miissen.

46



Fragen wir zundchst nach seiner Stellung zur kirchlichen und
religiosen Tradition, zum positiven Christentum, das zwar schon
damals keineswegs eine eindeutig bestimmte Grosse war. Mit seinen
verschiedenen Vertretern brachte ihn ja das tagliche Leben bestandig
zusammen. In seiner Mutter vor allem war ein Stiick der positiven
kirchlichen und religiosen Tradition reformierten Christentums ver-
korpert. Wir wissen ja, welche grundlegende Rolle das erzieherische
Tun der Mutter im Denken Pestalozzis gespielt, und welche iiber-
ragende Bedeutung fiir das ganze Sein und Werden des Menschen
er ihrem Einfluss zugemessen hat. Im taglichen Lebenszusammen-
hang und Umgang mit ihr bildet sich das inwendige Wesen des Kindes.
Sie gibt seiner geistigen Entwicklung den Anschauungsgrund. Nun
hat ja Pestalozzi seine hausliche Erziehung durchaus nicht als eine
ideale hingestellt, namentlich weil sein Vater friih starb und er da-
durch als ein ,,Weiber- und Mutterkind“ aufwuchs, das , nie hinter
dem Ofen hervorkam®. ,,Auf der anderen Seite aber,”“ erziahlt er
weiter, ,,lebte ich vom Morgen bis am Abend in Umgebungen, die
mein Herz in einem hohen Grad belebten und ansprachen. Und
dabei spielte eben bei der schlichten Frommigkeit der beiden Frauen,
die seine Kindheit behiiteten, religioser Glaube eine Hauptrolle. Was
Pestalozzi da erfahren, das ging ihm in Fleisch und Blut tiber. Er
hat es im Grunde nie mehr verloren. Man spiirt es bestandig als den
verschwiegenen Untergrund, aus dem all sein Tun und Denken her-
vorbrach. Wohl wird er dann in den Jiinglingsjahren erfasst vom
Zuge der Zeit, wohl werden nun Bodmer und Rousseau seine Lehr-
meister, wohl strémen nun alle Ideale des méachtig bewegten Zeit-
alters der Aufklarung ein auf sein junges und empfangliches Herz und
geben ohne Frage seinem Denken eine entscheidende Wendung, die
ihn fiirderhin in vielen Hinsichten in seiner heimischen Umgebung
zum Fremdling machen und ihn auch zum Glauben der Viater Distanz
gewinnen liessen. Lange zwar geht Altes und Neues noch friedlich
nebeneinander her. Der Briefwechsel mit seiner Braut zeigt deutlich
den iiberschwinglich-sentimentalen Zug der Zeit, ihre Neigung zu
lehrhaftem Moralisieren; die religiosen Ausserungen driicken haupt-
sichlich einen kindlichen Vorsehungsglauben, Vertrauen und Er-
gebung in die gottliche Leitung aus und zeigen den Glaubep an
Gott als die starkste Triebfeder zur Tugend. Aber dass hinter diesen
Ausserungen die Kraft eines lebendigen und kindlichen Glaubens
steckte, das zeigt vor allem der ergreifende Kampf, den die spateren
Eheleute auf dem Neuhof zum Wohl einer Schar von Bettelkindern
gefithrt. Die Grundlagen der Anstalt sind Sittlichkeit und Religion.
Das einzige, was Kinder in ihrer oft so schlimmen Umgebung be-
wahren kann, ist nach Pestalozzis Meinung das Gefiihl der Religion.
,,Alle Morgen und Abend mit ihnen zu beten, den Tag des Herrn
heiligen Ubungen zu widmen und mit Va.terempfmdung sie oft und
viel mit Thranen bitten, ihre Herzen voll Unschuld ihrem Gott und
Vater zu bewahren, das ist ihm darum auf dem Neuhof ein wichtiges
Anliegen. Wahrend in der ,,Abendstunde eines Einsiedlers” Gott als

47



,,die niheste Beziehung der Menschheit* und als ,,Vater* der Men-
schen, als der Quell aller innern Ordnung und aller politischen und
erzieherischen Weisheit gepriesen und im ersten Teil von Lienhard
und Gertrud an allerlei erhebenden Beispielen die Segenskraft ein-
faltiger Volksfrommigkeit gezeigt wird und die Kirche als Reprisen-
tantin einer festen und segensreichen religiosen Tradition noch mitten
im Dorfe steht, wird in den spéateren Teilen wohl unter dem Einfluss
von Pestalozzis bittern Enttduschungen, seiner vollig isolierten Stel-
lung, seiner Berufslosigkeit und der drohenden Zeitlage, der kritische
Ton gegen Kirche und Religion immer stiarker und schirfer. Die an-
scheinende Unmoglichkeit, das christliche Ideal in der Wirklichkeit
durchzusetzen, machte ihn innerlich zwiespaltig, und wéihrend sein
Gefiihl ihn zur Religion hinzog, lenkte ihn sein Verstand von derselben
weg, wie er in dem berithmten Brief an Nicolovius vom Jahre 1793
gesteht. Welchen Sinn diese Zwiespaltigkeit hatte, wird nachher zu
zeigen sein. Thre schmerzlichste Zuspitzung erfuhr sie in den Jahren
der Abfassung der ,,Nachforschungen®, jenes schwerbliitigen, viel-
fach bittern und grimmigen, aber auch gewaltigen Buches, in welchem
Pestalozzi in leidenschaftlichem Ringen sich Klarheit zu schaffen
versuchte iiber die Entwicklung des Menschengeschlechtes. Die
grosse Wendung seines Lebens seit Stans rettete ihn aus den Abgriin-
den der Verzweiflung und liess ihn auch wieder eine positivere Ein-
stellung zu Religion und Kirche finden. Wir wissen, welche Rolle
die Religion in seinen Instituten spielte und wie stark ihn die Frage
der religiosen Beeinflussung der Jugend bestandig beschaftigte.
Gemiass seiner ganzen piadagogischen Grundansicht liess er gern
den eigentlichen Religionsunterricht als Wortunterricht in den
Hintergrund treten. Biblischen Unterricht erteilte er zwar; allein
er war der Meinung, dass es vor allem auf den religivsen Geist an-
komme, in welchem iiberhaupt unterrichtet werde, so dass bei den
Schiilern der religiose Begriff vor allem durch die Anschauung der
ganzen Haltung der Lehrer, durch das Beispiel ihrer Liebe und Auf-
opferung sich lebendig entfalten kénne. Den konfessionellen Unter-
richt erteilte er nicht selber; den besorgte Niederer oder ein dafiir
besonders angestellter Geistlicher. Hingegen fehlte die religiose Feier
nicht. Gebet und Hausandacht hielt Pestalozzi mit Vorliebe selber.
Beriihmt sind ja seine ,,Reden an mein Haus‘ aus Iferten. Sie sind
zwar stellenweise nichts anderes als eine lehrhafte Entfaltung seiner
padagogischen Ideen und enthalten viel Bezugnahme auf personliche
Erfahrungen im Anstaltsleben, vor allem auch viel bittere Selbst-
anklage. %berall brennt aber eine starke religiose Glut, ja Leidenschaft,
die auf viele Besucher dieser Andachten einen wunausloschlichen
Eindruck machte und uns heute einen deutlichen Einblick ge-
wahrt in die Tiefe und Kraft seines religiosen Empfindens. Die freund-
lichere Einstellung zum positiven Christentum in den spateren Jahren
darf nicht etwa als eine Alterserscheinung gewiirdigt werden. Sie
wird wohl vor allem in seinen Lebensschicksalen begriindet sein,
die ihm nach langen Jahren qualvoller Untatigkeit und Berufs-

48



losigkeit endlich den tétigen Eingriff in die Wirklichkeit des gesell-
schaftlichen Lebens gestatteten und ihn schon damit eine positivere
Stellung zu allem finden liessen, was irgendwie den chaotischen und
zersetzenden Kriften des menschlichen ,,Tiersinns® widerstreben
half, und dazu rechnete er vor allem die Kirche, die er iibrigens
schon in den , Nachforschungen‘ nicht nur im negativen Sinne ge-
wiirdigt hatte, sowenig als er etwa spater seine kritischen Einsichten
preisgegeben hitte. Er hatte aber inzwischen immer deutlicher
die verheerenden Wirkungen des antireligiovsen Geistes kennen ge-
lernt, dem Vorspanndienste zu leisten ganz und gar nicht in seinen
Absichten lag. Aber trotz allem hat ihn der Verdacht des Unglaubens
und der Irreligiositit bis zuletzt begleitet, zum Zeichen davon, dass
zwischen seiner religiésen Denkart und dem kirchlichen und religiésen
Herkommen eine tief begriindete Spannung bestand. Das war nicht
minder auch auf dem pddagogischen und politischen Gebiet der
Fall. Pestalozzi gehort zu den grossen Einsamen und Unzufriedenen
seiner Zeit. Er war das Gegenteil von dem, was Nietzsche einen
,,satisfait nannte. Sein ganzes Trachten dringte auf radikale Um-
gestaltung des ganzen Lebens aus dem Grunde des religivsen Glau-
bens. So rief er die herrschenden Machte immer wieder gegen sich
ins Feld. Mit den Chorherren und Theologen stand Pestalozzi im
allgemeinen nicht auf gutem Fusse. Sie haben sein Werk mit Miss-
trauen verfolgt und mehrfach wurde sein Institut in Iferten von
solcher Seite der Gegenstand heftiger Angriffe.

Was war es nun aber eigentlich, was Pestalozzi gegen Kirche und
Christentum seiner Zeit auf dem Herzen hatte? Wir werden seine Stel-
lung am deutlichsten sehen, wenn wir uns daran erinnern, dass die
Reformationskirchen vor allem Kirchen des Wortes waren. Die
Reformatoren haben der Welt das Bibelwort neu geschenkt und
in seiner lebendigen Darbietung und Verkiindigung das erkannt, was
gegeniiber der Uberwucherung durch allerlei Menschenlehren und
Menschensatzungen vor allem nottut. Wir wissen, dass dem refor-
matorischen Wort die urspriingliche, das Leben in seiner Totalitat
erfassende und gestaltende Kraft in der Tat noch innewohnte. Leider
aber hat sich nur zu bald die Umwandlung der Reformationskirchen
in die Kirchen jener Orthodoxie vollzogen, die man mit einem fatalen
Beiwort als die ,,tote* zum geschichtlichen Begriff erhoben hat. Man
feierte fortan in der protestantischen Kirche Orgien des Wortes,
aber leider war es nur noch der Schall des reformatorischen Wortes,
nicht mehr dieses selbst. Kraft und Geist waren daraus geschwunden.
An ihrer Stelle hatte man nun das System, das in immer méchtigeren
Folianten sich auftiirmende dogmatische Lehrgebaude. Immer mehr
wurde der Stand des Glaubens gemessen am intellektualen Besitz
der ,,reinen Lehre‘‘. Damit entstund jene beriichtigte Streittheologie,
welche auch auf der Kanzel ihre Aufgabe vor allem darin erkannte,
all die vielen ketzerischen Meinungen mit spitzen Griinden zu be-
streiten. Der kirchliche Unterricht bestand auf reformiertem Boden
" vor allem im peinlichen Auswendiglernen des Heidelberger Katechis-

Schweiz Pidagog. Zeitschrift 1927, — 4 49



mus, dieses schwierigen Kompendiums reformierter Orthodoxie.
Kurz es breitete sich jenes schlimme Wortchristentum aus, das schon
der Apostel Paulus abgewehrt hat mit dem Satz: ,,Das Reich Gottes
steht nicht in Worten, sondern in Kraft. Pietismus und Aufklirung
haben in dieser Lage ihr geschichtliches Recht und ihre Notwendigkeit.
Beide haben es abgesehen auf Erneuerung des Lebens, der Pietismus
im Sinne religios-gefiihlsméssiger Erneuerung in individueller Be-
kehrung, die Aufklirung im Sinne wvulgirer Verstindigkeit und
Moralitat. :

In solchen Zusammenhingen steht auch Pestalozzis Wendung
gegen das Wortchristentum der protestantischen Kirche. Von zwel
Seiten greift er es vor allem an, von der intellektualistischen und von
der ethischen. Sein Kampf gegen das Maulbrauchen ist vor allem
begriindet in seiner Abneigung gegen die Verwandlung des Christen-
tums in eine reine Verstandessache. Wir wissen ja aus seiner piadago-
gischen Methodik, wie die harmonische Ausbildung aller Krifte
des Menschen im Sinne moglichsten seelischen Gleichgewichtes mit
Einbeziehung der korperlichen Ausbildung ihm ein Leitgedanke war..
Der Verstand soll nicht auf Kosten des Gefiihls, das Gefiihl nicht
auf Kosten des Verstandes ausgebildet werden. Die ,,Herzenspest*
ist thm so widerwartig wie die ,,Verstandespest®, die ,,Herzens-
bestien* taugen um nichts mehr als die ,,Verstandesesel“. Erziehung
muss vor allem Erziehung zur Menschlichkeit im Sinne der Totalitat
des Menschentums sein. Wir begreifen schon von da aus, wie sein
Urteil iiber orthodoxes Kirchentum ausfallen musste. Er verachtete
das ,,Lirilariwesen und den Katechismuskram‘ des durchschnitt-
lichen kirchlichen Unterrichtes. Das fiille die Kopfe nur mit leeren
Wortern ohne allen Anschauungsgrund und Erfahrungsboden. Das
erzeuge nur arme, zum Leben unbrauchbare Wort- und Kopfnarren
und zerstore nur den rechten ,,Brauchverstand‘, indem es den Men-
schen ,,vom Seinigen‘ ablenke, d. h. von den Dingen seiner nichsten
Umgebung, wo ihm doch das Leben selber seine Aufgaben stelle.
Wenn irgend etwas, so sei das Christentum Sache des Herzens, nicht
im Sinne des blossen Gefiihlslebens, sondern weil das Herz das Zentral-
organ des Menschen ist, wo all seine Krifte noch zu einer festen Ein-
heit miteinander verbunden sind. Christentum ist niemals eine blosse
Kopfsache, und darum war Pestalozzi die doktriniire Art einer blossen
Verstandesaufklirung ebenso unerwiinscht, wie der orthodoxe Doktri-
narismus. Indem also der Pfarrer in Lienhard und Gertrud unter
Gliiphis Einfluss ,,mit Gott redete wie Luther zu seinem Volk, durch-
strich er den abenteuerlichen Wortkram seiner grossen Maulreligion,
tischte er ihm nicht anstatt des alten einen neuen, statt des feurigen
einen wissrigen, anstatt des fremden, mit Gunst seinen eigenen auf.
So suchte er den Grund einer ,stillen wortleeren Gottesanbetung* zu
legen, und zu diesem Zwecke ,band er jedes Wort seiner kurzen
Religionslehre an ihr Tun und Lassen, an ihre Umstdnde und Berufs-
pflichten, also dass, wenn er mit ihnen von Gott und Ewigkeit redete,
es immer schien, er rede mit ihnen von Vater und Mutter, von Haus

50



und Heimat, kurz von Sachen, die sie auf der Welt nahe angehen.
Auch den ,,weitldufigen Zankkram® liess er aus seinem Unterrichte
weg, in der Meinung, ,.es gehore nicht fiir den Menschen, so viele
Warum und Darum in seinen Kopf hineinzumorden, und die tagliche
Erfahrung zeige, dass die Menschen in dem Grad ihren natiirlichen
Verstand und die Alltagsbrauchbarkeit ihrer Hinde und Fiisse ver-
lieren, als sie so viel solche Warum und Darum im Kopfe herum-
tragen‘. Es war also der grosse padagogisch-erkenntnistheoretische
Grundsatz im Spiel, dass wahre Erkenntnis nur auf dem Grunde der
Erfahrung und Anschauung zustande komme. Das Wort hat nach
Pestalozzis Meinung nur Bedeutung als Deutung der Wirklichkeit.
Ohne die Anschauung und Erfahrung steht es in der Luft, auch das
fromme Wort. Drum lisst der Pfarrer die Kinder im Unterrichte
keine Religionsmeinungen mehr auswendig lernen, , namentlich nicht
die Zankapfelfragen, die seit zweihundert Jahren das gute Volk
der Christen in viele Teile geteilt und gewiss dem Landvolk den Weg
zum ewigen Leben nicht erleichtert“. ,Er war jetzt alle Stunden
mehr iiberzeugt, dass der Mensch wenig oder nichts verliere, wenn
er Worte verliere.” Darum war Pestalozzi denn auch dem Predigen
nichts besonders hold, sondern hielt ,,das stundenlange Redenhalten
auf der Kanzel und daneben gar nicht fiir so notwendig, als man es
gemeiniglich dafiir ansieht‘‘. Die erprobten Ratgeber und Wegweiser
der Menschen seien in den meisten Fillen nicht die, welche lange
Reden hielten. So ging auch Pestalozzis Absicht darauf aus, ,,die
Christenlehre kiirzer zu machen®. Seine ganze Dogmatik erschopft
sich beinahe in dem einen Satz, dass Gott Vater ist. Das kann jedes
Kind verstehen; aber eben das ist das Kennzeichen echter Wahr-
heit. ,,Was will doch der Sterbliche viel von Gott reden, was will
er von ihm sagen, als: Er ist gut, er ist Vater, und Dank und Dank?
Was weiss der Mensch mehr von Gott, und was kann er mehr von ihm
reden? ,,.Der Glaube des Menschen verliert, sobald sie viel von ihm
reden.‘ Abneigung gegen alle Spekulation und ein antimetaphysischer
Zug ist in dieser Stellungnahme deutlich wahrnehmbar.

Der andere Gesichtspunkt, der Pestalozzi gegen das Maulbrauchen
mobil macht, ist der ethische. Wenn die Reformatoren den Grundsatz
proklamierten: ,,Das Wort allein tut’s,” dann bezeugten sie damit,
dass sie jenes lebendige Wort im Sinne hatten, das zur Tat nicht nur
in keinem Gegensatze steht, sondern in ihr vielmehr sein Element
hat; denn es entziindet die Tat und ist selber schon Tat; denn das
Wort der Reformatoren hat es wirklich ,,getan‘. Nun aber hatte das
Wort sich allméhlich von der Tat abgelost und damit seinen wur-
spriinglichen Sinn eingebiisst. Pestalozzis Leben kann darum seines
Eindrucks auf uns nicht verfehlen, weil es ein Leben der aufopfern-
den Tat ist. Zur sittlichen Tat leitet er die Menschen auch in seiner
Religionslehre. Nun heisst es ,,Taten lehren den Menschen, und Taten
trosten ihn — fort mit den Worten‘. Mehr als das Wort vermag die
Ubung in allen guten hauslichen Fertigkeiten. Was nicht alsbald
in Tat umgesetzt. werden konne, erzeuge nur eine verderbliche Hitze

51



im Kopf. Die Bibel sei ein Befehl, ein Mandat, meint der Jost. ,,Was
wiirde aber der Kommandant sagen, wenn er einen Befehl ins Dorf
schickte, man sollte Fuhren in die Festung tun, und du dann, an-
statt in den Wald zu fahren und zu laden, dich ins Wirtshaus setztest,
den Befehl zur Hand nahmest, ihn ablisest und den Nachbarn bei
deinem Glas Wein bis auf den Abend erklirtest, was er ausweise
und wolle?“ , Der Weg zum Himmel ist Erfiilllung der Pflichten der
Erde. Worte sind in Gottes Namen in Ewigkeit nur Worte.

Aber noch ein anderer Umstand hat Pestalozzi gegen Kirche und
Geistlichkeit eingenommen. Er sah beide bestindig mit der herr-
schenden Macht im Staat verbunden, und zwar auch dann, wenn die
Gerechtigkeit Parteinahme fiirs Volk erfordert hatte. Aber wiahrend
Pestalozzi ,,parteiisch fiirs Volk* war, fiihrte die Geistlichkeit die
Sache der Machtigen gegen das Volk. Das konnte Pestalozzi ihnen
so wenig verzeihen, als sie ihm seine revolutionire Haltung jemals
verziechen haben. Gegen diesen ,,Geist der Pfaffheit* kimpft er vor
allem in der gewaltigen Revolutionsschrift ,,Ja oder Nein?‘‘. Er em-
port sich iiber die Geistlichen, die nichts anderes wussten, als den
Untertanen die Schuldigkeit eines ganz blinden Gehorsams an den
Hals zu werfen, selbst bei Forderungen, die ,,offenbar auf Erstickung
der Wahrheit, auf Unterdriickung der Volker und auf ein mutwilliges
Spielwerk mit tausendfiltigem Menschenmord abzielten®.

Auch den Pietismus hat sich Pestalozzi genau angesehen. Er
begegnete ihm in allerhand Formen sektiererischer Frommigkeit
und scheint ihm zu Zeiten personlich nahegetreten zu sein. Manche
Tendenz hatte er ja mit ihm gemein. Und wenn er auch in Lienhard
und Gertrud einige schlimme Typen verbildeter pietistischer From-
migkeit zur Darstellung brachte, so verwahrt er sich in ,,Christoph
und Else‘‘ ausdriicklich dagegen, als hatte er das Wesen des Pietis-
mus als besonders heuchlerisch darstellen wollen. Er gibt vielmehr
dieser Klasse von Menschen, ,die sich durch Ernsthaftigkeit, Be-
dachtigkeit, Sittsamkeit und 6konomische Kenntnisse als gute Biirger
auszeichnen‘ das Zeugnis seiner wahren Achtung. ,,Alles, was er ihnen
zu ihrem guten Herzen wiinschte, wire mehr Mut, Heiterkeit und
Teilnehmung an dem Guten und an den Freuden auch derjenigen
Redlichen, von denen sie sich sondern.** Diese Absonderung der Pie-
tisten von allen Menschen, die nicht akkurat ihrer gnadenreichen
Meinung seien, war Pestalozzi an ihnen besonders zuwider. Denn
die Erneuerung des ganzen Lebens, nicht nur des individuellen, son-
dern auch des sozialen aus dem Glaubensgrunde, war mit Pestalozzis
religioser Uberzeugung aufs innigste verbunden.

Um den zuletzt genannten Gedanken hat er freilich zeitlebens
schwer gerungen. Thm war es eine ausgemachte Sache, dass Religion
nicht als ein ,,apartes besonderes Ding“ neben dem Leben einher-
gehen diirfe, sondern dass nur aus diesem Quell das Volksleben
erneuert werden kénne. Dem Vatersinne Gottes entsprechend miisse
auch der Fiirst seine Regierungsaufgabe mit Vatersinn auffassen,
meint schon die ,,Abendstunde‘‘. Zumal im letzten Teil von Lien-

92



hard und Gertrud, besonders aber in der zweiten Bearbeitung des
Romans, wird die Religion den Staatszwecken vollig untergeordnet.
Religion und Gottesdienst miissen den staatlichen Massnahmen zum
Wohle des Volkes die hohere Weihe geben. Der Grundsatz gilt:
es sei ,,Gott und dem Staat auf gleichen Altaren zu dienen.‘‘ Das gilt
freilich nur von dem aufgeklarten, den volksbegliickenden Absichten
dienenden staatlichen Regime, das Pestalozzi im Idealbild Arners
verkorpert, um durch dieses Bild dem herrschenden Regime den Weg
zu zeigen, auf dem allein es dem drohenden Verderben entrinnen
kénne. Doch nur zu bald zeigte es sich, dass die Warnung zu spit
kam. :

In schwerem geistigem Ringen, das ihn zeitweilig bis an den
Rand der Verzweiflung brachte, vollzog sich nun bei Pestalozzi jene
Ausgestaltung seiner Gedanken, wie sie uns in den ,,Nachforschungen*
vorliegt. Um eine Entfaltung, nicht um einen Bruch handelt es sich
da, wenn auch die Beleuchtung in vielem nun eine ganz andere wird.
Pestalozzi hat immer gewusst, dass der Staat zwar Zucht und Sitte
zu pflanzen vermag, und dass hierin auch seine grosse und notwendige
Bedeutung liege; wahre, in der Freiheit wurzelnde Sittlichkeit aber
vermag er nicht zu erzeugen, den Keim des Verderbens in der mensch-
lichen Natur nicht zu zerstéren. In den ,,Nachforschungen‘ wird nun
das Wesen der Sittlichkeit als rein auf das Individuum bezogen
scharf gegen die beiden untern Stufen des tierischen und des gesell-
schaftlichen Menschen abgegrenzt. Religion im eigentlichen Sinne
gehort der Sphare der Freiheit an, wo der Mensch ganz ,,Werk seiner
selbst‘‘ ist. Als Werk des Staates ist sie ganz einfach Betrug. Dass
die Hoheit des christlichen Ideals jemals in der Gesellschaft als
solcher zum Durchbruch komme, daran verzweifelt Pestalozzi in
den , Nachforschungen ‘“‘ginzlich. Das Christentum als reine Sitt-
lichkeit konne niemals Staatsmittel zu irgendeinem Gewaltzweck
sein. Die Nationalreligionen, deren Staats- und Standesfarbe Fischer-
ring und Kreuz seien, ,,diese Christentiimer sind nicht die Lehre Jesu®‘.
Jesus habe einst den Versuch gewagt, die Masse der gesellschaftlichen
Menschheit der innern Selbstandigkeit durch den Glauben an ihn
niher zu bringen. Das vermoge der Glaube. ,,Aber nun nicht mehr,
wir haben keine andere Hoffnung, als auf Wahrheit und Recht.
Allein nun steht es doch so, dass Religion schon auf der tierischen
Stufe ihren Anfang nimmt und ,,dem tierischen Leib und in dem
Moder seines Todes entkeimt,* schon hier als ein Zeichen, dass der
Mensch in seiner Natur keine Beruhigung erfiahrt, ,,bis er das Recht
seiner tierischen Sinnlichkeit in sich selber verdammt hat gegen sich
selbst und gegen sein ganzes Geschlecht. So triagt auch auf der
gesellschaftlichen Stufe Religion den Zug zur Veredlung des Menschen
in sich, wie stark sie auch hier mit den niedrigen Elementen vermischt
sein mag. So kann Pestalozzi sagen, dass selbst ,,auf Irrtum gegriin-
deter Aberglauben, auf Betrug gegriindeter Eiferglauben dem Men-
schengeschlecht in verschiedenen Stufen seines Daseins dennoch
wesentlich notwendig® ist; denn beides verleiht ,,dem Keime der Sitt-

53



lichkeit und der wahren Religion allgemein seine erste Nahrung*.
,,Jch erkenne also die Schonung der Nationalreligion als die Pflicht
aller gesellschaftlich vereinigten Menschen; aber ich erkenne zu-
gleich die Grenzen dieser Schonung. Der Mensch muss die National-
religion um der wahren Religion willen schonen. Er muss das Un-
recht des Mittels um der Wichtigkeit des Zweckes willen tragen.
Aber er darf nicht den Zweck zugrunde richten, damit sich das Mittel
erhalte.” Die Zerstorung der Nationalreligion durch den Unglauben
wiirde Pestalozzi als ein Ungliick betrachten, durch das der Mensch
,,jede Kraft, die innere Veredlung seiner selbst, sowie die Sicherheit
seiner gesellschaftlichen Ausbildung moglich macht, in sich selbst
stillstehen wiirde®‘. Trotzdem also die wahre Religion genau wie die
Sittlichkeit ginzlich nur Sache des einzelnen Menschen bleibt, so
bleibt noch der volkserzieherische Wert der Staatskirche selbst in
den ,,Nachforschungen® unangetastet. Wir sehen aber deutlich, in
welcher Richtung diese Gedankenginge immer unverkennbarer
weisen. Die riickhaltlose Zuversicht in die Kraft politischer Wirk-
samkeit ist stark erschiittert. Vom blossen ,,Schall biirgerlicher Wahr-
heit und Rechtsbegriffe” erwartet er keine grosse Wirkung mehr
auf die Menschen seines Zeitalters, die ,,wenige ausgenommen, aller-
seits nur in Pausbackengefiihlen lebten, Gewalt suchten und nach
wohlbesetzten Tischen haschten®. In seiner politischen Altersschrift
,,An die Unschuld...”“ versucht er gegeniiber der ganz vom Tier-
sinn beherrschten ,kollektiven Existenz‘‘ des Staates eine Sphére
der ,,individuellen Existenz‘‘ abzugrenzen und sie dem Einfluss des
Staates tunlichst zu entziehen. ,,Denn das Individuum, wie es da-
steht vor Gott, vor seinem Néchsten und vor sich selber, von Wahr-
heit und Liebe in sich selber gegen Gott und den Néchsten ergriffen,
ist die einzige reine Basis der wahren Veredlung der Menschennatur
und der sie bezweckenden wahren Nationalkultur.” Zu dieser ,,indi-
viduellen Existenz‘ rechnet Pestalozzi auch die erweiterten Kreise
der Haushaltung, der Kirche, der Schule und des Armenwesens.
Diese Gebiete sollen durchaus nicht als die Sache der kollektiven
Existenz betrachtet werden, sondern absolut als die Sache der Indi-
viduen. ,

Wir verstehen nun, warum sich Pestalozzi so méchtig zur Erzie-
hung hingezogen fiihlte, trotzdem er nur mit Widerstreben den
,,ABC-Karren* schob und die leidige Schulmeisterei in vielen Hin-
sichten als blossen Notbehelf betrachtete. Trotzdem schien sich ihm
hier die grosste Aussicht zu bieten, den wirklichen Menschen als eine
Totalitit im Sinne geiner hochsten religivsen und sittlichen Ideale
erfassen und bilden zu konnen. Im heiligen Bezirk der Familie vor
allem ist die Mutter von Gott und von der Natur bestimmt, als
Priesterin zu walten, um die ihr anvertrauten Kinder dem zuzufiihren,

vor,dem auch Pestalozzi sich tief gebeugt hat.
A. Schidelin.

54



	Pestalozzis religiöse Stellung

