
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 2

Artikel: Pestalozzis religiöse Stellung

Autor: Schädelin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


stentum" (Methode als „Geist") ist, einfach konkret-geistige Lebens-
verwirklichung in ihrem ursehöpferisch-autonomen Werdeprozess; (in
diesem Sinne gilt: „das Leben bildet"); in anderer Hinsicht (Methode
als Technik) ist sie lückenloser Aufstieg von den Ur- und
Wesenselementen aus, aus denen logisch-transzendental die geistige Welt
entspringt. Im ersteren Betracht ist sie Entfaltung durch Anwendung,
Einheit von Entfaltung und Anwendung; im zweiten hingegen von
der Anwendung zeitlich getrennte Entfaltung; möglicherweise noch
Geist aber keinesfalls Leben.

Zweck dieser Ausführungen war die Antinomie in Pestalozzis
Erziehungslehre und Praxis aufzudecken und sie aus ihren sachlichen,
ideologischen und nebenbei auch psychologischen Voraussetzungen
verständlich zu machen. Die Frage nach ihrer grundsätzlichen
Bedeutung und den Möglichkeiten ihrer Auflösung kann hier nicht des
weiteren erörtert werden.

Pestalozzis religiöse Stellung.
Zur Beurteilung von Pestalozzis religiöser Stellung hegt ein

reiches Material vor; denn in den meisten seiner zahlreichen Schriften
hat er sich über die religiöse Frage ausgesprochen. Trotzdem gehen
die Urteile über diese Seite seines Wesens weit auseinander. Während
die einen von seinem Unglauben reden, preisen ihn die andern als
das Vorbild eines wahren Christen. Das war schon zu seinen
Lebzeiten so. Niederer nennt seine Vorstellungen und Begriffe
„unchristlich", während von Lavater das Wort bekannt ist: „Einen
besseren Jünger hatte der Herr selbst während seinen Lebzeiten
nicht." Dieser Widerspruch erklärt sich natürlich zunächst aus dem
verschiedenen Standort der Beurteiler; dann aber auch aus Pestalozzis
innern Wandlungen im Laufe seines wechselvollen Lebens, das mit
der geistigen Bewegung der Zeit aufs tiefste verflochten war. Pestalozzi

hat Zeiten gehabt, wo er ähnlich wie Goethe von seinem „Nicht-
christentum" geredet hat. Doch auch hier gilt das Wort: „Wenn zwei
dasselbe tun, so ist es nicht dasselbe." Auch wenn Pestalozzis Glauben
zeitweilig in schwere Krisen geriet, so besteht doch gar kein Zweifel,
dass sein Leben und Wirken ganz und gar von christlichen Gedanken
und Kräften durchwirkt ist und ohne den allgegenwärtigen religiösen
Hintergrund überhaupt nicht verstanden werden kann. Es ist wohl
nicht ganz zufällig, wenn dem offiziellen Pestalozzi, dem kinderlieben

Erzieher, Schulmann und Methodiker, dem Armenvater und
Volksfreund, die Seele des religiösen Glaubens fast ebenso
regelmässig fehlt, wie die Kraft jener Sozialrevolutionären Gedanken,
um deretwillen er in den Révolutionsjähren französischer Bürger
geworden ist. Aber wenn auch Pestalozzis religiöse Stellung nicht leicht
zu bestimmen ist, so besteht unseres Erachtens kein Zweifel, dass
die tiefsten und innersten Motive seines Wirkens und Wollens hier
gesucht werden müssen.

46



Fragen wir zunächst nach seiner Stellung zur kirchlichen und
religiösen Tradition, zum positiven Christentum, das zwar schon
damals keineswegs eine eindeutig bestimmte Grösse war. Mit seinen
verschiedenen Vertretern brachte ihn ja das tägliche Leben beständig
zusammen. In seiner Mutter vor allem war ein Stück der positiven
kirchlichen und religiösen Tradition reformierten Christentums
verkörpert. Wir wissen ja, welche grundlegende Rolle das erzieherische
Tun der Mutter im Denken Pestalozzis gespielt, und welche
überragende Bedeutung für das ganze Sein und Werden des Menschen
er ihrem Einfluss zugemessen hat. Im täglichen Lebenszusammenhang

und Umgang mit ihr bildet sich das inwendige Wesen des Kindes.
Sie gibt seiner geistigen Entwicklung den Anschauungsgrund. Nun
hat ja Pestalozzi seine häusliche Erziehung durchaus nicht als eine
ideale hingestellt, namentlich weil sein Vater früh starb und er
dadurch als ein „Weiber- und Mutterkind" aufwuchs, das „nie hinter
dem Ofen hervorkam". „Auf der anderen Seite aber," erzählt er
weiter, „lebte ich vom Morgen bis am Abend in Umgebungen, die
mein Herz in einem hohen Grad belebten und ansprachen." Und
dabei spielte eben bei der schlichten Frömmigkeit der beiden Frauen,
die seine Kindheit behüteten, religiöser Glaube eine Hauptrolle. Was
Pestalozzi da erfahren, das ging ihm in Fleisch und Blut über. Er
hat es im Grunde nie mehr verloren. Man spürt es beständig als den
verschwiegenen Untergrund, aus dem all sein Tun und Denken
hervorbrach. Wohl wird er dann in den Jünglingsjähren erfasst vom
Zuge der Zeit, wohl werden nun Bodmer und Rousseau seine
Lehrmeister, wohl strömen nun alle Ideale des mächtig bewegten
Zeitalters der Aufklärung ein auf sein junges und empfänghches Herz und
geben ohne Frage seinem Denken eine entscheidende Wendung, die
ihn fürderhin in vielen Hinsichten in seiner heimischen Umgebung
zum Fremdling machen und ihn auch zum Glauben der Väter Distanz
gewinnen liessen. Lange zwar geht Altes und Neues noch friedlich
nebeneinander her. Der Briefwechsel mit seiner Braut zeigt deuthch
den überschwänglich-sentimentalen Zug der Zeit, ihre Neigung zu
lehrhaftem Moralisieren; die iehgiösen Äusserungen drücken
hauptsächlich einen kindlichen Vorsehungsglauben, Vertrauen und
Ergebung in die götthche Leitung aus und zeigen den Glauben an
Gott als die stärkste Triebfeder zur Tugend. Aber dass hinter diesen
Äusserungen die Kraft eines lebendigen und kindlichen Glaubens
steckte, das zeigt vor allem der ergreifende Kampf, den die späteren
Eheleute auf dem Neuhof zum Wohl einer Schar von Bettelkindern
geführt. Die Grundlagen der Anstalt sind Sittlichkeit und Religion.
Das einzige, was Kinder in ihrer oft so schhmmen Umgebung
bewahren kann, ist nach Pestalozzis Meinung das Gefühl der Religion.
„Alle Morgen und Abend mit ihnen zu beten, den Tag des Herrn
heihgen Übungen zu widmen und mit Vaterempfindung sie oft und
viel mit Thränen bitten, ihre Herzen voll Unschuld ihrem Gott und
Vater zu bewahren," das ist ihm darum auf dem Neuhof ein wichtiges
Anliegen. Während in der „Abendstunde eines Einsiedlers" Gott als

47



„die näheste Beziehung der Menschheit" und als „Vater" der
Menschen, als der Quell aller innern Ordnung und aller politischen und
erzieherischen Weisheit gepriesen und im ersten Teil von Lienhard
und Gertrud an allerlei erhebenden Beispielen die Segenskraft
einfältiger Volksfrömmigkeit gezeigt wird und die Kirche als Repräsentantin

einer festen und segensreichen religiösen Tradition noch mitten
im Dorfe steht, wird in den späteren Teilen wohl unter dem Einfluss
von Pestalozzis bittern Enttäuschungen, seiner völlig isolierten
Stellung, seiner Berufslosigkeit und der drohenden Zeitlage, der kritische
Ton gegen Kirche und Religion immer stärker und schärfer. Die
anscheinende Unmöglichkeit, das christliche Ideal in der Wirklichkeit
durchzusetzen, machte ihn innerlich zwiespältig, und während sein
Gefühl ihn zur Rehgion hinzog, lenkte ihn sein Verstand von derselben
weg, wie er in dem berühmten Brief an Nicolovius vom Jahre 1793
gesteht. Welchen Sinn diese Zwiespältigkeit hatte, wird nachher zu
zeigen sein. Ihre schmerzhchste Zuspitzung erfuhr sie in den Jahren
der Abfassung der „Nachforschungen", jenes schwerblütigen, vielfach

bittern und grimmigen, aber auch gewaltigen Buches, in welchem
Pestalozzi in leidenschafthchem Ringen sich Klarheit zu schaffen
versuchte über die Entwicklung des Menschengeschlechtes. Die
grosse Wendung seines Lebens seit Stans rettete ihn aus den Abgründen

der Verzweiflung und liess ihn auch wieder eine positivere
Einstellung zu Rehgion und Kirche finden. Wir wissen, welche Rohe
die Religion in seinen Instituten spielte und wie stark ihn die Frage
der rehgiösen Beeinflussung der Jugend beständig beschäftigte.
Gemäss seiner ganzen pädagogischen Grundansicht hess er gern
den eigentlichen Religionsunterricht als Wortunterricht in den
Hintergrund treten. Biblischen Unterricht erteilte er zwar; allein
er war der Meinung, dass es vor allem auf den religiösen Geist
ankomme, in welchem überhaupt unterrichtet werde, so dass bei den
Schülern der religiöse Begriff vor allem durch die Anschauung der
ganzen Haltung der Lehrer, durch das Beispiel ihrer Liebe und
Aufopferung sich lebendig entfalten könne. Den konfessionellen Unterricht

erteilte er nicht selber; den besorgte Niederer oder ein dafür
besonders angestellter Geistlicher. Hingegen fehlte die religiöse Feier
nicht. Gebet und Hausandacht hielt Pestalozzi mit Vorliebe selber.
Berühmt sind ja seine „Reden an mein Haus" aus Herten. Sie sind
zwar stellenweise nichts anderes als eine lehrhafte Entfaltung seiner
pädagogischen Ideen und enthalten viel Bezugnahme auf persönliche
Erfahrungen im Anstaltsleben, vor allem auch viel bittere
Selbstanklage. Überall brennt aber eine starke religiöse Glut, ja Leidenschaft,
die auf viele Besucher dieser Andachten einen unauslöschlichen
Eindruck machte und uns heute einen deutlichen Einblick
gewährt in die Tiefe und Kraft seines religiösen Empfindens. Die freundlichere

Einstellung zum positiven Christentum in den späteren Jahren
darf nicht etwa als eine Alterserscheinung gewürdigt werden. Sie
wird wohl vor allem in seinen Lebensschicksalen begründet sein,
die ihm nach langen Jahren qualvoller Untätigkeit und Berufs-

43



losigkeit endlich den tätigen Eingriff in die Wirklichkeit des
gesellschaftlichen Lebens gestatteten und ihn schon damit eine positivere
Stellung zu allem finden hessen, was irgendwie den chaotischen und
zersetzenden Kräften des menschhchen „Tiersinns" widerstreben
half, und dazu rechnete er vor allem die Kirche, die er übrigens
schon in den „Nachforschungen" nicht nur im negativen Sinne
gewürdigt hatte, sowenig als er etwa später seine kritischen Einsichten
preisgegeben hätte. Er hatte aber inzwischen immer deutlicher
die verheerenden Wirkungen des antireligiösen Geistes kennen
gelernt, dem Vorspanndienste zu leisten ganz und gar nicht in seinen
Absichten lag. Aber trotz allem hat ihn der Verdacht des Unglaubens
und der Irreligiosität bis zuletzt begleitet, zum Zeichen davon, dass
zwischen seiner religiösen Denkart und dem kirchlichen und religiösen
Herkommen eine tief begründete Spannung bestand. Das war nicht
minder auch auf dem pädagogischen und politischen Gebiet der
Fall. Pestalozzi gehört zu den grossen Einsamen und Unzufriedenen
seiner Zeit. Er war das Gegenteil von dem, was Nietzsche einen
„satisfait" nannte. Sein ganzes Trachten drängte auf radikale
Umgestaltung des ganzen Lebens aus dem Grunde des religiösen Glaubens.

So rief er die herrschenden Mächte immer wieder gegen sich
ins Feld. Mit den Chorherren und Theologen stand Pestalozzi im
allgemeinen nicht auf gutem Fusse. Sie haben sein Werk mit
Misstrauen verfolgt und mehrfach wurde sein Institut in Herten von
solcher Seite der Gegenstand heftiger Angriffe.

Was war es nun aber eigenthch, was Pestalozzi gegen Kirche und
Christentum seiner Zeit auf dem Herzen hatte Wir werden seine Stellung

am deutlichsten sehen, wenn wir uns daran erinnern, dass die
Reformationskirchen vor allem Kirchen des Wortes waren. Die
Reformatoren haben der Welt das Bibelwort neu geschenkt und
in seiner lebendigen Darbietung und Verkündigung das erkannt, was
gegenüber der Überwucherung durch allerlei Menschenlehren und
Menschensatzungen vor allem nottut. Wir wissen, dass dem
reformatorischen Wort die ursprüngliche, das Leben in seiner Totahtät
erfassende und gestaltende Kraft in der Tat noch innewohnte. Leider
aber hat sich nur zu bald die Umwandlung der Reformationskirchen
in die Kirchen jener Orthodoxie vollzogen, die man mit einem fatalen
Beiwort als die „tote" zum geschichtlichen Begriff erhoben hat. Man
feierte fortan in der protestantischen Kirche Orgien des Wortes,
aber leider war es nur noch der Schall des reformatorischen Wortes,
nicht mehr dieses selbst. Kraft und Geist waren daraus geschwunden.
An ihrer Stelle hatte man nun das System, das in immer mächtigeren
Folianten sich auftürmende dogmatische Lehrgebäude. Immer mehr
wurde der Stand des Glaubens gemessen am intellektualen Besitz
der „reinen Lehre". Damit entstund jene berüchtigte Streittheologie,
welche auch auf der Kanzel ihre Aufgabe vor allem darin erkannte,
all die vielen ketzerischen Meinungen mit spitzen Gründen zu
bestreiten. Der kirchliche Unterricht bestand auf reformiertem Boden
vor allem im peinlichen Auswendiglernen des Heidelberger Katechis-
Schweii. Pädagog. Zeitschrift 1927. — 4 49



mus, dieses schwierigen Kompendiums reformierter Orthodoxie.
Kurz es breitete sich jenes schlimme Wortchristentum aus, das schon
der Apostel Paulus abgewehrt hat mit dem Satz: „Das Reich Gottes
steht nicht in Worten, sondern in Kraft." Pietismus und Aufklärung
haben in dieser Lage ihr geschichtliches Recht und ihre Notwendigkeit.
Beide haben es abgesehen auf Erneuerung des Lebens, der Pietismus
im Sinne rehgiös-gefühlsmässiger Erneuerung in individueller
Bekehrung, die Aufklärung im Sinne vulgärer Verständigkeit und
Moralität.

In solchen Zusammenhängen steht auch Pestalozzis Wendung
gegen das Wortchristentum der protestantischen Kirche. Von zwei
Seiten greift er es vor allem an, von der intellektualistischen und von
der ethischen. Sein Kampf gegen das Maulbrauchen ist vor allem
begründet in seiner Abneigung gegen die Verwandlung des Christentums

in eine reine Verstandessache. Wir wissen ja aus seiner pädagogischen

Methodik, wie die harmonische Ausbildung aller Kräfte
des Menschen im Sinne möglichsten seelischen Gleichgewichtes mit
Einbeziehung der körperlichen Ausbildung ihm ein Leitgedanke war.
Der Verstand soll nicht auf Kosten des Gefühls, das Gefühl nicht
auf Kosten des Verstandes ausgebildet werden. Die „Herzenspest"
ist ihm so widerwärtig wie die „Verstandespest", die „Herzensbestien"

taugen um nichts mehr als die „Verstandesesel". Erziehung
muss vor allem Erziehung zur Menschlichkeit im Sinne der Totalität
des Menschentums sein. Wir begreifen schon von da aus, wie sein
Urteil über orthodoxes Kirchentum ausfallen musste. Er verachtete
das „Lirilariwesen und den Katechismuskram" des durchschnittlichen

kirchlichen Unterrichtes. Das fülle die Köpfe nur mit leeren
Wörtern ohne allen Anschauungsgrund und Erfahrungsboden. Das
erzeuge nur arme, zum Leben unbrauchbare Wort- und Kopfnarren
und zerstöre nur den rechten „Brauchverstand", indem es den
Menschen „vom Seinigen" ablenke, d. h. von den Dingen seiner nächsten
Umgebung, wo ihm doch das Leben selber seine Aufgaben stelle.
Wenn irgend etwas, so sei das Christentum Sache des Herzens, nicht
im Sinne des blossen Gefühlslebens, sondern weil das Herz das Zentralorgan

des Menschen ist, wo ah seine Kräfte noch zu einer festen Einheit

miteinander verbunden sind. Christentum ist niemals eine blosse
Kopfsache, und darum war Pestalozzi die doktrinäre Art einer blossen
Verstandesaufklärung ebenso unerwünscht, wie der orthodoxe
Doktrinarismus. Indem also der Pfarrer in Lienhard und Gertrud unter
Glüphis Einfluss „mit Gott redete wie Luther zu seinem Volk, durchstrich

er den abenteuerlichen Wortkram seiner grossen Maulreligion,
tischte er ihm nicht anstatt des alten einen neuen, statt des feurigen
einen wässrigen, anstatt des fremden, mit Gunst seinen eigenen auf".
So suchte er den Grund einer „stillen wortleeren Gottesanbetung" zu
legen, und zu diesem Zwecke „band er jedes Wort seiner kurzen
Religionslehre an ihr Tun und Lassen, an ihre Umstände und
Berufspflichten, also dass, wenn er mit ihnen von Gott und Ewigkeit redete,
es immer schien, er rede mit ihnen von Vater und Mutter, von Haus

50



und Heimat, kurz von Sachen, die sie auf der Welt nahe angehen".
Auch den „weitläufigen Zankkram" hess er aus seinem Unterrichte
weg, in der Meinung, „es gehöre nicht für den Menschen, so viele
Warum und Darum in seinen Kopf hineinzumorden, und die tägliche
Erfahrung zeige, dass die Menschen in dem Grad ihren natürlichen
Verstand und die Alltagsbrauchbarkeit ihrer Hände und Füsse
verlieren, als sie so viel solche Warum und Darum im Kopfe
herumtragen". Es war also der grosse pädagogisch-erkenntnistheoretische
Grundsatz im Spiel, dass wahre Erkenntnis nur auf dem Grunde der
Erfahrung und Anschauung zustande komme. Das Wort hat nach
Pestalozzis Meinung nur Bedeutung als Deutung der Wirklichkeit.
Ohne die Anschauung und Erfahrung steht es in der Luft, auch das
fromme Wort. Drum lässt der Pfarrer die Kinder im Unterrichte
keine Religionsmeinungen mehr auswendig lernen, „namentlich nicht
die Zankapfelfragen, die seit zweihundert Jahren das gute Volk
der Christen in viele Teile geteilt und gewiss dem Landvolk den Weg
zum ewigen Leben nicht erleichtert". „Er war jetzt alle Stunden
mehr überzeugt, dass der Mensch wenig oder nichts verhere, wenn
er Worte verhere." Darum war Pestalozzi denn auch dem Predigen
nichts besonders hold, sondern hielt „das stundenlange Redenhalten
auf der Kanzel und daneben gar nicht für so notwendig, als man es
gemeiniglich dafür ansieht". Die erprobten Ratgeber und Wegweiser
der Menschen seien in den meisten Fällen nicht die, welche lange
Reden hielten. So ging auch Pestalozzis Absicht darauf aus, „die
Christenlehre kürzer zu machen". Seine ganze Dogmatik erschöpft
sich beinahe in dem einen Satz, dass Gott Vater ist. Das kann jedes
Kind verstehen; aber eben das ist das Kennzeichen echter Wahrheit.

„Was will doch der Sterbliche viel von Gott reden, was will
er von ihm sagen, als: Er ist gut, er ist Vater, und Dank und Dank?
Was weiss der Mensch mehr von Gott, und was kann er mehr von ihm
reden? „Der Glaube des Menschen verliert, sobald sie viel von ihm
reden." Abneigung gegen alle Spekulation und ein antimetaphysischer
Zug ist in dieser Stellungnahme deutlich wahrnehmbar.

Der andere Gesichtspunkt, der Pestalozzi gegen das Maulbrauchen
mobil macht, ist der ethische. Wenn die Reformatoren den Grundsatz
proklamierten: „Das Wort allein tut's," dann bezeugten sie damit,
dass sie jenes lebendige Wort im Sinne hatten, das zur Tat nicht nur
in keinem Gegensatze steht, sondern in ihr vielmehr sein Element
hat; denn es entzündet die Tat und ist selber schon Tat; denn das
Wort der Reformatoren hat es wirklich „getan". Nun aber hatte das
Wort sich allmählich von der Tat abgelöst und damit seinen
ursprünglichen Sinn eingebüsst. Pestalozzis Leben kann darum seines
Eindrucks auf uns nicht verfehlen, weil es ein Leben der aufopfernden

Tat ist. Zur sittlichen Tat leitet er die Menschen auch in seiner
Religionslehre. Nun heisst es „Taten lehren den Menschen, und Taten
trösten ihn — fort mit den Worten". Mehr als das Wort vermag die
Übung in allen guten häuslichen Fertigkeiten. Was nicht alsbald
in Tat umgesetzt werden könne, erzeuge nur eine verderbliche Hitze

51



im Kopf. Die Bibel sei ein Befehl, ein Mandat, meint der Jost. „Was
würde aber der Kommandant sagen, wenn er einen Befehl ins Dorf
schickte, man sollte Fuhren in die Festung tun, und du dann,
anstatt in den Wald zu fahren und zu laden, dich ins Wirtshaus setztest,
den Befehl zur Hand nähmest, ihn abläsest und den Nachbarn bei
deinem Glas Wein bis auf den Abend erklärtest, was er ausweise
und wolle?" „Der Weg zum Himmel ist Erfüllung der Pflichten der
Erde. Worte sind in Gottes Namen in Ewigkeit nur Worte."

Aber noch ein anderer Umstand hat Pestalozzi gegen Kirche und
Geistlichkeit eingenommen. Er sah beide beständig mit der
herrschenden Macht im Staat verbunden, und zwar auch dann, wenn die
Gerechtigkeit Parteinahme fürs Volk erfordert hätte. Aber während
Pestalozzi „parteiisch fürs Volk" war, führte die Geistlichkeit die
Sache der Mächtigen gegen das Volk. Das konnte Pestalozzi ihnen
so wenig verzeihen, als sie ihm seine revolutionäre Haltung jemals
verziehen haben. Gegen diesen „Geist der Pfaffheit" kämpft er vor
allem in der gewaltigen Revolutionsschrift „Ja oder Nein?". Er
empört sich über die Geisthchen, die nichts anderes wussten, als den
Untertanen die Schuldigkeit eines ganz blinden Gehorsams an den
Hals zu werfen, selbst bei Forderungen, die „offenbar auf Erstickung
der Wahrheit, auf Unterdrückung der Völker und auf ein mutwilliges
Spielwerk mit tausendfältigem Menschenmord abzielten".

Auch den Pietismus hat sich Pestalozzi genau angesehen. Er
begegnete ihm in allerhand Formen sektiererischer Frömmigkeit
und scheint ihm zu Zeiten persönlich nahegetreten zu sein. Manche
Tendenz hatte er ja mit ihm gemein. Und wenn er auch in Lienhard
und Gertrud einige schlimme Typen verbildeter pietistischer
Frömmigkeit zur Darstellung brachte, so verwahrt er sich in „Christoph
und Else" ausdrücklich dagegen, als hätte er das Wesen des Pietismus

als besonders heuchlerisch darstellen wollen. Er gibt vielmehr
dieser Klasse von Menschen, „die sich durch Ernsthaftigkeit,
Bedächtigkeit, Sittsamkeit und ökonomische Kenntnisse als gute Bürger
auszeichnen" das Zeugnis seiner wahren Achtung. „Alles, was er ihnen
zu ihrem guten Herzen wünschte, wäre mehr Mut, Heiterkeit und
Teilnehmung an dem Guten und an den Freuden auch derjenigen
Redlichen, von denen sie sich sondern." Diese Absonderung der
Pietisten von allen Menschen, die nicht akkurat ihrer gnadenreichen
Meinung seien, war Pestalozzi an ihnen besonders zuwider. Denn
die Erneuerung des ganzen Lebens, nicht nur des individuellen,
sondern auch des sozialen aus dem Glaubensgrunde, war mit Pestalozzis
religiöser Überzeugung aufs innigste verbunden.

Um den zuletzt genannten Gedanken hat er freilich zeitlebens
schwer gerungen. Ihm war es eine ausgemachte Sache, dass Rehgion
nicht als ein „apartes besonderes Ding" neben dem Leben einhergehen

dürfe, sondern dass nur aus diesem Quell das Volksleben
erneuert werden könne. Dem Vatersinne Gottes entsprechend müsse
auch der Fürst seine Regierungsaufgabe mit Vatersinn auffassen,
meint schon die „Abendstunde". Zumal im letzten Teil von Lien-

52



hard und Gertrud, besonders aber in der zweiten Bearbeitung des
Romans, wird die Rehgion den Staatszwecken völlig untergeordnet.
Rehgion und Gottesdienst müssen den staatlichen Massnahmen zum
Wohle des Volkes die höhere Weihe geben. Der Grundsatz gilt:
es sei „Gott und dem Staat auf gleichen Altären zu dienen." Das gilt
freilich nur von dem aufgeklärten, den volksbeglückenden Absichten
dienenden staathchen Regime, das Pestalozzi im Idealbild Arners
verkörpert, um durch dieses Bild dem herrschenden Regime den Weg
zu zeigen, auf dem allein es dem drohenden Verderben entrinnen
könne. Doch nur zu bald zeigte es sich, dass die Warnung zu spät
kam.

In schwerem geistigem Ringen, das ihn zeitweilig bis an den
Rand der Verzweiflung brachte, vollzog sich nun bei Pestalozzi jene
Ausgestaltung seiner Gedanken, wie sie uns in den „Nachforschungen"
vorhegt. Um eine Entfaltung, nicht um einen Bruch handelt es sich
da, wenn auch die Beleuchtung in vielem nun eine ganz andere wird.
Pestalozzi hat immer gewusst, dass der Staat zwar Zucht und Sitte
zu pflanzen vermag, und dass hierin auch seine grosse und notwendige
Bedeutung hege; wahre, in der Freiheit wurzelnde Sittlichkeit aber
vermag er nicht zu erzeugen, den Keim des Verderbens in der menschlichen

Natur nicht zu zerstören. In den „Nachforschungen" wird nun
das Wesen der Sittlichkeit als rein auf das Individuum bezogen
scharf gegen die beiden untern Stufen des tierischen und des
gesellschaftlichen Menschen abgegrenzt. Religion im eigenthchen Sinne
gehört der Sphäre der Freiheit an, wo der Mensch ganz „Werk seiner
selbst" ist. Als Werk des Staates ist sie ganz einfach Betrug. Dass
die Hoheit des christlichen Ideals jemals in der Gesellschaft als
solcher zum Durchbruch komme, daran verzweifelt Pestalozzi in
den „Nachforschungen "gänzlich. Das Christentum als reine
Sittlichkeit könne niemals Staatsmittel zu irgendeinem Gewaltzweck
sein. Die Nationalrehgionen, deren Staats- und Standesfarbe Fischerring

und Kreuz seien, „diese Christentümer sind nicht die Lehre Jesu".
Jesus habe einst den Versuch gewagt, die Masse der gesellschaftlichen
Menschheit der innern Selbständigkeit durch den Glauben an ihn
näher zu bringen. Das vermöge der Glaube. „Aber nun nicht mehr,
wir haben keine andere Hoffnung, als auf Wahrheit und Recht."
Allein nun steht es doch so, dass Rehgion schon auf der tierischen
Stufe ihren Anfang nimmt und „dem tierischen Leib und in dem
Moder seines Todes entkeimt," schon hier als ein Zeichen, dass der
Mensch in seiner Natur keine Beruhigung erfährt, „bis er das Recht
seiner tierischen Sinnlichkeit in sich selber verdammt hat gegen sich
selbst und gegen sein ganzes Geschlecht". So trägt auch auf der
gesellschaftlichen Stufe Rehgion den Zug zur Veredlung des Menschen
in sich, wie stark sie auch hier mit den niedrigen Elementen vermischt
sein mag. So kann Pestalozzi sagen, dass selbst „auf Irrtum gegründeter

Aberglauben, auf Betrug gegründeter Eiferglauben dem
Menschengeschlecht in verschiedenen Stufen seines Daseins dennoch
wesentlich notwendig" ist; denn beides verleiht „dem Keime der Sitt-

53



lichkeit und der wahren Rehgion allgemein seine erste Nahrung".
„Ich erkenne also die Schonung der Nationalreligion als die Pflicht
aller gesellschaftlich vereinigten Menschen; aber ich erkenne
zugleich die Grenzen dieser Schonung. Der Mensch muss die National-
religion um der wahren Rehgion willen schonen. Er muss das
Unrecht des Mittels um der Wichtigkeit des Zweckes willen tragen.
Aber er darf nicht den Zweck zugrunde richten, damit sich das Mittel
erhalte." Die Zerstörung der Nationalreligion durch den Unglauben
würde Pestalozzi als ein Unglück betrachten, durch das der Mensch
„jede Kraft, die innere Veredlung seiner selbst, sowie die Sicherheit
seiner gesellschaftlichen Ausbildung möglich macht, in sich selbst
stillstehen würde". Trotzdem also die wahre Rehgion genau wie die
Sittlichkeit gänzhch nur Sache des einzelnen Menschen bleibt, so
bleibt noch der volkserzieherische Wert der Staatskirche selbst in
den „Nachforschungen" unangetastet. Wir sehen aber deutlich, in
welcher Richtung diese Gedankengänge immer unverkennbarer
weisen. Die rückhaltlose Zuversicht in die Kraft politischer
Wirksamkeit ist stark erschüttert. Vom blossen „Schall bürgerhoher Wahrheit

und Rechtsbegriffe" erwartet er keine grosse Wirkung mehr
auf die Menschen seines Zeitalters, die „wenige ausgenommen, allerseits

nur in Pausbackengefühlen lebten, Gewalt suchten und nach
wohlbesetzten Tischen haschten". In seiner pohtischen Altersschrift
„An die Unschuld..." versucht er gegenüber der ganz vom Tiersinn

beherrschten „kollektiven Existenz" des Staates eine Sphäre
der „individuellen Existenz" abzugrenzen und sie dem Einfluss des
Staates tunlichst zu entziehen. „Denn das Individuum, wie es
dasteht vor Gott, vor seinem Nächsten und vor sich selber, von Wahrheit

und Liebe in sich selber gegen Gott und den Nächsten ergriffen,
ist die einzige reine Basis der wahren Veredlung der Menschennatur
und der sie bezweckenden wahren Nationalkultur." Zu dieser
„individuellen Existenz" rechnet Pestalozzi auch die erweiterten Kreise
der Haushaltung, der Kirche, der Schule und des Armenwesens.
Diese Gebiete sollen durchaus nicht als die Sache der kollektiven
Existenz betrachtet werden, sondern absolut als die Sache der
Individuen.

Wir verstehen nun, warum sich Pestalozzi so mächtig zur Erziehung

hingezogen fühlte, trotzdem er nur mit Widerstreben den
„ABC-Karren" schob und die leidige Schulmeisterei in vielen
Hinsichten als blossen Notbehelf betrachtete. Trotzdem schien sich ihm
hier die grösste Aussicht zu bieten, den wirklichen Menschen als eine
Totahtät im Sinne seiner höchsten rehgiösen und sitthchen Ideale
erfassen und bilden zu können. Im heiligen Bezirk der Familie vor
allem ist die Mutter von Gott und von der Natur bestimmt, als
Priesterin zu walten, um die ihr anvertrauten Kinder dem zuzuführen,
vortdem auch Pestalozzi sich tief gebeugt hat.

A. Schädelin.

54


	Pestalozzis religiöse Stellung

