
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 2

Artikel: Der antinormische Zwiespalt in Pestalozzis Erziehungsauffassung und
Erziehungspraxis

Autor: Sganzini, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erachtens — tieferliegenden antinomischen Zwiespaltes, den wir hier
ans Licht zu ziehen gedenken.

Wir haben es mit einer ganz unverkennbaren Richtungsgegensätzlichkeit

zu tun, die nur solchen Interpreten entgehen konnte,
welche, wie beispielsweise Natorp, Pestalozzis Lehren in ein vorge-
fasstes System haben zwängen und auf eine künstlich hineingelegte
Einheit zurückführen wollen; wohlverstanden, ist sie nicht eine solche,
die einejn Unvermögen Pestalozzis entspränge, innere Widersprüche
seiner Gedankenwelt zu beseitigen; vielmehr eine durchaus in der
Sache begründete und in die möglicherweise Pestalozzi, zufolge seiner

Voraussetzungen, hineingeraten musste. Es handelt sich nämlich um
eine der geradezu im apriorischen Sinn von Erziehung beschlossenen

Antinomien, von welchen aus formal bestimmbare Grundtypen der
Erziehungsgestaltung hergeleitet werden können. Wir werden im
Verlaufe dieser Darlegungen ihr eine schärfere Formulierung geben und
sie auch in ihrer aktuellen Bedeutung würdigen. Zunächst haben wir
unser Augenmerk auf die Gestaltung zu richten, welche die zwei
gegensätzlichen Tendenzen in Pestalozzis Gedanken- und Tatwerk
genommen haben, wobei wir uns auf eine gedrängte Kennzeichnung
beschränken müssen.

Die beiden Tendenzen sind, vor allem was die Theorie betrifft,
in Pestalozzis Darstellungen derart miteinander verschränkt, dass

es kein Leichtes ist, sie auf Grund von Belegen aus den Schriften in
ihrer vollen Gegensätzlichkeit hervortreten zu lassen. Pestalozzi
selber hat eben ein klares Bewusstsein der Antinomie nicht gehabt.
Viele der stereotypen sein Wollen ausdrückenden Formeln können
im einen wie im anderen Sinn genommen werden. In derselben Schrift
finden sich Äusserungen, die als extreme Zuspitzung der einen
Tendenz gedeutet werden können, unweit von solchen, die im Sinne der
ihr gegensätzlichen aufgefasst werden müssen. Bewusst wurde ihm,
insbesondere aus den Erfahrungen mit seinen Erziehungsanstalten,
der Zwiespalt zwischen seinem eigentlichen Wollen oder seiner Ur-
idee und den tatsächlichen Verwirklichungen, welche die Praxis, vor
allen Dingen die Unterrichtspraxis, zeitigte. Innerlich litt er bekanntlich

schwer darunter. Der ganze ,,Schwanengesang" ist in gewisser
Hinsicht theoretischer Ersatz für das, was er hatte praktisch
verwirklichen wollen, dessen Verwirklichung ihm aber nicht gelungen
war. Dieses Werk sieht aus als eine gewaltige Anstrengung, alles

Fremde, Beiwerkhafte, Äussere, was sich in sein Denken und Tun
eingeschlichen, abzustossen. Die wesentliche Antinomie lässt es aber

ungelöst bestehn, obgleich es sie so scharf hervortreten lässt, wie
vielleicht keine andere Schrift (vielleicht mit Ausnahme der Geburtstagsrede

von 1818).
Die eine Tendenz, diejenige die Pestalozzis Urabsicht wohl am

nächsten steht, entspricht dem Grundsatz ,,von dem Glülphi innigst
überzeugt war1): Das Leben bildet und das bildende Leben ist

l) Seyffarth, XII, S. 314.

34



Erachtens — tieferliegenden antinomischen Zwiespaltes, den wir hier
ans Licht zu ziehen gedenken.

Wir haben es mit einer ganz unverkennbaren Richtungsgegensätzlichkeit

zu tun, die nur solchen Interpreten entgehen konnte,
welche, wie beispielsweise Natorp, Pestalozzis Lehren in ein vorge-
fasstes System haben zwängen und auf eine künstlich hineingelegte
Einheit zurückführen wollen; wohlverstanden, ist sie nicht eine solche,
die einem Unvermögen Pestalozzis entspränge, innere Widersprüche
seiner Gedankenwelt zu beseitigen; vielmehr eine durchaus in der
Sache begründete und in die möglicherweise Pestalozzi, zufolge seiner

Voraussetzungen, hineingeraten musste. Es handelt sich nämlich um
eine der geradezu im apriorischen Sinn von Erziehung beschlossenen

Antinomien, von welchen aus formal bestimmbare Grundtypen der
Erziehungsgestaltung hergeleitet werden können. Wir werden im
Verlaufe dieser Darlegungen ihr eine schärfere Formulierung geben und
sie auch in ihrer aktuellen Bedeutung würdigen. Zunächst haben wir
unser Augenmerk auf die Gestaltung zu richten, welche die zwei
gegensätzlichen Tendenzen in Pestalozzis Gedanken- und Tatwerk
genommen haben, wobei wir uns auf eine gedrängte Kennzeichnung
beschränken müssen.

Die beiden Tendenzen sind, vor allem was die Theorie betrifft,
in Pestalozzis Darstellungen derart miteinander verschränkt, dass

es kein Leichtes ist, sie auf Grund von Belegen aus den Schriften in
ihrer vollen Gegensätzlichkeit hervortreten zu lassen. Pestalozzi
selber hat eben ein klares Bewusstsein der Antinomie nicht gehabt.
Viele der stereotypen sein Wollen ausdrückenden Formeln können
im einen wie im anderen Sinn genommen werden. In derselben Schrift
finden sich Äusserungen, die als extreme Zuspitzung der einen
Tendenz gedeutet werden können, unweit von solchen, die im Sinne der
ihr gegensätzlichen aufgefasst werden müssen. Bewusst wurde ihm,
insbesondere aus den Erfahrungen mit seinen Erziehungsanstalten,
der Zwiespalt zwischen seinem eigentlichen Wollen oder seiner Ur-
idee und den tatsächlichen Verwirklichungen, welche die Praxis, vor
allen Dingen die Unterrichtspraxis, zeitigte. Innerlich litt er bekanntlich

schwer darunter. Der ganze „Schwanengesang" ist in gewisser
Hinsicht theoretischer Ersatz für das, was er hatte praktisch
verwirklichen wollen, dessen Verwirklichung ihm aber nicht gelungen
war. Dieses Werk sieht aus als eine gewaltige Anstrengung, alles

Fremde, Beiwerkhafte, Äussere, was sich in sein Denken und Tun
eingeschlichen, abzustossen. Die wesentliche Antinomie lässt es aber

ungelöst bestehn, obgleich es sie so scharf hervortreten lässt, wie
vielleicht keine andere Schrift (vielleicht mit Ausnahme der Geburtstagsrede

von 1818).
Die eine Tendenz, diejenige die Pestalozzis Urabsicht wohl am

nächsten steht, entspricht dem Grundsatz „von dem Glülphi innigst
überzeugt war1): Das Leben bildet und das bildende Leben ist

l) Seyffarth, XII, S. 314.

34



nicht Sache des Wortes, es ist Sache der Tat, es ist Tatsache." (Wir
fügen hinzu, um die Tendenz in ihrer unverwechselbaren Reinheit
zu kennzeichnen: nicht Sache von Kunstmitteln, nicht Sache
formalanalytischer Übung, nicht Sache logisch-systematischen
Vorgehens, nicht Sache der ,,Schule", nach dem Bedeutungsgehalt, den
„Schule" seit den Zeiten des alexandrinischen Gelehrtentums
angenommen hat.)

Im Geiste dieser erzieherischen Einstellung handelt Gertrud,
indem ,,das Leben selber in seinem ganzen Umfang, wie es auf ihre Kinder

wirkte, wie es sie ergriff, wie sie sich darein fügten und es
benutzten eigentlich das war, wovon ihre Lehre ausging und worin das
Redenlernen, als ein untergeordneter Gegenstand, gleichsam nur
hineinfiel." So verfährt auch Glülphi, der ,,seine Bildung der Kinder
zur Liebe und Flammenglut ihres inneren heiligen Lebens durch
die tätige Liebe selber, zu der er ihnen täglich Gelegenheit, Reiz,
Beispiel und Aufmunterung gab", begründete, und sie so „zum
wirklichen Leben in der Liebe führte und das grösste Gewicht der
Verstandesbildung auf die Arbeit selber legte, überzeugt, dass die
Arbeitsamkeit vorzüglich geeignet ist, das Gleichgewicht der menschlichen

Kräfte, woraus alle richtigen Urteile und mit ihnen alle
Resultate des reinen menschlichen Denkens wesentlich und fast
allgemein hervorgehen, zu erhalten und zu stärken".

Der Grundsatz: „Das Leben bildet" wird im „Schwanengesang"1)
zum „Fundamentalgrundsatz alles naturgemässen Erziehens in
sittlicher, physischer, geistiger Hinsicht", gleichsam zum Grundaxiom,
wovon eine jede besondere Einsicht, ein jeder Leitgesichtspunkt nichts
als Folgerung sein soll.

Wir würden unbedenklich in diesem Sinne die geradezu
monumentale Umschreibung der „Elementarbildung" in der Geburtstagsrede

von 1818 deuten, wenn Pestalozzis „Elementarbildung" nicht
eben zugleich die zwei Bedeutungen hätte, welche den zwei gegensät

zlichen Tendenzen entsprechen. Die betreffende Stelle drückt in
auch seither unerreichter Prägnanz den Kerngehalt eines jeden Rufes
nach Verwurzelung der Erziehung im Leben: „Die sittlichen, die
geistigen und die Kunstkräfte unserer Natur müssen an sich gleichsam
aus sich selbst hervorgehen und durchaus nicht aus den Folgen der
Kunst, die sich in die Bildung eingemischt hat. Der Glaube muss
wieder durch den Glauben und nicht durch das Wissen und Verstehen
des Geglaubten, das Denken muss wieder durch das Denken und nicht
durch das Wissen und Kennen des Gedachten oder der Gesetze des
Denkens; die Liebe muss wieder aus dem Lieben und nicht aus dem
Wissen und Kennen des Liebenswürdigen und der Liebe selber, und
auch die Kunst muss wieder aus dem Können und nicht aus dem
tausendfachen Gerede über das Können hervorgebracht werden, und
dieser Rückschritt auf den wahren Organismus der Menschennatur in
der Entfaltung unserer Kräfte kann durchaus nicht anders, als durch

») Seyffarth, XI, S. 560.

35



nicht Sache des Wortes, es ist Sache der Tat, es ist Tatsache." (Wir
fügen hinzu, um die Tendenz in ihrer unverwechselbaren Reinheit
zu kennzeichnen: nicht Sache von Kunstmitteln, nicht Sache
formalanalytischer Übung, nicht Sache logisch-systematischen
Vorgehens, nicht Sache der ,,Schule", nach dem Bedeutungsgehalt, den
„Schule" seit den Zeiten des alexandrinischen Gelehrtentums
angenommen hat.)

Im Geiste dieser erzieherischen Einstellung handelt Gertrud,
indem „das Leben selber in seinem ganzen Umfang, wie es auf ihre Kinder

wirkte, wie es sie ergriff, wie sie sich darein fügten und es
benutzten eigentlich das war, wovon ihre Lehre ausging und worin das
Redenlernen, als ein untergeordneter Gegenstand, gleichsam nur
hineinfiel." So verfährt auch Glülphi, der „seine Bildung der Kinder
zur Liebe und Flammenglut ihres inneren heiligen Lebens durch
die tätige Liebe selber, zu der er ihnen täglich Gelegenheit, Reiz,
Beispiel und Aufmunterung gab", begründete, und sie so „zum
wirklichen Leben in der Liebe führte und das grösste Gewicht der
Verstandesbildung auf die Arbeit selber legte, überzeugt, dass die
Arbeitsamkeit vorzüglich geeignet ist, das Gleichgewicht der menschlichen

Kräfte, woraus alle richtigen Urteile und mit ihnen alle
Resultate des reinen menschlichen Denkens wesentlich und fast
allgemein hervorgehen, zu erhalten und zu stärken".

Der Grundsatz: „Das Leben bildet" wird im „Schwanengesang"1)
zum „Fundamentalgrundsatz alles naturgemässen Erziehens in
sittlicher, physischer, geistiger Hinsicht", gleichsam zum Grundaxiom,
wovon eine jede besondere Einsicht, ein jeder Leitgesichtspunkt nichts
als Folgerung sein soll.

Wir würden unbedenklich in diesem Sinne die geradezu
monumentale Umschreibung der „Elementarbildung" in der Geburtstagsrede

von 1818 deuten, wenn Pestalozzis „Elementarbildung" nicht
eben zugleich die zwei Bedeutungen hätte, welche den zwei
gegensätzlichen Tendenzen entsprechen. Die betreffende Stelle drückt in
auch seither unerreichter Prägnanz den Kerngehalt eines jeden Rufes
nach Verwurzelung der Erziehung im Leben: „Die sittlichen, die
geistigen und die Kunstkräfte unserer Natur müssen an sich gleichsam
aus sich selbst hervorgehen und durchaus nicht aus den Folgen der
Kunst, die sich in die Bildung eingemischt hat. Der Glaube muss
wieder durch den Glauben und nicht durch das Wissen und Verstehen
des Geglaubten, das Denken muss wieder durch das Denken und nicht
durch das Wissen und Kennen des Gedachten oder der Gesetze des
Denkens; die Liebe muss wieder aus dem Lieben und nicht aus dem
Wissen und Kennen des Liebenswürdigen und der Liebe selber, und
auch die Kunst muss wieder aus dem Können und nicht aus dem
tausendfachen Gerede über das Können hervorgebracht werden, und
dieser Rückschritt auf den wahren Organismus der Menschennatur in
der Entfaltung unserer Kräfte kann durchaus nicht anders, als durch

l) Seyffarth, XI, S. 560.

35



usf. Form, Zahl, Name, die sogenannten Elementarpunkte bedeuten
die Pestalozzi, seinem subjektiven Gefühl nach, gelungene
Systematisierung der Erkenntniselemente in dem hier gemeinten Sinne.

Anderseits ist das pestalozzische Element eine Subjektfunktion
(Grundkraft), eine einfache, grundlegende, universale, formale, d. h.
von aller Inhaltsbestimmtheit unabhängige, Geistesbetätigung oder
potentielle Veranlagung hierzu.

Das Element ist sozusagen die Kontaktstelle zwischen dem
Objekt (Erziehungs-Bildungsinhalt) und dem Subjekt, d. h. dem
aufnehmenden, so erst sich verwirklichenden, sich entfaltenden, sich
bildenden Geiste. Die Elementarbildung in diesem zweiten Sinne
bewältigt, der Idee nach, die Aufgabe der Versubjektivierung des
Objektiven und Verobjektivierung des Subjektiven.

Zwei wesentlich verschiedene Sachverhalte werden somit in Pestalozzis

Denken als „elementar" betrachtet, denn „elementar" ist für
ihn einmal die Erziehung vom echten Mutter- und Vatersinn aus,
die Wohnstubenerziehung, die Erziehung gemäss der Individuallage,
die Erziehung durch das Leben für das Leben. Das ist die eine
Bedeutung. Dann ist aber auch „elementar" die Erziehung, welche bei
den „Elementen" des Inhalts und der Funktion einsetzt und sich
wesentlich als Einübung, Ausbildung, Verknüpfung der Elemente
gestaltet.

Die in diesem zweiten Sinne „elementare" Bildungsweise fordert
offensichthch die scharfe Trennung zwischen Entfaltung (Ausbildung)

der Kräfte Funktionsdispositionen) und Anwendung
derselben. Die Entfaltung erscheint überdies als von aller individuellen
Bedingtheit und Besonderheit unabhängig1), als überall identischen,
ewigen, götthchen Gesetzen gemäss, während die Anwendung immer
nur unter konkreten Umständen, „in unaussprechlicher Verschiedenheit"

stattfindet. Erziehung ist danach Entfaltung ohne Anwendung,
ist lediglich Vorbereitung auf etwas, was ohne aktuelle Bedeutung
ist. Die zukünftige Anwendungsmöglichkeit wird aufgebaut ausgehend
von ihren überaU gleichen, in der Sachstruktur hegenden elementaren
Voraussetzungen: die geistige Anwendungsmöglichkeit durch
Bildung der elementaren Grundlagen von Anschauungs-Sprach-Denk-
kraft, welche von dem spezifischen Erkenntnisgehalt unabhängig
sind; die technisch-berufsmässigen durch ein „System gymnastischer
Vorübungen der Industrie", welche von den speziellen Anforderungen

der einzelnen Berufe unabhängig, d. h. eben allen wesentlich
sind. Der pestalozzische Begriff des „Wesentlichen" hegt überhaupt
allgemein dieser besonderen Einstellung zugrunde.

Diese zweite Tendenz liefert das Gestaltungsprinzip der ganzen
Unterrichtspraxis in den Pestalozzischen Anstalten. Sie ist identisch
mit der Forderung nach formaler Bildung im spezifischen und der
„materialen" Bildung entgegengesetzten Sinne. Eine überaus scharfe
Kennzeichnung ihres Sinnes enthält die oben erwähnte Rede (S. X.

S. XI, S. 343.

37



545). „Die gereifte Idee der Elementarbildung fordert unumgänglich,
dass die wissenschaftliche Erkenntnis aus den gebildeten Kräften
der Menschennatur, die diese Kräfte voraussetzen, hervorgebracht,
und nicht die Kräfte der Menschennatur aus Erkenntnissen, die ohne
die gebildeten Kräfte der Menschennatur ewig nie wahrhaft dasein
können, hervorgelockt werden; und wie in geistiger, also fordern sie
auch in physischer Hinsicht das nämliche; man muss die physischen
Handwerks- und Berufsfertigkeiten aus den gebildeten Kräften, die
diese Fertigkeiten voraussetzen, und nicht die Kräfte aus den
Fertigkeiten, die diese Kräfte voraussetzen, hervorzurufen suchen."

Solche Einstellung gibt der ganzen Erziehungsgestaltung ein
eigenartiges, scharf hervortretendes Gepräge; sie begründet einen besonderen

Erziehungsgeist, der bei folgerichtigem Festhalten am Prinzip,
sich als vom Geist des Grundsatzes „Das Leben bildet" typisch
verschieden, ja grundverschieden erweist. „Methode" bekommt einen
eigentümlichen und scharf umrissenen Sinn, der ganz wesenthch vom
Sinn der Erziehung zum Leben durch das Leben abweicht. Methodische

Grundforderung wird: Lückenlosigkeit im Fortschritt der
Erkenntnis- und Fertigkeitserwerbung, wobei der Fortschritt ein Pro-
zess vom Element zum Ganzen ist, eine Rekonstruktion aus dem
sachlich und funktionell Elementaren. Alle methodischen Grundsätze
(anwendbar sind sie nämhch alle innerhalb der beiden Tendenzen)
erhalten einen entsprechend veränderten Sinn (so Anschauung,
Selbsttätigkeit, Gleichgewicht, Vollendung). Daher die an Unmöglichkeit
grenzende Schwierigkeit, Pestalozzis Grundkategorien, z. B. Anschauung,

eindeutig zu bestimmen: sie sind eben mehrdeutig, zum
mindesten stets zweideutig und, je nach der im besonderen Fall sie
vorherrschend bestimmenden Tendenz, anders aufzufassen. Um recht
drastisch den Gegensatz der beiden Tendenzen hervortreten zu lassen,
sei noch an Folgendes erinnert: Die Erziehung nach dem Grundsatz
„Das Leben bildet" fordert, folgerichtig zu Ende gedacht, die
„Überwindung der Schule". Die formalbildende Erziehung vom Element
aus fordert die Schule im spezifischen Sinne, als vom Leben abgesonderte

Stätte mit rein vorbereitender Aufgabe. So wird auch klar, wie
lebendig die Gegensätzhchkeit in Pestalozzis Geist war: im Grunde
seines eigentlichsten Wesen eine starke Abneigung gegen alles Schul-
mässige und Schulmeisterliche ; „Schule" ein notwendiges Übel, und
sie soll durch den Geist der Wohnstubenerziehung möglichst
„entschult" werden. Dagegen seine unmittelbaren äusseren Erfolg tragende
Tat: die Schule als Stätte der Methode im engsten und geradezu
technischen Sinne; eine neue Schulführung und ein neuer Typus des
Schulmeisters.

Das Beisammenseinkönnen und die schier unauflöshche Verquik-
kung der beiden gegensätzlichen Tendenzen in Pestalozzis Pädagogik
erklärt sich daraus, dass sie trotz aller Gegensätzlichkeit in wesentlichen

Punkten übereinstimmen. Beide gehen gleicherweise (der
Absicht nach) auf Kraftbildung aus, sie sind Typen formaler Bildung
in einem sehr weiten Sinne genommen. Beide wollen Gegenwehr

3S



gegen das Überwuchern des materialen Gesichtspunktes sein.
Kraftbildung ist nun aber oberstes Richtziel für Pestalozzi. Beide Tendenzen

entspringen dem Streben nach Erziehung, die „Selbstbildung" ist,
und stellen mögliche Verwirkhchungsformen der selbsttätigen
Erziehung dar; wiederum ein für Pestalozzi zentraler Gesichtspunkt.
Beide lassen sich, wenn auch in anderer Bedeutung, als Typen,, natur-
gemässer" Erziehungsgestaltung auffassen. Pestalozzis Sinnen ist
nun ganz durch diese Richtziele und Richtlinien gefangen genommen,
was zur Folge hat, dass die typische Verschiedenheit und die
prinzipielle Bedeutung der Verwirkhchungsformen seinem Blick
verdunkelt werden.

Heubaum hat nämlich, bei aller Schärfe, mit der er den Richtungsgegensatz

gesehen, ausserdem, dass er dessen sachlich begründeten
antinomischen Charakter verkannte, einen weiteren folgenschweren
Irrtum begangen, indem er die eine der beiden Richtungen, die, welche
Kraftentfaltung und Kraftanwendung trennt, mit jener anderen
zusammenwirft, welche als systematische Erziehungsgestaltung
allgemein der genetischen entgegenzusetzen ist. Nun sind die beiden
in Pestalozzi wirkenden Tendenzen dem eigentlichen, traditionellen,
systematischen Prinzip entgegen. Sie sind beide Ausfluss einer
grundsätzlich genetischen Einstellung. Die Bildungsformen, mit denen wir
es hier zu tun haben, sind beide Sondergestaltungen des genetischen
Prinzips. Der antinomische Zwiespalt, den wir bei Pestalozzi antreffen,
ist einer allgemeineren Antinomie untergeordnet, derjenigen von
systematischer und genetischer Erziehung überhaupt. Der
Sachverhalt sei folgendermassen veranschaulicht :

Erziehung

genetische

logo-genetische bio-genetische

Der Zwiespalt in Pestalozzi lässt sich wohl am schärfsten als
Gegensatz zwischen logisch-genetischer und bio-genetischer Einstellung
kennzeichnen. Andere gleichbedeutende oder sich damit weitgehend
berührende Bestimmungen sind: Synthetisch (ganzheitlich) und
analytisch (aus Elementen aufbauend). Ausserdem: funktionell
(Claparèdes genetisch-funktionelle Erziehung) und formell (nicht
identisch mit formaler Bildung überhaupt).

Vollkommen zutreffend ist Heubaums Kennzeichnung der einen
Richtung als die der bloss vorbereitenden Erziehungsgestaltung,
welcher er seinen eigenen Standpunkt der aktuell-anwendenden und
Erfüllung bringenden entgegenstellt.

Die Wurzel der Antinomie ist in der Tat das Dilemma: a) Von
vornherein nur Vorbereitung und Hinlenkung auf die Lebensform
des erwachsenen, kulturell leistungsfähigen Mannes; b) Einfügung
in die Lebensform von Kindheit und Jugend, Erfüllung gegenwärtiger
Lebenstrebungen des Zöghngs; Erziehung des Jugendlichen, so dass

systematische

39



seine Lebensgestaltung zunächst eine vollkommen jugendgemässe
sei1).

Systematische Erziehung ist dann jene, welche von vornherein
nur für Schaffung jener äusseren und fertigen Werkzeuge sorgt,
die erst der erwachsene Mensch wird anwenden müssen, wofür in der
Jugend keine Anwendungsmöglichkeit besteht, keine vorausgesetzt
wird. Sie liefert also die Werkzeuge (Reaktionssysteme) fertig ohne
Sorge für die Herstellungsfähigkeit und Gebrauchsmöglichkeit; die
Anwendung überlässt sie dem Leben.

Genetisch-vorbereitende (logo-genetische, formelle Erziezieh-
ung) ist Instandsetzung des Jugendlichen, mittels formaler, plan-
voll-übungsmässiger Ausbildung der hierzu nötigen Grundfähigkeiten
oder Kräfte, im Erwachsenenalter bei Gelegenheit diejenigen
äusseren Werkzeuge von sich aus hervorzubringen, die von den niemals
vorhersehbaren Lebensumständen gefordert sind. Auch hier also
keine Rücksichtnahme auf die Lebensaktualität, auf die jugendliche
Lebensform als solche, auf Eigenwert der Jugendzeit. Wie die
systematische, ordnet die logo-genetische Erziehung die Jugend (die
Aktualität) der Zukunft, der kulturell leistungsfähigen Altersstufe unter.
Aber sie lässt die hierzu nötigen inneren Voraussetzungen sozusagen
durch Selbstübung und Selbstentwicklung entstehen.

Biogenetische Erziehung ist diejenige, welche dem jugendlichen
Veranlassung und Gelegenheit gibt, von sich aus den Lebensanforderungen

der jeweiligen Entwicklungsstufe Genüge zu tun, ihn also
instand setzt, zunächst die eigene jugendliche Lebensform voll und
ganz zu leben, ihm somit ermöglicht, zunächst in der Aktualität ganz
aufzugehen und meint so indirekt und ohne alle Absichtlichkeit am
besten auch für die zukünftigen Lebensanforderungen vorzusorgen.

Die systematische Erziehung ist zugleich die positive in dem
von Rousseau bekämpften Sinne. Pestalozzi verwirft sie mit nicht
geringerer Entschiedenheit als Rousseau. Die Elementarbildung ist
auf alle Fälle, in allen ihren Bedeutungen, der gerade Gegensatz der
systematisch-positiven Erziehung. Die zuerst zitierte Umschreibung
hat zweifelsohne in erster Linie diese Bedeutung, wie ganz allgemein
die Entgegensetzung von Leben, Tat auf der einen Seite und Rede,
Wort auf der anderen. (Systematische Bildung ist wesentlich
Mitteilung durch Wort). Dass innerhalb der genetischen Gestaltung noch
zwei Möglichkeiten gegeben sind, ist, wenn nicht Pestalozzi, so
jedenfalls dem in begrifflichen Unterscheidungen geübteren Niederer
klar gewesen, dessen Werk höchst wahrscheinlich die hierhergehörige
Stelle in der Lenzburger Rede (S. X. 190) ist, welche zugleich die
Rechtfertigung des logo-genetischen gegenüber dem biogenetischen
Verfahren enthält. Wir zitieren die Stelle auch, weil sie mit
unübertrefflicher Schärfe zeigt, welches Bewenden es habe mit der formell-
elementarischen Bildung. „Die von mir bezweckte Erziehungsweise

x) Vergleiche zu diesem Dilemma G. Kerschensteiners Ausführungen zum
„Aktualitätsprinzip" in „Theorie der Bildung" (Teubner 1926). S. 415 ff.

40



soll elementariseh und als Elementarmethode organischgenetisch

sein. Ich nenne die Methode organisch-genetisch im
Gegensatz gegen den Begriff einer historisch-genetischen, weil dieser
Begriff zu der Ansicht führen könnte, als müsse die Entwicklung und
der Unterricht alle die Umwege, Krümmungen und Verirrungen durchlaufen

oder wenigstens mehr oder minder darstellen, um zur Wahrheit
und Selbständigkeit zu gelangen, die das Menschengeschlecht, wenn
es bloss nach seinem empirischen Gange ins Auge gefasst wird, durchlaufen

hat. Dies ist keineswegs meine Meinung. Ich anerkenne
vielmehr Anfangspunkte der Erziehung, die, in dem Wesen

der Menschennatur liegend, schon an sich Wahrheit
und die Wirkung der Selbständigkeit dieser Natur sind
und durch deren reines Auffassen und Entwickeln dem Kinde eben
jene zu zahllosen Irrtümern führenden Abwege und Umwege erspart
werden sollen, denen der Mensch jedesmal auf einem bloss sinnlichen
Gange, dessen Resultat er ebenso sinnlich und verwirrt auffasst,
unterliegt." Organisch-genetisch heisst hier das, was wir
logischgenetisch nannten. Die historisch-genetische Methode ist offenbar
eine mögliche und oft gemeinte Interpretation des bio-genetischen
Prinzips, mit dem sie jedoch nicht überhaupt identisch ist.

Es ist wohl ersichtlich, in welche lebendige Gegenwartsproblematik
der antinomische Zwiespalt in Pestalozzis Pädagogik hineinführt. Der
Sinn der pädagogischen Reformbewegung, welche darauf ausgeht,
die Lernschule durch die Arbeits-Produktions-Lebens-Erlebnis-Ge-
meinschaftsschule zu ersetzen, ist in allererster Linie radikale
Ablehnung der systematischen (Lernschule!) und Verlangen nach einer
genetischen Erziehungsgestaltung.

Der Reformzug unserer Zeit ist ausgesprochen bio-genetisch. Wenn
nicht Arbeitsschule überhaupt (übrigens, bekanntlich, ein höchst
vieldeutiger Begriff), so doch Gesamtunterricht, Ganzheitsgesichtspunkt,

Heimatprinzip sind lauter Folgerungen aus dieser Einstellung.
Erlebnispädagogik, Lebensschule, Gemeinschaftsschule bedeuten deren
entschiedenste Ausprägung. Dennoch, was theoretisch ungemein
lehrreich ist, tritt da an die Stehe des vermeintlich ausgeschalteten
Gegensatzes von genetischer und systematischer Erziehungsgestaltung
in ebenso scharfer Form derjenige von bio-genetischer (aktualistischer)
und logo-genetischer (analytischer, präparatorischer) Erziehungsgestaltung

und zwar innerhalb von gleicherweise entschiedenen, ja
umstürzlerischen Reformrichtungen.

Typisch logo-genetisch (daher in^ manchem so unkindertümlich)
ist vor allem das Montessorisystem, das bekanntlich von fast allen
Richtungen der Arbeits-Erlebnis-Lebens-Gemeinschaftsschule mit
unverholenem Misstrauen angesehen wird. In dem, was ihm wahrhaft
eigen ist, unterscheidet sich das Montessorisystem ganz auffallend
von den sonstigen Schulreformbestrebungen und Gestaltungen der
Gegenwart. Die Verwandtschaft der montessorischen Didaktik und
des montessorischen Schulgeistes mit den Erscheinungen, welche den
pestalozzischen Anstalten in Burgdorf und Herten wenigstens das

41



äusserlich sichtbare Gepräge gaben, ist aber auch ganz unverkennbar
(z. B. hinsichtlich der formell-mathematischen und auch
formellsprachlichen Virtuosität, und schon in der Tatsache, dass in beiden,
kraft des Prinzips und entsprechend dem ihm innewohnenden Geiste,
Mathematik das tonangebende Unterichtsfach wird, und im
Sprachunterricht, allerdings in neuer, originaler Form, das grammatikalische
Moment statt des lebendigen Ausdrucks die Herrschaft führt).

Extreme Richtungen und Gestaltungen der Pädagogik entstehen
immer aus der naiven Annahme, wesenhafte Erziehungsantinomien
in der Weise zu lösen, dass die eine der beiden gegensätzlichen
Möglichkeiten gänzlich der anderen geopfert wird. Dass dies Unmögliches
verlangen heisst, und dass eine jede Durchführung im extremen
Sinne (die wohl nie stattfindet) die Zerstörung aller faktischen
Erziehungsmöglichkeit zur Folge haben muss, kann hier nicht
nachgewiesen werden. Jedenfalls ergibt sich hieraus, dass auch das
systematische Prinzip sein sachliches Recht hat. Der an der pestalozzischen
Pädagogik allgemein gerügte Mangel an Sinn für Tradition, für
Geschichtliches, ist Folge der radikalen Ablehnung aller systematischen
Einstellung. Erziehung als Übertragung traditionellen Gutes wird
notwendigerweise ewig auch systematisch sein müssen und nie rein
genetisch sein können1).

Diese Antinomien sind eben ewig im Wesen der Erziehung
begründet. Es ist schon wahr, dass die Erziehungsgestaltung Korrelat
der geschichtlichen (sozialen, politischen, kulturellen) Lage ist; aber
sie ist deswegen nicht behebig und unvorbestimmbar veränderhch;
vielmehr schwankt sie immer zwischen typischen Grundformen, die
als solche überzeithch, wesenhaft sind. Auch die Bahnbrecher auf
pädagogischem Gebiet tun nichts anderes als, meist unbewusst,
sich für ewig bestehende Typenmöglichkeiten entscheiden. Unendlich
an Zahl und Form sind nur die Kompromiss- und Mischbildungen,
die zeitbedingten faktischen Antinomielösungen. Sind die
Bahnbrecher stark subjektive Temperamente, die leicht der Selbstsuggestion

unterhegen, einseitig denken und erleben, so pflegen sie sich
für einseitig extreme Lösungen der Antinomien zu entscheiden. (So
Rousseau, Tolstoi, Ellen Key). Auf diese Art kommen alle radikalen
Reformbewegungen zustande, d. h. infolge einer gewissen logischen
Bhndheit, die offenbar auch partielle Blindheit für konkret-wirkhches
überhaupt ist. Sind die Bahnbrecher grundsätzlich objektiv eingesteht,

tief- und weitsehend (was auch bei stark emotivem Temperament

möglich ist, vide gerade Pestalozzi) ; sind sie wachsam und kritikfähig

sich selbst gegenüber, so fallen sie, falls sie nicht kühle Intellek-
tuahsten sind, welche in ruhiger Beschaulichkeit die antinomischen

*) Hieraus wird z. B. die eigentümliche Entscheidung verständlich, die G. Ker-
schensteiner hinsichtlich des formalbildenden Wertes der Unterrichtsgebiete trifft,
derart, dass nur Mathematik, exper. Naturwissenschaften, Fremdsprachen (des
Übersetzens wegen!) und Handarbeit ein solcher zuerkannt, den sogenannten kulturkundlichen

Fächern (Muttersprache, Geschichte usw.) dagegen abgesprochen wird. Vgl.
„Theorie der Bildung", S. 122.

42



Gegensätze von oben oder von ausserhalb betrachten, unvermeidlicherweise

einem antinomischen Zwiespalt zum Opfer. Das war Pestalozzis

Schicksal1). Davor schützt nur starker und enger Wirklichkeits-
sinn, der immer irgendwie einen Ausgleich der Gegensätze herbeiführt;

er ist aber niemals Sache der Bahnbrecher, die ideale Zukunftsbzw.

Einigkeitsrichtungen zu weisen haben.
Kein Bahnbrecher wird offenbar je für systematische Gestaltung

Partei ergreifen. Diese Rolle fällt den „Reaktionären" in der Pädagogik

zu, eine mitunter nützliche ja notwendige Rolle, wenn es sich
darum handelt, gegen Überspannungen oder Entgleisungen des
genetischen Prinzips Front zu machen. Systematisch ist nämlich die
Gestaltung, welche Erziehung von selbst annimmt beim Fehlen
tieferer Besinnung und beim Nachlassen der geistigen Anspannung
zufolge der Trägheitskräfte (z.B. in Form des sogenannten didaktischen
Materialismus). Das schliesst nicht aus, dass es gute und schlechte
systematische Erziehung geben könne. Auch das genetische Prinzip
kann in der Ausführung der entgeistigenden Macht der Trägheitskräfte

anheimfallen. Das logo-genetische Prinzip hat dann zur Folge
die Ausartung der formalbildenden, kraftbildenden Erziehung in
formalistische Erziehung, des Unterrichts in didaktischen Formahsmus
und damit die Heraufbeschwörung neuer Arten des seeleneindrillenden
und seelentötenden Mechanismus. Manches in der Praxis der pesta-
lozzischen Erziehungsanstalten war, wie wohl bekannt, hiervon nicht
weit entfernt. Das Montessorisystem ist, scheint es, gegenwärtig auch
daran, diese übrigens in ihm ursprünglich angelegte Bahn bewusst
zu beschreiten. Der Gaudigschen Form der Arbeitsschule, die auch
eine typisch logo-genetische ist, werden von den Kritikern ähnhche
Tendenzen nachgesagt. Das biogenetische Prinzip pflegt, durch
Überhandnehmen derTrägkeitskräfte, in Spielerei und übrigens schon durch
die Nötigung, „Ersatzleben" statt wirklichen Lebens zu gebrauchen,
in Künstelei und Dilettantismus auszuarten.

Wenn wir die eine der zwei in Pestalozzi mit einander ringenden
Tendenzen biogenetisch nennen („Das Leben bildet!"), so hüten
wir uns dennoch davor, in dieser Hinsicht Pestalozzi in einen Haufen
zu werfen mit denjenigen unter den heutigen Bahnbrechern und
Stürmern, welche eine im wesenthchen biologisch-ökonomische
Begründung der Erziehungslehre anstreben. Es sind das die Pragma-
tisten verschiedenster Schattierung. Aus ihren Kreisen stammt ja
die Forderung nach genetisch-funktioneller Erziehung. Ja wir
dürfen nicht einmal, ohne Gefahr zu laufen, Pestalozzis eigentliche
Absicht zu verfälschen, lebensphilosophische Gesichtspunkte zur
Erläuterung des Sachverhaltes heranziehen, Gesichtspunkte etwa von
der Art jener, die zur Stütze der sogenannten Lebens-Erlebnis-Gemeinschaf

ts-geistigen Produktionsschule usw. zu dienen pflegen. Wir

') Einer Einseitigkeit verfällt auch Pestalozzi durch Uberbetonung des kraft-
bildenden Prinzips und entsprechende Opferung der „inhaltsgebenden" Bildungsaufgabe.

Einseitig „formale" Bildung wird unvermeidlicherweise „formalistisch",
d. h. leeres Funktionsspiel.

43



dürfen dabei die grundsätzlich und entschieden spiritualistische
Menschheitsauffassung Pestalozzis nie ausser Acht lassen. „Leben"
im Leitprinzip „Das Leben bildet" hat einen unzweideutig
überbiologischen und überökonomischen Sinn. Immer meint Pestalozzi
„Geist und Leben", vergeistigtes, nach dem Masstabe geistiger
Wesensforderungen zu beurteilendes Leben, jenes göttliche und Ewige,
das die menschliche Natur ihrem Wesen nach selbst ist. Solches Leben
ist seinem Kerngehalt nach „Glaube und Liebe", ist seinsollendes,
normgemässes, personalsubjekthaftes Leben, nicht
natürlich-objekthaft-phänomenale Wirklichkeit.

Das nimmt — in der Theorie — dem antinomischen Zwiespalt
etwas von seiner Schärfe, verhindert aber nicht, dass er in der
praktischen Ausführung zum unlösbaren inneren Widerspruch und zum
Grund des Versagens im Wesentlichen werde. Schuld am Zwiespalt
ist zum Teil auch der ganz problematische, eine Einheitslösung
fordernde und keine findende, in Pestalozzi immer schroffer werdende
Duahsmus von niederer und höherer Natur samt der ebenso
problematischen, damit zusammenhängenden Unterscheidung von Wesentlichem

und Zufälligem.
Die spiritualistische Einstellung nimmt, wie gesagt, dem Zwiespalt

etwas von seiner Schärfe. Das Wesentliche des Lebens ins Geistige
verlegen heisst nämhch den Menschen frei machen von augenblicklichen

(bloss biologisch-ökonomischen) Reaktionsnotwendigkeiten,
heisst die Möglichkeit schaffen, Leben in Gestalt rein geistiger
(überzeitlicher) Wert-Schöpfung (in Gestalt von reiner Wissenschaft, reiner
Kunst, reiner Religiosität) sich vollgültig verwirklichen zu lassen; es
heisst an die Stelle des biologischen Interesses, das Pragmatisten
allein kennen, spezifisch überbiologische Interessen treten lassen
(logische, ästhetische, religiöse, sittliche), vor allem eben „Glaube und
Liebe" als Kerninhalt emes jeden rein geistigen Interesses.

Das kann innert bestimmter Grenzen das logo-genetische Verfahren
rechtfertigen, ja fordern; (es bedeutet eben das geistig Objektive aus
sich selbst entstehen lassen, etwa die Wissenschaft aus ihren logisch-
kategorialen, apriorischen Grundlagen in lückenlosem Fortschritt
aufbauen und so prinzipiell alle die besonderen voneinander abgrenzbaren
geistigen Wertsphären). Freilich wird sich auch so das Leben als
Ganzes, das Leben' das, wie Pestalozzi es ja schliesslich auch dachte,
ins rein Geistige hineinragen kann, jedoch immer zugleich im
biologischen wurzelt, vergewaltigt fühlen und im Namen eben des „Lebens"
freiere, natürlichere, lebensnähere, jugendgemässere
Entfaltungsmöglichkeiten fordern. Die Antinomie wird auch so nicht aus der Welt
geschaffen.

Pestalozzi hat den Zwiespalt zum mindesten vom Anfang der
Ifertner Zeit an tief und unter innerem Leiden gefühlt als Unstimmigkeit

zwischen den didaktischen, insbesondere den formal-mathematischen

Glanzleistungen seiner Schule und der ihm viel eher am
Herzen liegenden sittlich-religiösen Lebenserfüllung. Seine bis zum
Lebensschluss ungestillte Sehnsucht nach einer Armenanstalt, in
44



welcher er eher Vater als Lehrer und Leiter hätte sein sollen, ist,
neben anderem, wesentlich Drang, von einer seiner Führung immer
mehr entgleitenden und sich seinem Geist immer mehr entfremdenden
Bildungsart loszukommen und zu schlichten, einfachen Möglichkeiten
der Erziehung nach dem Grundsatze „das Leben bildet" zu gelangen.

Seinen Kritikern, welche, wie z. B. Pater Girard, die Ausartung
der kraftformenden Erziehung in intellektualistisch-formalistische
Bildung zufolge der „Methode" merkten und rügten, pflegte Pestalozzi
bezeichnenderweise mit dem Hinweis auf „Glaube und Liebe" als
Universaleinigungsband und Gegengewicht zu antworten. „Glaube
und Liebe" vertreten vor allem Anderen bei ihm das „Leben" als
geistiges. In die sittlich-religiöse Bildung vermochte bekanntlich die
Formalisierung, Elementarisierung und Methodisierung nicht
einzudringen. Die Lösung der Methodenfrage misslang ihm auf diesem
Boden einfach deshalb, weil der Grundsatz „das Leben bildet" dafür
schon die ganze Methode enthält. Es misslang ihm nicht überhaupt,
die Methode hierfür zu finden, wie manche meinen, sondern es misslang

ihm nur der Aufbau aus den Elementen in lückenlos
sachlichlogischem Fortschritt, abseits des eigenthchen Lebens. Immer wieder
musste er zu seiner Ureinsicht zurück: hier gilt nur Erleben (Fühlen,
Schweigen, Tun), also nicht Vorbereiten, nicht Absehen von
Gegenwartsbedürfnissen, im Gegenteil: aus dem Vollen des Gegenwartserlebens

schöpfen und zu allernächst Gelegenheit zu vollem, echten,
ursprünghchen, lebenserfüllenden, lebensverwirklichenden Erleben
geben.

Sittlich-religiöse Bildung auf der einen Seite, Intellekt- und Kunst-
(Hand)-bildung auf der anderen (sowie sie die „Methode" im engeren,
spezifischen Sinne betrifft), stehen tatsächlich, trotz aU seinen
Anstrengungen, um die Kluft zu überbrücken, wie zwei getrennte, einander
nichts angehende Welten da in Pestalozzis Praxis und zum Teil auch
in der die Praxis unmittelbar stützenden Theorie.

Es ist nicht so, wie Delekat meint1), dass Pestalozzi hinsichtlich
der sittlich-religiösen Bildung die Anschauung, gewissermassen aus
Verlegenheit, mit der Liebe vertausche; denn in bezug auf den Grundsatz

„Das Leben bildet" sind Liebe und Anschauung Sprösshnge
derselben Wurzel und im Grunde eins; es handelt sich vielmehr darum,
dass die methodisierte Anschauung, die den Elementen entsprechende,
transzendental fassbare Anschauung, die Anschauung innerhalb der
logo-genetischen Tendenz etwas der Anschauung im tiefsten und
ursprünglich pestalozzischen Sinn Fremdgewordenes ist, von dem zu
jener Anschauung, die „Geist und Leben" (letzthin Religiosität)
ist, kein Weg mehr führen kann.

Nicht vergessen dürfen wir eben, dass „Methode" in Pestalozzi
zwei von ihm selbst allerdings nicht scharf unterschiedene aber sachlich

grundverschiedene Bedeutungen hat. Sie ist in einer Hinsicht,
sofern sie „Geist und Leben", „menschliche Kunst gewordenes Chri-

1) 1. c.

45



stentum" (Methode als „Geist") ist, einfach konkret-geistige Lebens-
verwirklichung in ihrem ursehöpferisch-autonomen Werdeprozess; (in
diesem Sinne gilt: „das Leben bildet"); in anderer Hinsicht (Methode
als Technik) ist sie lückenloser Aufstieg von den Ur- und
Wesenselementen aus, aus denen logisch-transzendental die geistige Welt
entspringt. Im ersteren Betracht ist sie Entfaltung durch Anwendung,
Einheit von Entfaltung und Anwendung; im zweiten hingegen von
der Anwendung zeitlich getrennte Entfaltung; möglicherweise noch
Geist aber keinesfalls Leben.

Zweck dieser Ausführungen war die Antinomie in Pestalozzis
Erziehungslehre und Praxis aufzudecken und sie aus ihren sachlichen,
ideologischen und nebenbei auch psychologischen Voraussetzungen
verständlich zu machen. Die Frage nach ihrer grundsätzlichen
Bedeutung und den Möglichkeiten ihrer Auflösung kann hier nicht des
weiteren erörtert werden.

Pestalozzis religiöse Stellung.
Zur Beurteilung von Pestalozzis religiöser Stellung hegt ein

reiches Material vor; denn in den meisten seiner zahlreichen Schriften
hat er sich über die religiöse Frage ausgesprochen. Trotzdem gehen
die Urteile über diese Seite seines Wesens weit auseinander. Während
die einen von seinem Unglauben reden, preisen ihn die andern als
das Vorbild eines wahren Christen. Das war schon zu seinen
Lebzeiten so. Niederer nennt seine Vorstellungen und Begriffe
„unchristlich", während von Lavater das Wort bekannt ist: „Einen
besseren Jünger hatte der Herr selbst während seinen Lebzeiten
nicht." Dieser Widerspruch erklärt sich natürlich zunächst aus dem
verschiedenen Standort der Beurteiler; dann aber auch aus Pestalozzis
innern Wandlungen im Laufe seines wechselvollen Lebens, das mit
der geistigen Bewegung der Zeit aufs tiefste verflochten war. Pestalozzi

hat Zeiten gehabt, wo er ähnlich wie Goethe von seinem „Nicht-
christentum" geredet hat. Doch auch hier gilt das Wort: „Wenn zwei
dasselbe tun, so ist es nicht dasselbe." Auch wenn Pestalozzis Glauben
zeitweilig in schwere Krisen geriet, so besteht doch gar kein Zweifel,
dass sein Leben und Wirken ganz und gar von christlichen Gedanken
und Kräften durchwirkt ist und ohne den allgegenwärtigen religiösen
Hintergrund überhaupt nicht verstanden werden kann. Es ist wohl
nicht ganz zufällig, wenn dem offiziellen Pestalozzi, dem kinderlieben

Erzieher, Schulmann und Methodiker, dem Armenvater und
Volksfreund, die Seele des religiösen Glaubens fast ebenso
regelmässig fehlt, wie die Kraft jener Sozialrevolutionären Gedanken,
um deretwillen er in den Révolutionsjähren französischer Bürger
geworden ist. Aber wenn auch Pestalozzis religiöse Stellung nicht leicht
zu bestimmen ist, so besteht unseres Erachtens kein Zweifel, dass
die tiefsten und innersten Motive seines Wirkens und Wollens hier
gesucht werden müssen.

46


	Der antinormische Zwiespalt in Pestalozzis Erziehungsauffassung und Erziehungspraxis

