Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 37 (1927)

Heft: 2

Artikel: Der antinormische Zwiespalt in Pestalozzis Erziehungsauffassung und
Erziehungspraxis

Autor: Sganzini, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788329

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der antinomische Zwiespalt in Pestalozzis Erziehungs-
auffassung und Erziehungspraxis.

Von Prof. Dr. Sganzini, Bern.

Es ist einigen unter den Darstellern von Pestalozzis Padagogik
nicht entgangen, dass zwei in gewisser Hinsicht gegensatzliche Ten-
denzen nebeneinander unversohnt sowohl das Denken dieses grossen
Bahnbrechers wie dessen Versuche praktischer Erziehungsgestaltung
durchziehen und zwar so, dass die eine von den beiden vorherrschend
die Theorie (vermutlich, weil sie unmittelbar aus der Urabsicht ent-
springt), die andere vorherrschend die Praxis bestimmt.

Man konnte mit F. Delekat!), der jedoch eine etwas andere, wenn
auch mit der von uns gemeinten zusammenhéingende, Zwiespiltig-
keit im Auge hat, von ,,zwei Seelen, die in Pestalozzis Brust mitein-
ander rangen‘‘, reden. Die klarste Einsicht in den Sachverhalt, wo-
rauf wir anspielen, hat unter allen Pestalozziauslegern Alfred Heu-
baum?) erlangt. Es gibt fiir ihn geradezu zwei Pestalozzi: einen der
,,die abstrakte Trennung zwischen den Entfaltungskriften und
ihrer Anwendung vornimmt‘ und der ,,die Behandlung des Unter-
richtsstoffes von dem Ziel des zukiinftigen Mannes ausgehen lasst,
fiir den erst der Besitz der Wissenschaft Sinn und Bedeutung ge-
winnt“, wodurch ,,das jugendliche Alter Vorbereitungsstadium fiir
eine spatere Lebenszeit wird, der erst der Sinn der Vorbereitungs-
tatigkeit zum Bewusstsein kommt, wiahrend er dem fritheren Alter
selbst noch mangelt*. Daneben kennt Heubaum einen anderen Pesta-
lozzi, denjenigen ,,der die Anschauung im Sinne der Erfahrung und
des inneren Erlebens zur Grundlage der Erziehung hat machen
wollen .

Heubaum, der selber dogmatisch fiir die eine der beiden Grund-
tendenzen Partei ergreift (namlich fiir die zuletzt gekennzeichnete),
wird der wesenhaften Antinomie nicht gewahr, welche den Zwiespalt
veranlasst. Die ihm zusagende Erziehungsauffassung erscheint ihm
in Pestalozzi als noch unreife Vorahnung, die verschiittet liegt unter
den intellektualistischen Vorurteilen der Zeit. Der wesentlich hi-
storisch und religionsphilosophisch eingestellte Delekat?) merkt wohl
das Vorhandensein einer Antinomie, er dringt aber nicht zu ihrem
tiberhistorisch-wesensméssig begriindeten Ursprung vor; seine Gegen-
iiberstellung von hellenischem und christlichem Bildungsideal, von
Anschauung-Gefiihl (Primat der theoretischen Vernunft) auf der
einen Seite, Glaube und Liebe (Primat der praktischen Vernunft)
auf der anderen, betrifft letzthin auch ein Moment des — unseres

1) J. H. Pestalozzi. Quelle & Meyer, 1926, S. 308.
?2) J. Heinr. Pestalozzi, Berlin 1910, IX. Kap S. 366 ff.
N Lo 8.307 1%

Schweiz. Pidagog. Zeitschrifi 1927. — 3 33



Erachtens — tieferliegenden antinomischen Zwiespaltes, den wir hier
ans Licht zu ziehen gedenken.

Wir haben es mit einer ganz unverkennbaren Richtungsgegen-
siatzlichkeit zu tun, die nur solchen Interpreten entgehen konnte,
welche, wie beispielsweise Natorp, Pestalozzis Lehren in ein vorge-
fasstes System haben zwingen und auf eine kiinstlich hineingelegte
Einheit zuriickfiihren wollen; wohlverstanden, ist sie nicht eine solche,
die einem Unvermogen Pestalozzis entspringe, innere Widerspriiche
seiner Gedankenwelt zu beseitigen; vielmehr eine durchaus in der
Sache begriindete und in die moglicherweise Pestalozzi, zufolge seiner
Voraussetzungen, hineingeraten musste. Es handelt sich namlich um
eine der geradezu im apriorischen Sinn von Erziehung beschlossenen
Antinomien, von welchen aus formal bestimmbare Grundtypen der
Erziehungsgestaltung hergeleitet werden konnen. Wir werden im
Verlaufe dieser Darlegungen ihr eine schirfere Formulierung geben und
sie auch in ihrer aktuellen Bedeutung wiirdigen. Zunachst haben wir
unser Augenmerk auf die Gestaltung zu richten, welche die zwei
gegensitzlichen Tendenzen in Pestalozzis Gedanken- und Tatwerk
genommen haben, wobei wir uns auf eine gedringte Kennzeichnung
beschranken miissen.

Die beiden Tendenzen sind, vor allem was die Theorie betrifft,
in Pestalozzis Darstellungen derart miteinander verschrinkt, dass
es kein Leichtes ist, sie auf Grund von Belegen aus den Schriften in
ihrer vollen Gegensitzlichkeit hervortreten zu lassen. Pestalozzi
selber hat eben ein klares Bewusstsein der Antinomie nicht gehabt.
Viele der stereotypen sein Wollen ausdriickenden Formeln kénnen
im einen wie im anderen Sinn genommen werden. In derselben Schrift
finden sich Ausserungen, die als extreme Zuspitzung der einen Ten-
denz gedeutet werden konnen, unweit von solchen, die im Sinne der
ihr gegensitzlichen aufgefasst werden miissen. Bewusst wurde ihm,
insbesondere aus den Erfahrungen mit seinen Erziehungsanstalten,
der Zwiespalt zwischen seinem eigentlichen Wollen oder seiner Ur-
idee und den tatsichlichen Verwirklichungen, welche die Praxis, vor
allen Dingen die Unterrichtspraxis, zeitigte. Innerlich litt er bekannt-
lich schwer darunter. Der ganze ,,Schwanengesang ist in gewisser
Hinsicht theoretischer Ersatz fiir das, was er hatte praktisch ver-
wirklichen wollen, dessen Verwirklichung ihm aber nicht gelungen
war. Dieses Werk sieht aus als eine gewaltige Anstrengung, alles
Fremde, Beiwerkhafte, Aussere, was sich in sein Denken und Tun
eingeschlichen, abzustossen. Die wesentliche Antinomie lisst es aber
ungelost bestehn, obgleich es sie so scharf hervortreten lisst, wie viel-
leicht keine andere Schrift (vielleicht mit Ausnahme der Geburtstags-
rede von 1818).

Die eine Tendenz, diejenige die Pestalozzis Urabsicht wohl am
nichsten steht, entspricht dem Grundsatz ,,von dem Glilphi innigst
iiberzeugt war!): Das Leben bildet und das bildende Leben ist

1) Seyffarth, XII, S.314.
34



nicht Sache des Wortes, es ist Sache der Tat, es ist Tatsache.« (Wir
fiigen hinzu, um die Tendenz in ihrer unverwechselbaren Reinheit
zu kennzeichnen: nicht Sache von Kunstmitteln, nicht Sache for-
malanalytischer Ubung, nicht Sache logisch-systematischen Vor-
gehens, nicht Sache der ,,Schule‘‘, nach dem Bedeutungsgehalt, den
»»Schule® seit den Zeiten des alexandrinischen Gelehrtentums an-
genommen hat.)

Im Geiste dieser erzieherischen Einstellung handelt Gertrud, in-
dem ,,das Leben selber in seinem ganzen Umfang, wie es auf ihre Kin-
der wirkte, wie es sie ergriff, wie sie sich darein fiigten und es be-
nutzten eigentlich das war, wovon ihre Lehre ausging und worin das
Redenlernen, als ein untergeordneter Gegenstand, gleithsam nur
hineinfiel.* So verfihrt auch Gliilphi, der ,,seine Bildung der Kinder
zur Liebe und Flammenglut ihres inneren heiligen Lebens ... durch
die titige Liebe selber, zu der er ihnen taglich Gelegenheit, Reiz,
Beispiel und Aufmunterung gab‘‘, begriindete, und sie so ,,zum wirk-
lichen Leben in der Liebe fiihrte ... und das grosste Gewicht der
Verstandesbildung auf die Arbeit selber legte, liberzeugt, dass die
Arbeitsamkeit vorziiglich geeignet ist, das Gleichgewicht der mensch-
lichen Krifte, woraus alle richtigen Urteile und mit ihnen alle Re-
sultate des reinen menschlichen Denkens wesentlich und fast all-
gemein hervorgehen, zu erhalten und zu stirken*‘.

Der Grundsatz: ,,Das Leben bildet“ wird im ,,Schwanengesang‘?)
zum ,,Fundamentalgrundsatz alles naturgemiissen Erziehens in sitt-
licher, physischer, geistiger Hinsicht‘, gleichsam zum Grundaxiom,
wovon eine jede besondere Einsicht, ein jeder Leitgesichtspunkt nichts
als Folgerung sein soll.

Wir wiirden unbedenklich in diesem Sinne die geradezu monu-
mentale Umschreibung der ,,Elementarbildung‘‘ in der Geburtstags-
rede von 1818 deuten, wenn Pestalozzis ,,Elementarbildung* nicht
eben zugleich die zwei Bedeutungen hitte, welche den zwei gegen-
sitzlichen Tendenzen entsprechen. Die betreffende Stelle driickt in
auch seither unerreichter Prignanz den Kerngehalt eines jeden Rufes
nach Verwurzelung der Erziehung im Leben: ,,Die sittlichen, die gei-
stigen und die Kunstkrifte unserer Natur miissen an sich gleichsam
aus sich selbst hervorgehen und durchaus nicht aus den Folgen der
Kunst, die sich in die Bildung eingemischt hat. Der Glaube muss
wieder durch den Glauben und nicht durch das Wissen und Verstehen
des Geglaubten, das Denken muss wieder durch das Denken und nicht
durch das Wissen und Kennen des Gedachten oder der Gesetze des
Denkens; die Liebe muss wieder aus dem Lieben und nicht aus dem
Wissen und Kennen des Liebenswiirdigen und der Liebe selber, und
auch die Kunst muss wieder aus dem Konnen und nicht aus dem
tausendfachen Gerede iiber das Kénnen hervorgebracht werden, und
dieser Riickschritt auf den wahren Organismus der Menschennatur in
der Entfaltung unserer Krafte kann durchaus nicht anders, als durch

1) Seyffarth, XI, 8. 560.
35



die Unterordnung des menschlichen Einflusses auf die Bildung alles
Kennens und Konnens unserer Natur unter die hoheren Gesetze
seines Wollens erzielt werden.* (S. X 539).

Soweit er eine ganz allgemeine und prinzipielle Forderung aus-
driickt, der tatsidchlichen Erziehung ein ideales Ziel setzt, hat der
Begriff ,,Elementarbildung‘* immerhin vorherrschend den Sinn, wo-
nach das Leben allein bildet, die Kunst nur insofern sie bei der An-
wendung aufhort Kunst zu sein und selber Leben wird. Wohnstuben-
erziechung als Ur- und ewiger Idealtypus der Elementarbildung (Mut-
tersinn, Vatersinn!); Erziehung auf Grund und gemiss der Indivi-
dua,lla,ve Erziehung, die nichts anderes in letzter Hinsicht ist, als
,,Geist und Leben‘‘; dussere wie innere Anschauung (genau gesehen
ist -die Trennung eine kiinstliche), sind lauter Variationen, Illustra-
1t3)icl)nen, Spezifikationen des Fundamentalgrundsatzes: ,,Das Leben

ildet .

Es ist folglich wohl gerechtfertigt, diese erste als die eigentliche
Ur- und Grundtendenz anzusehen; die zweite, wovon im folgenden
die Rede sein wird, hingegen als eine durch die, beim Versuch die erste
zur Durchfiihrung zu bringen, riickwirkende Macht der Umsténde,
durch Forderungen sachlicher Art hinzugekommene. Keinesfalls ist
diese letztere allein dem Einfluss der Mitarbeiter zuzuschreiben. An-
gedeutet ist sie auch schon in den dem Stanser Versuch vorausgehen-
den Schriften. Sie entsprach dem herrschenden Zeitgeist, jedenfalls
der Schicht in Pestalozzis Geist, die Bildungserlebnis war; sie liegt -
iiberdies, wie wir schon erwihnten, in der Sache. Wahr ist, dass sie
erst mit dem Zeitpunkte, in dem Pestalozzi sich anschickt, Probleme
der Schulbildung im engeren Sinn zu losen, auch in der Theorie starker
hervortritt. Sie klingt im Bericht iiber Stans verhéltnisméssig nur
als Unter- oder Nebenton an, ist aber schon Grundton in den Schriften
der Burgdorfer Zeit und stosst in der Ifertner Epoche auf immer
starker werdenden Widerstand oder Gegenstoss seitens der ersten
und zentraleren Tendenz, welche in dem Masse wieder in den Vorder-
grund riickt, je mehr Pestalozzi das Bewusstsein des Fehlschlagens
seiner eigentlichen Zwecke gewinnt. Die Altersschriften fiihren tat-
sachlich, wenn auch in vertiefterer Form, zu einem Standpunkt zu-
riick, von dem Pestalozzi seit Stans, Wa,hrschemhch ohne klares Be-
Wusstsem ausserlich abgewichen war.

Das Kennyelchnende der zweiten Tendenz, die einen besonderen
Typus der pestalozzischen Elementarbildung darstellt, liegt im For-
schen nach Elementen, ja eigentlich schon im Begriff des Elementes
(z. B.im Sinne von Elementarpunkt), welcher der ersten Tendenz,
wo sie rein auftritt, ganz fremd, ja zuwider ist. Das ,,Element‘ Pe-
stalozzis ist bekanntlich einerseits ein objektiver Sachverhalt: Bau-
stein des stofflichen Inhaltes, den Erziehung im Zogling zu verwirk-
lichen hat; ist phonetisches Element, ist optisches Gestaltelement,
ist Bewegungselement; es ist Begriffselement (Gedankenelement)
also Baustein eines Systems von Erkenntnissen (z. B. das Element:
Zahl); es ist ferner Ausdruckselement (das elementare der Sprache)

36



usf. Form, Zahl, Name, die sogenannten Elementarpunkte bedeuten
die Pestalozzi, seinem subjektiven Gefiihl nach, gelungene Syste-
matisierung der Erkenntniselemente in dem hier gemeinten Sinne.

Anderseits ist das pestalozzische Element eine Subjektfunktion
(Grundkraft), eine einfache, grundlegende, universale, formale, d. h.
von aller Inhaltsbestimmtheit unabhingige, Geistesbetitigung oder
potentielle Veranlagung hierzu.

Das Element ist sozusagen die Kontaktstelle zwischen dem Ob-
jekt (Erziehungs-Bildungsinhalt) und dem Subjekt, d. h. dem auf-
nehmenden, so erst sich verwirklichenden, sich entfaltenden, sich bil-
denden Geiste. Die Elementarbildung in diesem zweiten Sinne be-
waltigt, der Idee nach, die Aufgabe der Versubjektivierung des Ob-
jektiven und Verobjektivierung des Subjektiven.

Zwei wesentlich verschiedene Sachverhalte werden somit in Pesta-
lozzis Denken als ,elementar betrachtet, denn ,,elementar® ist fiir
ihn einmal die Erziehung vom echten Mutter- und Vatersinn aus,
die Wohnstubenerziehung, die Erziehung gemiss der Individuallage,
die Erziehung durch das Leben fiir das Leben. Das ist die eine Be-
deutung. Dann ist aber auch ,,elementar die Erziehung, welche bei
den ,,Elementen‘ des Inhalts und der Funktion einsetzt und sich
wesentlich als Einiibung, Ausbildung, Verkniipfung der Elemente
gestaltet.

Die in diesem zweiten Sinne ,.elementare* Bildungsweise fordert
offensichtlich die scharfe Trennung zwischen Entfaltung (Ausbil-
dung) der Krifte (= Funktionsdispositionen) und Anwendung der-
selben. Die Entfaltung erscheint iiberdies als von aller individuellen
Bedingtheit und Besonderheit unabhingig?), als iiberall identischen,
ewigen, gottlichen Gesetzen gemiss, wihrend die Anwendung immer
nur unter konkreten Umsténden, ,,in unaussprechlicher Verschieden-
heit** stattfindet. Erziehung ist danach Entfaltung ohne Anwendung,
ist lediglich Vorbereitung auf etwas, was ohne aktuelle Bedeutung
ist. Die zukiinftige Anwendungsmoglichkeit wird aufgebaut ausgehend
von ihren iiberall gleichen, in der Sachstruktur liegenden elementaren
Voraussetzungen: die geistige Anwendungsmoglichkeit durch Bil-
dung der elementaren Grundlagen von Anschauungs-Sprach-Denk-
kraft, welche von dem spezifischen Erkenntnisgehalt unabhingig
sind; die technisch-berufsméssigen durch ein ,,System gymnastischer
Voriibungen der Industrie”, welche von den speziellen Anforde-
rungen der einzelnen Berufe unabhingig, d. h. eben allen wesentlich
sind, Der pestalozzische Begriff des ,,Wesentlichen* liegt tiberhaupt
allgemein dieser besonderen Einstellung zugrunde.

Diese zweite Tendenz liefert das Gestaltungsprinzip der ganzen
Unterrichtspraxis in den Pestalozzischen Anstalten. Sie ist identisch
mit der Forderung nach formaler Bildung im spezifischen und der
,.-materialen* Bildung entgegengesetzten Sinne. Eine iiberaus scharfe
Kennzeichnung ihres Sinnes enthilt die oben erwihnte Rede (S. X.

1) 8. XI, S. 343.
37



545). ,,Die gereifte Idee der Elementarbildung fordert unumginglich,
dass die wissenschaftliche Erkenntnis aus den gebildeten Kriften
der Menschennatur, die diese Krafte voraussetzen, hervorgebracht,
und nicht die Kriafte der Menschennatur aus Erkenntnissen, die ohne
die gebildeten Krafte der Menschennatur ewig nie wahrhaft dasein
konnen, hervorgelockt werden; und wie in geistiger, also fordern sie
auch in physischer Hinsicht das namliche; man muss die physischen
Handwerks- und Berufsfertigkeiten aus den gebildeten Kriften, die
diese Fertigkeiten voraussetzen, und nicht die Krafte aus den Fertig-
keiten, die diese Krafte voraussetzen, hervorzurufen suchen.‘

Solche Einstellung gibt der ganzen Erziehungsgestaltung ein eigen-
artiges, scharf hervortretendes Geprége; sie begriindet einen beson-
deren Erziehungsgeist, der bei folgerichtigem Festhalten am Prinzip,
sich als vom Geist des Grundsatzes ,,Das Leben bildet* typisch ver-
schieden, ja grundverschieden erweist. ,,Methode bekommt einen
eigentiimlichen und scharf umrissenen Sinn, der ganz wesentlich vom
Sinn der Erziehung zum Leben durch das Leben abweicht. Metho-
dische Grundforderung wird: Liickenlosigkeit im Fortschritt der Er-
kenntnis- und Fertigkeitserwerbung, wobei der Fortschritt ein Pro-
zess vom Element zum Ganzen ist, eine Rekonstruktion aus dem
sachlich und funktionell Elementaren. Alle methodischen Grundsétze
(anwendbar sind sie namlich alle innerhalb der beiden Tendenzen)
erhalten einen entsprechend verinderten Sinn (so Anschauung, Selbst-
tatigkeit, Gleichgewicht, Vollendung). Daher die an Unmoglichkeit
grenzende Schwierigkeit, Pestalozzis Grundkategorien, z. B. Anschau-
ung, eindeutig zu bestimmen: sie sind eben mehrdeutig, zum min-
desten stets zweideutig und, je nach der im besonderen Fall sie vor-
herrschend bestimmenden Tendenz, anders aufzufassen. Um recht
drastisch den Gegensatz der beiden Tendenzen hervortreten zu lassen,
sei noch an Folgendes erinnert: Die Erziehung nach dem Grundsatz
,.Das Leben bildet* fordert, folgerichtig zu Ende gedacht, die ,,Uber-
windung der Schule”. Die formalbildende Erziehung vom Element
aus fordert die Schule im spezifischen Sinne, als vom Leben abgeson-
derte Stdtte mit rein vorbereitender Aufgabe. So wird auch klar, wie
lebendig die Gegensitzlichkeit in Pestalozzis Geist war: im Grunde
seines eigentlichsten Wesen eine starke Abneigung gegen alles Schul-
missige und Schulmeisterliche; ,,Schule’* ein notwendiges Ubel, und
sie soll durch den Geist der Wohnstubenerzichung méglichst ,.ent-
schult‘‘ werden. Dagegen seine unmittelbaren dusseren Erfolg tragende
Tat : die Schule als Statte der Methode im engsten und geradezu tech-
nischen Sinne; eine neue Schulfithrung und ein neuer Typus des
Schulmeisters.

Das Beisammenseinkonnen und die schier unauflésliche Verquik-
kung der beiden gegensitzlichen Tendenzen in Pestalozzis Padagogik
erklart sich daraus, dass sie trotz aller Gegensatzlichkeit in wesent-
lichen Punkten iibereinstimmen. Beide gehen gleicherweise (der Ab-
sicht nach) auf Kraftbildung aus, sie sind Typen formaler Bildung
in einem sehr weiten Sinne genommen. Beide wollen Gegenwehr

38



gegen das Uberwuchern des materialen Gesichtspunktes sein. Kraft-
bildung ist nun aber oberstes Richtziel fiir Pestalozzi. Beide Tenden-
zen entspringen dem Streben nach Erziehung, die ,,Selbstbildung‘ ist,
und stellen mogliche Verwirklichungsformen der selbsttatigen Er-
ziehung dar; wiederum ein fiir Pestalozzi zentraler Gesichtspunkt.
Beide lassen sich, wenn auch in anderer Bedeutung, als Typen,,natur-
gemisser'’ Krziehungsgestaltung auffassen. Pestalozzis Sinnen ist
nun ganz durch diese Richtziele und Richtlinien gefangen genommen,
was zur Folge hat, dass die typische Verschiedenheit und die prin-
zipielle Bedeutung der Verwirklichungsformen seinem Blick ver-
dunkelt werden.

Heubaum hat namlich, bei aller Schirfe, mit der er den Richtungs-
gegensatz gesehen, ausserdem, dass er dessen sachlich begriindeten
antinomischen Charakter verkannte, einen weiteren folgenschweren
Irrtum begangen, indem er die eine der beiden Richtungen, die, welche
Kraftentfaltung und Kraftanwendung trennt, mit jener anderen zu-
sammenwirft, welche als systematische Erziehungsgestaltung all-
gemein der genetischen entgegenzusetzen ist. Nun sind die beiden
in Pestalozzi wirkenden Tendenzen dem eigentlichen, traditionellen,
systematischen Prinzip entgegen. Sie sind beide Ausfluss einer grund-
satzlich genetischen Einstellung. Die Bildungsformen, mit denen wir
es hier zu tun haben, sind beide Sondergestaltungen des genetischen
Prinzips. Der antinomische Zwiespalt, den wir bei Pestalozzi antreffen,
ist einer allgemeineren Antinomie untergeordnet, derjenigen von
systematischer und genetischer Erziehung iiberhaupt. Der Sach-
verhalt sei folgendermassen veranschaulicht:

Erziehung

systematische genetische

logo-genetische bio-genetische

Der Zwiespalt in Pestalozzi lisst sich wohl am schiarfsten als
Gegensatz zwischen logisch-genetischer und bio-genetischer Einstellung
kennzeichnen. Andere gleichbedeutende oder sich damit weitgehend
berithrende Bestimmungen sind: Synthetisch (ganzheitlich) und
analytisch (aus Elementen aufbauend). Ausserdem: funktionell
(Claparédes genetisch-funktionelle Erziehung) und formell (nicht
identisch mit formaler Bildung iiberhaupt).

Vollkommen zutreffend ist Heubaums Kennzeichnung der einen
Richtung als die der bloss vorbereitenden Erziehungsgestaltung,
welcher er seinen eigenen Standpunkt der aktuell-anwendenden und
Erfilllung bringenden entgegenstellt.

‘Die Wurzel der Antinomie ist in der Tat das Dilemma: a) Von
vornherein nur Vorbereitung und Hinlenkung auf die Lebensform
des erwachsenen, kulturell leistungsfihigen Mannes; b) Einfiigung
in die Lebensform von Kindheit und Jugend, Erfiillung gegenwartiger
Lebenstrebungen des Zoglings; Erziehung des Jugendlichen, so dass

39



seine Lebensgestaltung zunédchst eine vollkommen jugendgemisse
seil).

Systematische Erziehung ist dann jene, welche von vornherein
nur fiir Schaffung jener dusseren und fertigen Werkzeuge sorgt,
die erst der erwachsene Mensch wird anwenden miissen, wofiir in der
Jugend keine Anwendungsmoglichkeit besteht, keine vorausgesetzt
wird. Sie liefert also die Werkzeuge (Reaktionssysteme) fertig ohne
Sorge fiir die Herstellungsfihigkeit und Gebrauchsmoglichkeit; die
Anwendung iiberldsst sie dem Leben.

Genetisch-vorbereitende (logo-genetische, formelle Erziezieh-
ung) ist Instandsetzung des Jugendlichen, mittels formaler, plan-
voll-iibungsméssiger Ausbildung der hierzu notigen Grundfahigkeiten
oder Krifte, im Erwachsenenalter bei Gelegenheit diejenigen &us-
seren Werkzeuge von sich aus hervorzubringen, die von den niemals
vorhersehbaren Lebensumstinden gefordert sind. Auch hier also
. keine Riicksichtnahme auf die Lebensaktualitat, auf die jugendliche
Lebensform als solche, auf Eigenwert der Jugendzeit. Wie die syste-
matische, ordnet die logo-genetische Erziehung die Jugend (die Ak-
tualitit) der Zukunft, der kulturell leistungsfahigen Altersstufe unter.
Aber sie lasst die hierzu notigen inneren Voraussetzungen sozusagen
durch Selbstiibung und Selbstentwicklung entstehen. '

Biogenetische Erziehung ist diejenige, welche dem jugendlichen
Veranlassung und Gelegenheit gibt, von sich aus den Lebensanfor-
derungen der jeweiligen Entwicklungsstufe Geniige zu tun, ihn also
instand setzt, zundchst die eigene jugendliche Lebensform voll und
ganz zu leben, ihm somit erméglicht, zunéchst in der Aktualitat ganz
aufzugehen und meint so indirekt und ohne alle Absichtlichkeit am
besten auch fiir die zukiinftigen Lebensanforderungen vorzusorgen.

Die systematische Erziehung ist zugleich die positive in dem
von Rousseau bekiampften Sinne. Pestalozzi verwirft sie mit nicht .
geringerer Entschiedenheit als Rousseau. Die Elementarbildung ist
auf alle Fille, in allen ihren Bedeutungen, der gerade Gegensatz der
systematisch-positiven Erziehung. Die zuerst zitierte Umschreibung
hat zweifelsohne in erster Linie diese Bedeutung, wie ganz allgemein
die Entgegensetzung von Leben, Tat auf der einen Seite und Rede,
Wort auf der anderen. (Systematische Bildung ist wesentlich Mit-
teilung durch Wort). Dass innerhalb der genetischen Gestaltung noch
zwel Moglichkeiten gegeben sind, ist, wenn nicht Pestalozzi, so je-
denfalls dem in begrifflichen Unterscheidungen geiibteren Niederer
klar gewesen, dessen Werk hochst wahrscheinlich die hierhergehorige
Stelle in der Lenzburger Rede (S. X. 190) ist, welche zugleich die
Rechtfertigung des logo-genetischen gegeniiber dem biogenetischen
Verfahren enthilt. Wir zitieren die Stelle auch, weil sie mit uniiber-
trefflicher Schirfe zeigt, welches Bewenden es habe mit der formell-
elementarischen Bildung. ,,Die von mir bezweckte Erziehungsweise

1) Vergleiche zu diesem Dilemma G. Kerschensteiners Ausfihrungen zum ,,Ak-
tualitétsprinzip‘ in ,,Theorie der Bildung‘ (Teubner 1926). S. 415 ff.

40



. soll elementarisch und als Elementarmethode organisch-
genetisch sein. Ich nenne die Methode organisch-genetisch im
Gegensatz gegen den Begriff einer historisch-genetischen, weil dieser
Begriff zu der Ansicht fiithren kénnte, als miisse die Entwicklung und
der Unterricht alle die Umwege, Kriimmungen und Verirrungen durch-
laufen oder wenigstens mehr oder minder darstellen, um zur Wahrheit
und Selbstindigkeit zu gelangen, die das Menschengeschlecht, wenn
es bloss nach seinem empirischen Gange ins Auge gefasst wird, durch-
laufen hat. Dies ist keineswegs meine Meinung. Ich anerkenne
vielmehr Anfangspunkte der Erziehung, die, in dem We-
sen der Menschennatur liegend, schon an sich Wahrheit
und die Wirkung der Selbstadndigkeit dieser Natur sind
und durch deren reines Auffassen und Entwickeln dem Kinde eben
jene zu zahllosen Irrtiimern fithrenden Abwege und Umwege erspart
werden sollen, denen der Mensch jedesmal auf einem bloss sinnlichen
Gange, dessen Resultat er ebenso sinnlich und verwirrt auffasst,
unterliegt.” Organisch-genetisch heisst hier das, was wir logisch-
genetisch nannten. Die historisch-genetische Methode ist offenbar
eine mogliche und oft gemeinte Interpretation des bio-genetischen
Prinzips, mit dem sie jedoch nicht iiberhaupt identisch ist.

Es ist wohl ersichtlich, in welche lebendige Gegenwartsproblematik
der antinomische Zwiespalt in Pestalozzis Padagogik hineinfiihrt. Der
Sinn der padagogischen Reformbewegung, welche darauf ausgeht,
die Lernschule durch die Arbeits-Produktions-Lebens-Erlebnis-Ge-
meinschaftsschule zu ersetzen, ist in allererster Linie radikale Ab-
lehnung der systematischen (Lernschule!) und Verlangen nach einer
genetischen Erziehungsgestaltung.

Der Reformzug unserer Zeit ist ausgesprochen bio-genetisch. Wenn
nicht Arbeitsschule iiberhaupt (iibrigens, bekanntlich, ein hochst
vieldeutiger Begriff), so doch Gesamtunterricht, Ganzheitsgesichts-
punkt, Heimatprinzip sind lauter Folgerungen aus dieser Einstellung.
Erlebnispadagogik, Lebensschule, Gemeinschaftsschule bedeuten deren
entschiedenste Auspriagung. Dennoch, was theoretisch ungemein lehr-
reich ist, tritt da an die Stelle des vermeintlich ausgeschalteten Ge-
gensatzes von genetischer und systematischer Erziehungsgestaltung
in ebenso scharfer Form derjenige von bio-genetischer (aktualistischer)
und logo-genetischer (analytischer, praparatorischer) Erziehungs-
gestaltung und zwar innerhalb von gleicherweise entschiedenen, ja
umstiirzlerischen Reformrichtungen.

Typisch logo-genetisch (daher in manchem so unkindertiimlich)
ist vor allem das Montessorisystem, das bekanntlich von fast allen
Richtungen der Arbeits-Erlebnis-Lebens-Gemeinschaftsschule mit un-
verholenem Misstrauen angesehen wird. In dem, was ihm wahrhaft
eigen ist, unterscheidet sich das Montessorisystem ganz auffallend
von den sonstigen Schulreformbestrebungen und Gestaltungen der
Gegenwart. Die Verwandtschaft der montessorischen Didaktik und
des montessorischen Schulgeistes mit den Erscheinungen, welche den
pestalozzischen Anstalten in Burgdorf und Iferten wenigstens das

41



dusserlich sichtbare Geprage gaben, ist aber auch ganz unverkennbar
(z. B. hinsichtlich der formell-mathematischen und auch formell-
sprachlichen Virtuositdt, und schon in der Tatsache, dass in beiden,
kraft des Prinzips und entsprechend dem ihm innewohnenden Geiste,
Mathematik das tonangebende Unterichtsfach wird, und im Sprach-
unterricht, allerdings in neuer, originaler Form, das grammatikalische
Moment statt des lebendigen Ausdrucks die Herrschaft fiihrt).

Extreme Richtungen und Gestaltungen der Pidagogik entstehen
immer aus der naiven Annahme, wesenhafte Erziehungsantinomien
in der Weise zu losen, dass die eine der beiden gegensatzlichen Mog-
lichkeiten ginzlich der anderen geopfert wird. Dass dies Unmogliches
verlangen heisst, und dass eine jede Durchfiihrung im extremen
Sinne (die wohl nie stattfindet) die Zerstorung aller faktischen Er-
ziehungsmoglichkeit zur Folge haben muss, kann hier nicht nach-
gewiesen werden. Jedenfalls ergibt sich hieraus, dass auch das syste-
matische Prinzip sein sachliches Recht hat. Der an der pestalozzischen
Padagogik allgemein geriigte Mangel an Sinn fiir Tradition, fiir Ge-
schichtliches, ist Folge der radikalen Ablehnung aller systematischen
Einstellung. Erziehung als Ubertragung traditionellen Gutes wird
notwendigerweise ewig auch systematisch sein miissen und nie rein
genetisch sein kénnen!).

Diese Antinomien sind eben ewig im Wesen der Erziehung be-
griindet. Es ist schon wahr, dass die Erziehungsgestaltung Korrelat
der geschichtlichen (sozialen, politischen, kulturellen) Lage ist; aber
sie ist deswegen nicht beliebig und unvorbestimmbar veridnderlich;
vielmehr schwankt sie immer zwischen typischen Grundformen, die
als solche iiberzeitlich, wesenhaft sind. Auch die Bahnbrecher auf
padagogischem Gebiet tun nichts anderes als, meist unbewusst,
sich fiir ewig bestehende Typenmoglichkeiten entscheiden. Unendlich
an Zahl und Form sind nur die Kompromiss- und Mischbildungen,
die zeitbedingten faktischen Antinomielosungen. Sind die Bahn-
brecher stark subjektive Temperamente, die leicht der Selbstsug-
gestion unterliegen, einseitig denken und erleben, so pflegen sie sich
fir einseitig extreme Losungen der Antinomien zu entscheiden. (So
Rousseau, Tolstoi, Ellen Key). Auf diese Art kommen alle radikalen
Reformbewegungen zustande, d. h. infolge einer gewissen logischen
Blindheit, die offenbar auch partielle Blindheit fiir konkret-wirkliches
iberhaupt ist. Sind die Bahnbrecher grundsatzlich objektiv einge-
stellt, tief- und weitsehend (was auch bei stark emotivem Tempera-
ment moglich ist, vide gerade Pestalozzi); sind sie wachsam und kritik-
fahig sich selbst gegeniiber, so fallen sie, falls sie nicht kiihle Intellek-
tualisten sind, welche in ruhiger Beschaulichkeit die antinomischen

1) Hieraus wird z. B. die eigentiumliche Entscheidung versténdlich, die G. Ker-
schensteiner hinsichtlich des formalbildenden Wertes der Unterrichtsgebiete triift,
derart, dass nur Mathematik, exper. Naturwissenschaften, Fremdsprachen (des Uber-
setzens wegen!) und Handarbeit ein solcher zuerkannt, den sogenannten kulturkund-
lichen Fichern (Muttersprache, Geschichte usw.) dagegen abgesprochen wird. Vgl
»»Theorie der Bildung*, S. 122,

42



Gegensédtze von oben oder von ausserhalb betrachten, unvermeid-
licherweise einem antinomischen Zwiespalt zum Opfer. Das war Pesta-
lozzis Schicksal'). Davor schiitzt nur starker und enger Wirklichkeits-
sinn, der immer irgendwie einen Ausgleich der Gegensitze herbei-
fithrt; er ist aber niemals Sache der Bahnbrecher, die ideale Zukunfts-
bzw. Einigkeitsrichtungen zu weisen haben.

Kein Bahnbrecher wird offenbar je fiir systematische Gestaltung
Partei ergreifen. Diese Rolle fallt den ,,Reaktiondren® in der Pada-
gogik zu, eine mitunter niitzliche ja notwendige Rolle, wenn es sich
darum handelt, gegen Uberspannungen oder Entgleisungen des ge-
netischen Prinzips Front zu machen. Systematisch ist namlich die
Gestaltung, welche Erziehung von selbst annimmt beim Fehlen tie-
ferer Besinnung und beim Nachlassen der geistigen Anspannung zu-
folge der Tragheitskrafte (z. B. in Form des sogenannten didaktischen
Materialismus). Das schliesst nicht aus, dass es gute und schlechte
systematische Erziehung geben kénne. Auch das genetische Prinzip
kann in der Ausfiihrung der entgeistigenden Macht der Trigheits-
krafte anheimfallen. Das logo-genetische Prinzip hat dann zur Folge
die Ausartung der formalbildenden, kraftbildenden Erziehung in for-
malistische Erziehung, des Unterrichts in didaktischen Formalismus
und damit die Heraufbeschworung neuer Arten des seeleneindrillenden
und seelentotenden Mechanismus. Manches in der Praxis der pesta-
lozzischen Erziehungsanstalten war, wie wohl bekannt, hiervon nicht
weit entfernt. Das Montessorisystem ist, scheint es, gegenwirtig auch
daran, diese iibrigens in ihm urspriinglich angelegte Bahn bewusst
zu beschreiten. Der Gaudigschen Form der Arbeitsschule, die auch
eine typisch logo-genetische ist, werden von den Kritikern dhnliche
Tendenzen nachgesagt. Das biogenetische Prinzip pflegt, durch Uber-
handnehmen der Trigkeitskrafte, in Spielerei und iibrigens schon durch
die Notigung, , Ersatzleben® statt wirklichén Lebens zu gebrauchen,
in Kiinstelei und Dilettantismus auszuarten.

Wenn wir die eine der zwei in Pestalozzi mit einander ringenden
Tendenzen biogenetisch nennen (,,Das Leben bildet!*), so hiiten
wir uns dennoch davor, in dieser Hinsicht Pestalozzi in einen Haufen
zu werfen mit denjenigen unter den heutigen Bahnbrechern und
Stiirmern, welche eine im wesentlichen biologisch-6konomische Be-
griindung der Erziehungslehre anstreben. Es sind das die Pragma-
tisten verschiedenster Schattierung. Aus ihren Kreisen stammt ja
die Forderung nach genetisch-funktioneller Erziehung. Ja wir
diirfen nicht einmal, ohne Gefahr zu laufen, Pestalozzis eigentliche
Absicht zu verfilschen, lebensphilosophische Gesichtspunkte zur Er-
lauterung des Sachverhaltes heranziehen, Gesichtspunkte etwa von
der Art jener, die zur Stiitze der sogenannten Lebens-Erlebnis-Ge-
meinschafts-geistigen Produktionsschule usw. zu dienen pflegen. Wir

') Einer Einseitigkeit verfillt auch Pestalozzi durch Uberbetonung des kraft-
bildenden Prinzips und entsprechende Opferung der ,,inhaltsgebenden‘* Bildungs-
aufgabe. Einseitig ,,formale‘* Bildung wird unvermeidlicherweise ,,formalistisch®,
d. h. leeres Funktionsspiel.

43



diirfen dabei die grundsitzlich und entschieden spiritualistische
Menschheitsauffassung Pestalozzis nie ausser Acht lassen. ,,Leben
im Leitprinzip ,,Das Leben bildet** hat einen unzweideutig iiberbio-
logischen und iiberokonomischen Sinn. Immer meint Pestalozzi
.,Geist und Leben‘‘, vergeistigtes, nach dem Masstabe geistiger We-
sensforderungen zu beurteilendes Leben, jenes gottliche und Ewige,
das die menschliche Natur ihrem Wesen nach selbst ist. Solches Leben
ist seinem Kerngehalt nach ,,Glaube und Liebe®, ist seinsollendes,
normgemésses, personalsubjekthaftes Leben, nicht natiirlich-objekt-
haft-phanomenale Wirklichkeit.

Das nimmt — in der Theorie — dem antinomischen Zwiespalt
etwas von seiner Schirfe, verhindert aber nicht, dass er in der prak-
tischen Ausfiihrung zum unlésbaren inneren Widerspruch und zum
Grund des Versagens im Wesentlichen werde. Schuld am Zwiespalt
ist zum Teil auch der ganz problematische, eine Einheitslosung for-
dernde und keine findende, in Pestalozzi immer schroffer werdende
Dualismus von niederer und hoherer Natur samt der ebenso proble-
matischen, damit zusammenhingenden Unterscheidung von Wesent-
lichem und Zufalligem.

Die spiritualistische Einstellung nimmt, wie gesagt, dem Zwiespalt
etwas von seiner Scharfe. Das Wesentliche des Lebens ins Geistige
verlegen heisst namlich den Menschen frei machen von augenblick-
lichen (bloss biologisch-6konemischen) Reaktionsnotwendigkeiten,
heisst die Moglichkeit schaffen, Leben in Gestalt rein geistiger (iiber-
zeitlicher) Wertschopfung (in Gestalt von reiner Wissenschaft, reiner
Kunst, reiner Religiositit) sich vollgiiltig verwirklichen zu lassen; es
heisst an die Stelle des biologischen Interesses, das Pragmatisten
allein kennen, spezifisch iiberbiologische Interessen treten lassen (lo-
gische, asthetische, religiose, sittliche), vor allem eben ,,Glaube und
Liebe‘“ als Kerninhalt efhes jeden rein geistigen Interesses.

Das kann innert bestimmter Grenzen das logo-genetische Verfahren
rechtfertigen, ja fordern; (es bedeutet eben das geistig Objektive aus
sich selbst entstehen lassen, etwa die Wissenschaft aus ihren logisch-
kategorialen, apriorischen Grundlagen in liickenlosem Fortschritt auf-
bauen und so prinzipiell alle die besonderen voneinander abgrenzbaren
geistigen Wertsphéren). Freilich wird sich auch so das Leben als
Ganzes, das Leben‘ das, wie Pestalozzi es ja schliesslich auch dachte,
ins rein Geistige hineinragen kann, jedoch immer zugleich im biolo-
gischen wurzelt, vergewaltigt fithlen und im Namen eben des ,,Lebens*
freiere, natiirlichere, lebensniahere, jugendgemassere Entfaltungs-
moglichkeiten fordern. Die Antinomie wird auch so nicht aus der Welt
geschaffen.

Pestalozzi hat den Zwiespalt zum mindesten vom Anfang der
Ifertner Zeit an tief und unter innerem Leiden gefiihlt als Unstimmig-
keit zwischen den didaktischen, insbesondere den formal-mathe-
matischen Glanzleistungen seiner Schule und der ihm viel eher am
Herzen liegenden sittlich-religiosen Lebenserfiillung. Seine bis zum
Lebensschluss ungestillte Sehnsucht nach einer Armenanstalt, in

44



welcher er eher Vater als Lehrer und Leiter hitte sein sollen, ist,
neben anderem, wesentlich Drang, von einer seiner Fiithrung immer
mehr entgleitenden und sich seinem Geist immer mehr entfremdenden
Bildungsart loszukommen und zu schlichten, einfachen Moglichkeiten
der Erziehung nach dem Grundsatze ,,das Leben bildet*‘ zu gelangen.

Seinen Kritikern, welche, wie z. B. Pater Girard, die Ausartung
der kraftformenden Erziehung in intellektualistisch-formalistische
Bildung zufolge der ,,Methode* merkten und riigten, pflegte Pestalozzi
bezeichnenderweise mit dem Hinweis auf ,,Glaube und Liebe‘ als
Universaleinigungsband und Gegengewicht zu antworten. ,,Glaube
und Liebe®“ vertreten vor allem Anderen bei ihm das ,,Leben‘ als
geistiges. In die sittlich-religiose Bildung vermochte bekanntlich die
Formalisierung, Elementarisierung und Methodisierung nicht ein-
zudringen. Die Losung der Methodenfrage misslang ihm auf diesem
Boden einfach deshalb, weil der Grundsatz ,,das Leben bildet‘‘ dafiir
schon die ganze Methode enthalt. Es misslang ihm nicht iiberhaupt,
die Methode hierfiir zu finden, wie manche meinen, sondern es miss-
lang ihm nur der Aufbau aus den Elementen in lickenlos sachlich-
logischem Fortschritt, abseits des eigentlichen Lebens. Immer wieder
musste er zu seiner Ureinsicht zuriick: hier gilt nur Erleben (Fiihlen,
Schweigen, Tun), also nicht Vorbereiten, nicht Absehen von Gegen-
wartsbediirfnissen, im Gegenteil: aus dem Vollen des Gegenwarts-
erlebens schopfen und zu allerndchst Gelegenheit zu vollem, echten,
urspriinglichen, lebenserfiillenden, lebensverwirklichenden Erleben
geben.

Sittlich-religiose Bildung auf der einen Seite, Intellekt- und Kunst-
(Hand)-bildung auf der anderen (sowie sie die ,,Methode‘ im engeren,
spezifischen Sinne betrifft), stehen tatsdchlich, trotz all seinen An-
strengungen, um die Kluft zu iiberbriicken, wie zwei getrennte, einander
nichts angehende Welten da in Pestalozzis Praxis und zum Teil auch
in der die Praxis unmittelbar stiitzenden Theorie.

Es ist nicht so, wie Delekat meint!), dass Pestalozzi hinsichtlich
der sittlich-religiosen Bildung die Anschauung, gewissermassen aus
Verlegenheit, mit der Liebe vertausche; denn in bezug auf den Grund-
satz ,,Das Leben bildet‘‘ sind Liebe und Anschauung Sprosslinge der-
selben Wurzel und im Grunde eins; es handelt sich vielmehr darum,
dass die methodisierte Anschauung, die den Elementen entsprechende,
transzendental fassbare Anschauung, die Anschauung innerhalb der
logo-genetischen Tendenz etwas der Anschauung im tiefsten und ur-
springlich pestalozzischen Sinn Fremdgewordenes ist, von dem zu
jener Anschauung, die ,,Geist und Leben® (letzthin = Religiositat)
ist, kein Weg mehr fiihren kann.

Nicht vergessen diirfen wir eben, dass ,,Methode‘* in Pestalozzi
zwei von ihm selbst allerdings nicht scharf unterschiedene aber sach-
lich grundverschiedene Bedeutungen hat. Sie ist in einer Hinsicht,
sofern sie ,,Geist und Leben®, ,,menschliche Kunst gewordenes Chri-

Hilio

45



stentum*‘ (Methode als ,,Geist*‘) ist, einfach konkret-geistige Lebens-
verwirklichung in ihrem urschopferisch-autonomen Werdeprozess; (in
diesem Sinne gilt: ,,das Leben bildet*); in anderer Hinsicht (Methode
als Technik) ist sie liickenloser Aufstieg von den Ur- und Wesens-
elementen aus, aus denen logisch-transzendental die geistige Welt
entspringt. Im ersteren Betracht ist sie Entfaltung durch Anwendung,
Einheit von Entfaltung und Anwendung; im zweiten hingegen von
der Anwendung zeitlich getrennte Entfaltung; moglicherweise noch
Geist aber keinesfalls Leben.

Zweck dieser Ausfithrungen war die Antinomie in Pestalozzis Er-
ziehungslehre und Praxis aufzudecken und sie aus ihren sachlichen,
ideologischen und nebenbei auch psychologischen Voraussetzungen
verstandlich zu machen. Die Frage nach ihrer grundsatzlichen Be-
deutung und den Moglichkeiten ihrer Auflosung kann hier nicht des
weiteren erortert werden.

Pestalozzis religiose Stellung.

Zur Beurteilung von Pestalozzis religioser Stellung liegt ein
reiches Material vor; denn in den meisten seiner zahlreichen Schriften
hat er sich tiber die religiose Frage ausgesprochen. Trotzdem gehen
die Urteile iiber diese Seite seines Wesens weit auseinander. Wahrend
die einen von seinem Unglauben reden, preisen ihn die andern als
das Vorbild eines wahren Christen. Das war schon zu seinen Leb-
zeiten so. Niederer nennt seine Vorstellungen und Begriffe ,,un-
christlich’‘, wihrend von Lavater das Wort bekannt ist: ,,Einen
besseren Jiinger hatte der Herr selbst wahrend seinen Lebzeiten
nicht.* Dieser Widerspruch erklart sich natiirlich zunéichst aus dem
verschiedenen Standort der Beurteiler; dann aber auch aus Pestalozzis
innern Wandlungen im Laufe seines wechselvollen Lebens, das mit
der geistigen Bewegung der Zeit aufs tiefste verflochten war. Pesta-
lozzi hat Zeiten gehabt, wo er dhnlich wie Goethe von seinem ,,Nicht-
christentum® geredet hat. Doch auch hier gilt das Wort: ,,Wenn zwei
dasselbe tun, so ist es nicht dasselbe.“ Auch wenn Pestalozzis Glauben
zeitweilig in schwere Krisen geriet, so besteht doch gar kein Zweifel,
dass sein Leben und Wirken ganz und gar von christlichen Gedanken
und Kraften durchwirkt ist und ohne den allgegenwértigen religiésen
Hintergrund iiberhaupt nicht verstanden werden kann. Es ist wohl
nicht ganz zufallig, wenn dem offiziellen Pestalozzi, dem kinder-
lieben Erzieher, Schulmann und Methodiker, dem Armenvater und
Volksfreund, die Seele des religivsen Glaubens fast ebenso regel-
massig fehlt, wie die Kraft jener sozialrevolutiondren Gedanken,
um deretwillen er in den Revolutionsjahren franzosischer Biirger ge-
worden ist. Aber wenn auch Pestalozzis religiose Stellung nicht leicht
zu bestimmen ist, so besteht unseres Erachtens kein Zweifel, dass
die tiefsten und innersten Motive seines Wirkens und Wollens hier
gesucht werden miissen.

46



	Der antinormische Zwiespalt in Pestalozzis Erziehungsauffassung und Erziehungspraxis

