
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 11

Artikel: Die moderne Kultur und das Bildungsgut der deutschen Schule : Bericht
über den IV. pädagogischen Kongress in Weimar, Oktober 1926

Autor: Merian-Genest, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ausdrucksgewinnung, der Kunstschöpfung, der Wahrheitsfindung
allgemein der Problemlösung); wir meinen aber, entgegen Gentiles
Lösung, dass sich über die Wege sinnhaft geistigen Schaffens (insoweit

sie nicht psychologisch-zeitliche, sondern wesenhafte sind)
a priori manches aussagen lässt, und dass — ohne diese Voraussetzung
— keine Philosophie, die nicht sich selbst aufhebt und vollends keine
Erörterung pädagogisch didaktischer Probleme, also keine Pädagogik,
gleich wie man sie auffasse, möglich ist. (Schluss folgt)

Die moderne Kultur
uud das Bildungsgut der deutschen Schule.

Bericht über den IV. pädagogischen Kongress in Weimar,
Oktober 1926.

Von Dr. Ernst Merian-Genast, Basel.

Man kann über den Wert von wissenschaftlichen Kongressen sehr
skeptisch denken, und dieser Skeptizismus ist denn auch auf dem
jüngsten pädagogischen Kongress in Weimar (7.—9. X.) deutlich zum
Ausdruck gekommen, sowohl von seiten der Redner, die bekannten,
dass sie nur auf Drängen und mit innerem Widerstreben ihr Referat
übernommen hätten, wie von seiten mancher Hörer, die in der
Aussprache fragten, was sie nun eigenthch für ihre praktische Arbeit an
Greifbarem mitbekommen hätten. In der Tat, wenn in Parlamenten
und Kommissionen das Reden ein Mittel ist, und oft noch ein recht
zweifelhaftes, um zum Beschhessen, d. h. zum Handeln zu kommen,
bleibt es auf diesen Kongressen, die bei der Zufälligkeit ihrer
Zusammensetzung keinerlei Befugnis zu positiven Massnahmen haben,
Selbstzweck; die einzelnen Reden münden nicht in einer gemeinsamen
Tat, sondern wollen die eigene Erkenntnis andern vermitteln, und
selbst dieser bescheidene Zweck wird oft nicht erreicht: man redet
aneinander vorbei, wie gerade diese Tagung an betrübenden Beispielen
gezeigt hat. Und doch kann die Teilnahme an solchen Versammlungen
einen Gewinn ganz eigener Art bringen, wie ihn so unmittelbar keine
noch so eifrige und ausgedehnte Lektüre zu geben vermag : die lebendige

Anschauung der geistigen Kräfte und Spannungen, die die
gegenwärtige Lage einer Wissenschaft bestimmen. Diese Problematik auf
dem Gebiete der Pädagogik einem grossen Kreise praktischer
Schulmänner mit aller Eindringlichkeit und Schärfe zum Bewusstsein
gebracht zu haben, ist das Verdienst des Weimarer pädagogischen
Kongresses. Die Wahl des Themas wie der Redner hat zu diesem
Ergebnis wesentbch beigetragen : nicht eine praktische Frage der
Schulorganisation stand im Mittelpunkt, sondern die Stellung der Pädagogik

innerhalb der modernen Kultur, und die Redner waren nicht
jugendlich vorwärtsstürmende Reformer, die einer Schar begeisterter
Gesinnungsgenossen die Fahnen siegesgewiss auf neuen Wegen voran-
318



trugen, sondern in Theorie und Praxis gereifte Männer, die verant-
wortungsbewusst zur Innehaltung der durch die Idee und Wirklichkeit
gesetzten Grenzen mahnten.

Es ist das Verdienst des Hauptredners, Theodor Litt, dieser
Forderung der Stunde nach Besinnung und Ruhe eine philosophische
Begründung gegeben zu haben von solcher Tiefe, dass niemand darin
eine Ermutigung zu bequemem Verharren im alten Geleise erblicken
kann. Nachfolger Sprangers auf dem Leipziger pädagogischen
Lehrstuhl, verbindet er wie sein Vorgänger und Freund die praktische
Erfahrung des Schulmannes mit der begriffhchen Schärfe des
Philosophen. Dieselbe Klarheit der Gedanken und der Sprache zeichnet
seilten Vortrag aus, aber es fehlt ihm die innere Wärme, der Eros, das
religiöse Moment, das jenem eine so einzigartige Stellung in der
Gelehrtenwelt sichert. So kam in seinen Darlegungen das Kritische,
Negative mit einer gewissen Einseitigkeit zum Ausdruck. Grenzen zu
ziehen, hatte er sich zur Aufgabe gestellt, nachdem in dem Enthusiasmus

der Revolutionszeit die Pädagogik jene historische Stunde gehabt
hat, die für jede der grossen Geistesmächte einmal kommt, wo sie sich
in imperiahstischem Expansionsdrang zur Neugestaltung des gesamten
Lebens berufen glaubt. In scharfer Dialektik wies der Redner nach,
wie die pädagogische Idee sowohl wie die pädagogische Praxis einem
solchen Machtanspruch widerstrebt. In der Tat, alle geistigen Güter,
Staat, Rehgion, Kunst, Wissenschaft, Wirtschaft, können Bildungsgüter

werden und fallen damit in den Bereich der Pädagogik, aber
diese ihre Universalität hat zur notwendigen Folge die Formalität:
d. h. die Pädagogik ist unfähig, von sich aus irgendeines dieser Gebiete
zu gestalten, einen Staat oder eine Rehgion zu schaffen oder zu
normieren. Wenn sie es versucht, so macht sie unbewusst Anleihen bei
diesen Mächten, statt der erstrebten Autonomie oder Vorherrschaft
verfällt sie in Heteronomie, statt der pädagogisierten Pohtik bekommen

wir eine politisierte Pädagogik usw.
Dem Allmachtswahn der Pädagogik entspricht in der Praxis der

Führeranspruch des Pädagogen. Aber auch er beruht auf einer begriffhchen

und praktischen Illusion. Die Idee des Führers ist der des
Erziehers gerade entgegengesetzt: will jener seine Wesensform einer
ganzen Zeit gewaltsam aufprägen, so bemüht sich dieser, mit
liebevollem Verständnis den jungen Menschen zu sich selbst zu führen, ihm
zu helfen, dass er die in seinem Innern verborgene Lebensform findet
und entwickelt. Zugleich aber ist es eine Verkennung der Wirkhchkeit,

wenn ein ganzer Stand die Führerstellung für sich in Anspruch
nimmt. Man vergisst dabei, dass seit der fortschreitenden Verbeam-
tung des Erziehertums statt der inneren Berufung nur zu oft
wirtschaftliche Rücksichten und Aussichten die Berufswahl bestimmen.
Zum Führer aber muss man geboren sein.

So ergibt sich mit der Notwendigkeit geistesgeschichtlicher
Dialektik nach der Zeit des Eroberungsdranges, als welche sich die Reformperiode

der Nachkriegszeit kennzeichnet, die Selbstbegrenzung als
Forderung der Stunde, und es ist kein Zufall, dass so viele bedeut-

319



game pädagogische Neuerscheinungen das Wort „Grenze" im Titel
führen.

Innerhalb des geistigen Kosmos ist die Stellung der Pädagogik zu
den andern Kulturmächten neu zu bestimmen. Dabei soll an die Stehe
der bisherigen Annexionsversuche nicht etwa eine Abkapselung,
sondern eine geistige Auseinandersetzung treten. Litt führt das aus am
Beispiel des Staates : die Pädagogik muss das Phänomen des Staates
in einer solchen Höhenlage aufsuchen, dass sie ihn nicht schulmeistert,
aber auch nicht der jeweiligen pohtischen Situation sich mit Haut
und Haar verschreibt; sie muss die ewigen Motive aus der vergänglichen

Erscheinung herausholen und etwa in einer Monarchie die
Selbstverantwortung des Bürgers, in einer Repubhk die Autorität
pflegen, so gleichsam die Unzulänglichkeiten der realen Existenz aus
der Erkenntnis der Idee des Staates kompensierend.

Weniger überzeugend behandelte Litt die praktisch vielleicht
brennendste Aufgabe der Abgrenzung von Pädagogik und Wissenschaft.

Auch hier sei der pädagogischen Hybris die Nemesis gefolgt :

die Pädagogik habe die Forschung ihren Zwecken dienstbar machen
wollen, aber statt der pädagogisch inspirierten Wissenschaft habe man
eine verwissenschaftlichte Bildung erhalten. Nach dem männhchen
Büdungswesen verfalle nun auch das weibliche diesem Studientaumel,
der Tausende von Unberufenen zur Universität treibe, weil
Standesinteressen die Ansprüche an die Vorbildung immer höher schrauben.
Aber diese Versuche, die Leistungen eines Berufes zu heben, haben
ein Sinken des Bildungsniveaus in den höheren Schulen zur Folge,
die „Verkopfung", wie Paul Österreich diese Überintellektualisierung
getauft hat, führt ihren Namen zu Unrecht, denn ihre Produkte sind
nur Köpfe aus Papiermache!

Diese Konstruktion einer Schuld der Pädagogik, die sich zur Herrin
der Wissenschaft aufschwingen wollte, und einer Sühne, die sie statt
dessen zur Sklavin werden lässt, passt doch wohl besser zum
dialektischen Schema dieses Vortrags als zur Wirklichkeit. Denn jener Enzy-
klopädismus ist ja viel älter als die gekennzeichneten Übergriffe
pädagogischer Reformer, und an dem Unsegen des Berechtigungswesens
sind, wie Litt selbst zugesteht, ausserpädagogische Interessen schuld.
Deshalb kann auch der ernste Appell, den Litt an „einsichtige
Regierungen und energische Parlamente" richtete, diesen sozialenVorurteilen
entgegenzutreten, wenig Hoffnung auf Besserung erwecken. Sie muss
von der Schule her kommen, und hier vermisste man einen positiven
Fingerzeig, wie ihn Litt auf pohtischem Gebiet gegeben hatte. Letzten
Endes freilich — darin hatte der Redner gewiss recht — kann für eine
solche Auseinandersetzung der Pädagogik mit andern Geistesmächten
keine einfache Formel als allgemeingültige Lösung gefunden werden.
Jeder Lehrer, von der Dorfschule bis zur Hochschule, muss sie in jeder
Stunde neu suchen — diese Verantwortung des konkreten Augenblicks

kann ihm keine Theorie abnehmen.
Neben den durch die Stellung der Pädagogik innerhalb des geistigen

Kosmos bedingten Grenzen gilt es aber auch die zu respektieren, die

320



durch die tatsächliche Lage gegeben sind. In jener Periode des
Enthusiasmus vergass man gar zu gern, dass der Erzieherberuf mit dem
menschlichen Durchschnitt rechnen muss, und überspannte die
Forderungen an Lehrer und Schüler. Man kann das damit rechtfertigen,
dass man das Höchste verlangen muss, um das Mögliche zu erreichen.
Aber diese Taktik birgt ernste Gefahren. Einmal wird nur zu oft das
Notwendige entwertet und vernachlässigt um des Wünschbaren willen.
Wer das Ziel des Deutschunterrichts darin erbhckt, den „deutschen
Menschen" heranzubilden, der sieht in der Pflege der Sprachrichtigkeit
eine nur technische Aufgabe; wer im Französischen und Englischen.
die Wesensstruktur des fremden Volkes erarbeiten will, der betrachtet
Grammatik und Vokabeln höchstens als notwendiges Übel. Die
Produkte solcher Bildungsmethoden sind dann die jungen Leute, die
Mängel einer Arbeit damit entschuldigen, dass es nicht auf die Leistung,
sondern auf die Gesinnung ankomme. Gegenüber der Missachtung
technischer Fertigkeiten bezeichnet es Litt als pädagogische Aufgabe,
sie nicht bloss technisch zu behandeln, den pädagogischen Wertgehalt
nicht jenseits von ihnen, sondern in ihnen zu suchen, etwa im
Schreibunterricht jenes Urphänomen des Geistes, die Bindung des körperlosen

Gedankens an ein körperhches Gebilde, zu erkennen. Neben
dieser Rehabihtierung des Handwerklichen, wie er es in dem
prägnanten Sinn beseelter Arbeit dem Mechanisch-Technischen gegenüber
nennt, unternimmt Litt eine solche des Unterrichts. Keinen schlimmeren

Vorwurf glauben manche Reformer der Schule machen zu können
als den, sie sei eine Unterrichtsanstalt. Dem Unterricht stellen sie die
Erziehung gegenüber, als ob nicht gerade die Arbeit sitthch erzieherisch
wirken könnte. Gegen den Schulmeister spielen sie den pädagogischen
Künstler aus, und doch ist für die meisten Lehrer der Unterricht die
einzige Form, in der sie eine erzieherische Wirkung ausüben können.
Wenn sie in der Sache aufgehen, ganz von ihr erfüllt sind, gewinnen
sie die Achtung und innere Zustimmung ihrer Zöghnge, wenn sie
hingegen ihre Persönlichkeit in den Vordergrund stellen, machen sie sich
lächerlich. Das aber ist eben die Gefahr solcher überspannter
Forderungen, dass viele Durchschnittsmenschen in falschem Eifer das
erzwingen wollen, was Glück und Gnade weniger Auserwählter ist,
und dass man in der Begeisterung für solche nur dank der Eingebung
des Augenblicks erreichbaren pädagogischen Aufgaben die didaktischen

entwertet, zu deren Lösung eine methodische Vorbereitung
und Schulung befähigen kann. Eine letzte Gefahr dieser die Grenzen
verkennenden Pädagogik ist die Verfrühung in der Behandlung des
Unterrichtsstoffes, die auf allen Schulstufen es nicht erwarten kann,
zum Letzten vorzudringen, und das Vorletzte vernachlässigt. Diesen
theoretischen Irrtümern und praktischen Gefahren gegenüber fordert
nicht nur die logische Einsicht, sondern auch das tatsächhche
Bedürfnis der Schule und ihrer Lehrer Begrenzung, Besinnung, Ruhe.
Die Schule als Wahrerin der kulturellen Tradition ist eine im guten
Sinne konservative Macht, — sie ist gleichsam der Grundbass zur
Polyphonie der Stimmen unseres so unruhigen und zerrissenen Zeitalters.

321



In der Aussprache kamen vor ahem Gegner Litts zu Worte. Die
meisten kritisierten seine Ausführungen als unzeitgemäss im Sinne der
Schulpohtik, die energische Selbstbehauptung, nicht bescheidene
Selbstbeschränkung erfordere, um sich den Behörden und dem Publikum

gegenüber durchzusetzen. Diesen Opportunitätspolitikern konnte
Litt mit Recht entgegenhalten, dass er als Wissenschaftler gesprochen
habe, wie er andrerseits gegenüber dem Vorwurf professoralen Hochmuts

auf seine praktische Erfahrung und seine ebenso freimütig am
Universitätsunterricht geübte Kritik verweisen durfte.

Bedeutsamer waren die Einwände Paul Österreichs, des Führers

der entschiedenen Sohulreformer, und Gertrud Bäumers.
Jener wirkt schon äusserlich als Antipode Litts: von innerem Feuer
durchglüht, in jedem Satze leidenschaftliches Pathos, in jeder Geste
vorwärtsdrängend und mitreissend, steht er neben Litt als der
geborene Täter und Kämpfer neben dem Mahner und Warner, der
pohtische Typus des Pädagogen neben dem theoretischen, der
Enthusiast neben dem Kritiker. Man glaubt ihm, dass für ihn Leben
die Durchbrechung der Grenzen ist, und man fühlt instinktiv, dass
erst aus dem Mit- und Gegeneinanderwirken dieser entgegengesetzten
Naturen Bewegung und Fortschritt entsteht — oder, wie er selbst
mit anerkennenswerter Gerechtigkeit gegen seinen Gegner es formulierte:

sie sind die beiden Pole eines Magneten, einander entgegengesetzt

und doch gleich wirksam und notwendig.
Sachlich bot Gertrud Bäumer die willkommene Ergänzung zu

Litts überwiegend negativer Abgrenzung der Pädagogik von der
modernen Kultur. Sie hatte die Aufgabe, zu zeigen, wie das neue
Lebensgefühl, das unserer Zeit als einer Kulturwende auf allen
Gebieten ein neues Gepräge gibt, auf das deutsche Bildungsgut
einwirkt. Hatte Litt mehr die Gefahren dieses Neuen hervorgehoben
und der Schule eine konservierende Bedeutung zuerkannt, so zeigte
Gertrud Bäumer die in die Zukunft weisenden Aufgaben, die die
Krisis der Kultur gerade der Schule stellt.

Zwischen dem Drucke des ungeheuren Apparats unserer Zivihsation
und der Sehnsucht der menschlichen Seele nach ihrem Eigenleben
muss ein Ausgleich gefunden werden, nicht in verzweifelter Abkehr
von aller Kultur, die zum Untergang als Volk führen würde, sondern
in einem neuen Humanismus, der im Unterschied zum klassischen
nicht rein aristokratisch und geistig ist, sondern die Massen erfasst
in der Einheit von Leib und Seele. In diesem Entscheidungskampf
der Seele gegen die Zivilisation kann und soll der Lehrer dem Jugendhchen

Führer sein, nicht als Diktator, sondern als Erlöser, — soll die
Schule die Waffen liefern durch einen gesunden Realismus, der erst
den Apparat kennen lehrt, um ihn zu beherrschen, aber auch — darin
stimmte sie Litt zu — durch Erziehung zur Echtheit und Treue in
der Arbeit.

Dieser mit Besonnenheit und Wärme unternommene Versuch,
von jenem enthusiastischen Aufschwung etwas hineinzuretten in die
Wirklichkeit, fand stürmischen Beifall : ein jeder fühlte wohl, dass ein

322



Funken dieses idealen Feuers ebenso unentbehrlich sei in der Alltags-
arbeit der Schule, wie Litts strenge Selbstbesinnung.

Die Leitung des Kongresses hatte es verstanden, die einzelnen
Vorträge zum geschlossenen Ganzen zu fügen. Wie die Sektoren eines
Kreises um den Mittelpunkt, so lagerten sich um diese zentrale
Auseinandersetzung zwischen Pädagogik und moderner Kultur eine Reihe
Referate, die das Verhältnis der Pädagogik zu den einzelnen
Kultursphären beleuchteten : zur staatlichen, zur wirtschaftlich-sozialen, zur
rehgiösen, zur wissenschafthchen, zur ästhetisch-ethischen. Soweit die
Redner Vertreter dieser Sondergebiete waren (wie der Theologe Nieber-
gall und der Ingenieur Matschoss), betonten sie mehr die Eigenart
dieser Kulturmächte als die Auswirkung auf die Schule, während der
Historiker und Demokrat Prof. Götz-Leipzig in vornehmer Sachlichkeit

und Gerechtigkeit Vor- und Nachteile der Demokratie für das
Bildungswesen überhaupt abwog. Von besonderem pädagogischen
Interesse waren dagegen die Ausführungen praktischer Schulmänner
wie Kerschensteiner und Havenstein.

Der weisshaarige und doch jugendlich frische, tempérament- und
humorvolle Nestor der deutschen Pädagogen hielt die Hauptrede des
zweiten Tages, die durch Rundfunk verbreitet wurde, mit dem
Thema: „Der pädagogische Begriff der geistigen Arbeit
und seine Auswirkung auf das deutsche Bildungsgut."
Als das Mittel, die wissenschafthchen Werte erzieherisch fruchtbar
zu machen, und zugleich als notwendige, wenngleich nicht hinreichende
Bedingung der Bildung bezeichnete Kerschensteiner die auf Vollendung

gerichtete Arbeit. Soll dem Schüler dieser Vollendungswert als
Sollensruf zum Erlebnis werden, so muss er die Möglichkeit und Nötigung

fühlen, selbst sein Werk auf seine Vollendung zu prüfen, statt eine
Qualifikation des Lehrers abzuwarten. Unter diesem Gesichtspunkte
erscheinen als besonders geeignete Unterrichtsgebiete das technische, das
konstruktiv-zeichnerische, das mathematisch-physikalisch-chemische
und die Übersetzung aus der Fremdsprache in die Muttersprache, die
alle — sei es wegen der Exaktheit des Resultats, sei es durch das eigene
Sprachgefühl •— die frühzeitige Selbstkontrolle gestatten. An einer
Gegenüberstellung der Aufgaben des physikalischen und geschichthchen

Unterrichts suchte Kerschensteiner zu zeigen, wie jener dank
einer klar nachweisbaren Kausalität und der genauen Bestimmungen
von Zahl, Mass und Gewicht zum Vollendungsbedürfnis erziehen kann,
während die Resultate der Geschichtswissenschaft auf eine so komplizierte

Art zustande kommen, dass eine Nachbildung dieses Prozesses
oder gar eine Nachprüfung für den Schüler ganz unmöglich ist. Der
Geschichtsunterricht und die ihm verwandten Fächer seien daher
ungeeignet, den Schüler zum Vollendungsbedürfnis zu erziehen, und
es bestehe die Gefahr, dass sie zu Phrasentum und Dilettantismus
führen, wenn ihnen das Gegengewicht jener ersten Fächergruppe
fehle. Diese ihrerseits sei in ihrem Bildungswert bedroht durch die
Überblicksseuche, den Enzyklopädismus, den Drachen, gegen den
Kerschensteiner wie Litt zum Kampf aufrief, nur dass er nicht an die

323



Behörden appellierte, sondern jeden ermahnte, seinen eigenen
„Drachen", die Stoff- und Stundengier für sein Fach, zu töten.

So fruchtbar das von Kerschensteiner aufgestellte Wertkriterium
der auf Vollendung gerichteten Arbeit ist, so wirkte doch die logische
Deduktion, mit der er die Arbeit im Gegensatz zu den bloss schulenden
Tätigkeiten, Spiel, Sport und Beschäftigung, als allein bildend zu
erweisen suchte, mehr bestechend als stichhaltig, und Paul Österreich
hatte nicht unrecht, wenn er „Georg, dem Drachentöter" zurief, nun
auch seinen eigenen Drachen, die Freude am Konstruieren von
Schemata und Systemen, totzuschlagen.

Auch hier bot ein anderer Vortrag die notwendige Ergänzung. Martin

Havenstein, ein anerkannter Praktiker und Theoretiker auf dem
Gebiete des Deutschunterrichtes, hatte es unternommen, den spezifischen

Bildungswert der von Kerschensteiner als Naturwissenschaftler
etwas unfreundlich behandelten Geisteswissenschaften herauszustellen.

Die in ihnen hegenden ethisch-ästhetischen Werte erscheinen im
neuen Deutschland stark national betont. Nicht nur deutscher Sprach-
und Literaturunterricht, auch Geographie, Geschichte und Rehgion
werden als „Deutschkunde" aufgefasst, und es wird diesen Fächern
die Aufgabe zugewiesen, den „deutschen Menschen" heranzubilden,
dem Schüler die gesamte deutsche Kulturentwicklung zum Erlebnis
werden zu lassen. Im Erlebnis sieht auch Havenstein ein der Arbeit
gleichberechtigtes Bildungsprinzip. Aber in seinem Sinn für die Grenze
und seiner Abneigung gegen schwärmerischen Überschwang Litt
verwandt, unternahm er es mit anerkennenswertem Mute, die Gefahren
zu zeigen, die von dieser sehr rührigen und einflussreichen
deutschkundlichen Richtung der Schule drohen. Er sieht sie einmal in einer
übertriebenen nationalen Bewusstheit, die, als Folge der Reizung des
deutschen Selbstgefühls in der Kriegs- und Nachkriegszeit verständlich,

jetzt einer grösseren Ruhe weichen sollte. Die Schöpfer der
deutschen Philosophie, Kunst und Dichtung haben nicht das Deutsche,
sondern das Wahre und Schöne erstrebt, und dazu sollte auch die
Schule hinführen. Indem sie das edle Menschentum pflegt, dient sie
zugleich am besten dem Deutschtum. Überhaupt ist das „Deutsche"
begrifflich nicht zu fassen, wie es doch nötig wäre, wenn es alleiniges
Prinzip der Auswahl und Wertung sein soU; selbst wenn aber eine
solche Definition gelänge, so würde sie nur für die Vergangenheit
gelten und, verabsolutiert, entwicklungshemmend wirken. Wenn man
am Ausgang des Mittelalters den gotischen Menschen zum Vorbild
genommen hätte, so gäbe es weder eine deutsche Renaissance noch
ein deutsches Barock, die uns heute doch als wesentliche Schöpfungen
des „deutschen Menschen" erscheinen. Aus dieser intellektuahstischen
Einstellung folgt weiter ein neuer Enzyklopädismus und
Kulturhistorismus. Eine solche Spannweite der Erlebnisfähigkeit, wie sie
nötig wäre, um die ganze Kulturentwicklung der deutschen und
womöglich noch einiger anderer Nationen gefühlsmässig zu erfassen,
besitzt kein Lehrer, geschweige denn ein Schüler. Derartige
überspannte Forderungen führen in der Praxis zu einer Erweiterung des

324



toten Wissensstoffes, verbunden mit dilettantischem Gerede. Statt
dieser Deutschbewusstheit soll die Schule die Deutschheit pflegen,
indem sie Heimat, Sprache, Geschichte und Kulturbesitz, d. h. vor
allem die Dichtung, die im Gegensatz zu den andern Künsten mit
einem nationalen Material, der Sprache, arbeitet, den Schülern heb
macht, ohne dabei auf Erkenntnis der Struktur oder Vollständigkeit
der historischen Entwicklung auszugehen. Welche Forderungen sich
daraus für die Praxis ergeben, deutete Havenstein nur kurz an:
Wanderungen, Pflege des lebendigen Sprachgebrauchs statt
historischer Sprachbetrachtung, Verlebendigung grosser Personen und
Ereignisse der näheren Vergangenheit durch fortreissenden Vortrag des
Lehrers statt der Bevorzugung wirtschaftlicher Vorgänge,
fernhegender Epochen, der Erarbeitung aus Quellen.

Wie bei Litt trat auch hier das Positive, was die Reformbewegung
gebracht hat, etwa die Berücksichtigung von Volkslied, Rätsel, Märchen

im Deutschunterricht, hinter dem Negativen zurück. Aber während

die Gegner Litts bei allen sachlichen Einwänden doch seine
Person respektiert hatten, kleideten die von Havenstein angegriffenen
Deutschkundler ihren Protest in so beleidigende Form, dass es fast
scheinen konnte, als sei die unselige Neigung, theoretische
Meinungsverschiedenheiten und vielleicht auch Irrtümer des andern als moralische

Minderwertigkeit auszulegen, das hervorstechendste Merkmal
des „deutschen Menschen".

Angesichts der hierbei und sonst in der Aussprache zutage tretenden

Missverständnisse drängt sich als vielleicht lehrreichstes Resultat
dieser Verhandlungen die Frage auf, ob nicht statt des heute in der
pädagogischen Literatur so in den Vordergrund gerückten Erlebens
das Verstehen das Bildungsmittel sei, das die Geisteswissenschaften
dem von Kerschensteiner mit Recht so gepriesenen naturwissenschaftlichen

Prinzip der nachprüfbaren Arbeit gegenüberzustehen haben.
Wenden wir jene von Litt geforderte Grenzbesinnung auf den
Begriff des Erlebens an, so müssen wir bekennen, dass die Schule unter
besonders günstigen Voraussetzungen wohl eine Stätte des Erlebens
werden kann, dass es aber ein gefährliches Unterfangen ist, sie durch
programmatische Forderungen und bestimmte Methoden dazu
machen zu wollen. Der fruchtbare Boden für das Erlebnis ist nun
einmal in den seltensten Fällen die Schulstube, sondern die weite
Welt oder das stüle Kämmerlein, und zum Aussprechen des Erlebnisses

nun gar kann man weder Lehrer noch Schüler bilden, denn
dies und nichts anderes ist ja das Geheimnis und Vorrecht des Künstlers.

Wohl aber kann und soü die Schule eine Stätte des Verstehens
sein und in seiner Pflege und Entwicklung neben der Erziehung zur
Arbeit ihre Hauptbüdungsaufgabe sehen. Denn Bildung ist nicht nur
Auseinandersetzung des Subjekts mit dem Objekt, d. h. Arbeit,
sondern auch Auseinandersetzung des Subjekts mit dem Subjekt, d. h.
eben „Verstehen. Führt über die Arbeit der Weg zur Tüchtigkeit der
Leistung, so über das Verstehen der Weg zur Vornehmheit der
Gesinnung — erst beide zusammen aber ergeben den gebüdeten Men-

325



sehen. Heute, wo von seiten der Erkenntnistheorie wie von seiten der
Psychologie die Bedingungen und Grenzen des Verstehens gerade
beim Jugendhchen immer klarer herausgearbeitet werden, wäre es
höchst zeitgemäss, wenn ein künftiger pädagogischer Kongress sich
das Thema setzte „Der pädagogische Begrüf des Verstehens und seine
Auswirkung auf das deutsche Bildungsgut".

Schule und Gemeinschaftslehen.
Von Dr. X. Wetterwald, Basel.

Auf aüen Gebieten menschhchen Denkens, Forschens und Strebens
finden wir ein Fliessen, ein Fortschreiten. Dass Schul- und Erziehungsprobleme

auch daran teünehmen, ist selbstverständlich, und jeder
alte Schulmann muss sich freuen, dass manche Schablone, die einst
für die Schul- und Erzieherarbeit als wertvoll galt, heute durch
lebenweckende und lebenspendende Massnahmen ersetzt worden ist. Dabei
darf aber wohl beachtet werden, dass die Grundlagen für gar manche
wertvolle Errungenschaft der Gegenwart schon vor Jahrzehnten da
und dort vorhanden waren. So ist die Erkenntnis, es müsse die
Selbsttätigkeit, das Selbersuchen und Selberfinden der Jugend, das gegenseitige

Zusammenwirken der Schüler untereinander und mit dem Lehrer
beim Unterricht und bei den Erziehungsmassnahmen stets gepflegt werden,

nicht etwa erst eine Errungenschaft der heutigen Zeit. Es dürfte
daher nicht unangebracht sein, zuweilen kurze Rückbhcke zu werfen
auf Bestrebungen vergangener Tage. Veranlassung dazu gibt mir das
Buch „Erziehung zum Gemeinsinn durch die Schule" von Friedrich
Zimmer. Zimmer, geboren 1855, war Professor der Theologie in
Königsberg und Geisthcher am dortigen Diakonissenhaus. 1890 folgte
er einem Ruf als Direktor des evangehsch-theologischen Priesterseminars

nach Herborn in Nassau, wo er den evangehschen
Diakonissenverein gründete; 1898 gab er sein geisthehes Amt auf und siedelte
nach Berhn-Zehlendorf über. Zum Gedächtnis seiner 1907 verstorbenen

Frau errichtete er die Mathilde-Zimmer-Stiftung; sie bezweckt
die Förderung der Erziehung der heranwachsenden weibhchen Jugend
in eigenen Anstalten, sowie die Unterstützung verwandter
Veranstaltungen. Solche Zimmersche Töchterheime sind in Berlin-Zehlendorf,

Cassel, Darmstadt, Eisenach, Gotha. Sie wohen ein harmonisches
Leben der Persönlichkeit in Gesundheit, in Hingabe an die Ideale
des Wahren, Schönen, Guten und Nützhchen und in warm- und
weitherziger Frömmigkeit entwickeln und von innen heraus pflegen, und
durch das Zusammenleben woüen sie zugleich den Gemeinsinn wecken
und innerlich gegründete Freundschaft für das Leben gewinnen helfen.
Ihr Ziel ist: gesund, gebildet, gottoffen! Ihre Mittel sind Selbsttätigkeit

zur Erzielung der Selbständigkeit und Gemeinschaftspflege in
Arbeit und Erholung zur Erzielung des Gemeinsinns. Ihre Grundsätze
sind: Nicht gezwungen, sondern frei und freudig! Nichts Angelerntes
und nichts Oberflächliches, sondern Selbstgefundenes und Gründliches!

Nicht Schein, sondern Wahrheit und Einfachheit!
326


	Die moderne Kultur und das Bildungsgut der deutschen Schule : Bericht über den IV. pädagogischen Kongress in Weimar, Oktober 1926

