Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 10

Artikel: Marchenhafte Seelenvorstellungen : 2. Tell
Autor: Klauser, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789159

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Raubbau getriecben werden mit den seelischen wund korperlichen
Kriften der Frauen, die bisher noch — ausgemergelt und zermiirbt —
durch unrationelle Arbeit in Scharen zugrunde gehen. Wir wollen die
ihrer Krifte bewusste intelligente Frau durch wissenschaftliche Unter-
weisung zu einem geregelten Gebrauch ihrer Arbeitskraft erziehen.
Erziehen wollen wir unsere Madchen zu sozial und praktisch denkenden
Frauen mit warmem Fiihlen und Empfinden, die aber durch ihre
wissenschaftliche Verstandesschulung und Bildung vor sentimentalem
Uberschwang bewahrt bleiben, zu Frauen, die die Wahrheit lieben und
die Phrase verabscheuen.

Auch fiir sie soll das Dichterwort gelten: ,,Denken und Tun, Tun
und Denken! Tun am Denken, Denken am Tun priifen. Wer sich das
zum Gesetz macht, der kann nicht irren und irrt er, wird er bald auf
den rechten Weg sich zuriickfinden.

Mirchenhafte Seelenvorstellungen.
Von Dr. Walter Klauser.
(Schluss) *

Die Vorstellung, dass der ganze Korper beseelt sei, geht mit der
fortschreitenden Entwicklung des Geistes langsam iiber in die Aui-
fassung von der Organseele. Nicht mehr der ganze Korper ist dann
Seelentriger, sondern einzelne Teile des Leibes. Dabei ist auffallend,
dass das Gehirn, das wir heute als Sitz der Seele betrachten, fiir
die primitive Vorstellung als Seelentréger nicht in Betracht kommt.
Man darf ruhig sagen, dass erst mit Descartes (Anfang des 17. Jahr-
hunderts) die Anschauung sich allgemein durchgerungen hat, wo-
nach das Gehirn als das Organ der Seele aufgefasst wird. Viel néher
lag die Annahme, dass die Seele im Herzen wohne. Da namentlich
starke seelische Erlebnisse mit Verdnderungen im Blutkreislauf ver-
bunden sein konnen, ist diese Vorstellung durchaus verstidndlich.
Noch urspriinglicher aber ist die Ansicht, dass das Blut der Trager
der Seele sei, konnte doch der Wilde immer und immer wieder die
Beobachtung machen, dass mit dem ausfliessenden Blute das Leben
entwich, also musste im Blut das Leben, die Seele verborgen sein.
Folgende Mirchenziige und Anschauungen lassen auf die weite Ver-
breitung einer solchen Annahme schliessen: Im Maéarchen ,,Génse-
magd‘ wird die Konigstochter mit dem Verlust der drei Blutstropfen,
die sie von der Mutter erhalten hatte, machtlos. Die Kammerjungfer
hingegen eignet sich mit dem Besitz der drei Blutstropfen Gewalt
iiber die Konigstochter an. — Nach mittelalterlicher Vorstellung
konnte man sich dem Teufel nur mit Blut verschreiben, das will
heissen: man musste seine Seele opfern. — Die Sitte des Bruderschaft-
Trinkens verlangt, dass sich die Freunde eine kleine Wunde bei-
bringen und gegenseitig das ausfliessende Blut trinken. Auf primitiver

*) Siehe Heft 9.
300



Geistesstufe herrscht allgemein die Auffassung, dass man sich durch
aussere Mittel fremde Macht aneignen konne. Die Maske eines Tiers
oder eines Dimons verleiht die Macht des betreffenden Wesens, und
seelische Eigenschaften eines Menschen kénnen auf andere Menschen
durch die Aneignung der Seele iibergehen.!) Wenn also die Seele im
Blut ihren Sitz hat, braucht man nur das Blut zu trinken, um die
seelischen Eigenschaften eines andern sich aneignen zu kénnen. Daher
stammt die bei den Wilden weitverbreitete Ansicht und Sitte, durch
Trinken des Blutes des Feindes dessen Kraft in sich aufzunehmen.
Hochst wahrscheinlich hat die Menschenfresserei ihren Grund nicht
in irgendwelcher Liisternheit nach Menschenfleisch, oder in besonders
wilder Veranlagung der betreffenden Volker, sondern in religiosen
Kulten und Anschauungen, die mit den vorhin erwiahnten Vorstel-
lungen vom Blut als dem Seelentriger in engster Verbindung stehen.
Dass zuerst die Feinde oder fremde Menschen als Opfer ausersehen
werden, ist wohl nur ein weiterer Beleg fiir die Richtigkeit der An-
nahme, denn mit dem Geniessen der Seele hat man sich nicht nur
die Macht des andern angeeignet, sondern man hat auch dafiir gesorgt,
dass nun dieser andere unschidlich ist, und dass er nicht als Didmon
schaden kann. Nach der ,,Ziircher Post vom 26. Nov. 1924 soll die
Menschenfresserei heute noch in Neu Guinea stark verbreitet sein.
Bei den Totenfesten, zu deren Teilnahme jeder verpflichtet ist, miissen
die Anwesenden Stiicke vom Fleisch des Verstorbenen essen und
Zigaretten rauchen, die aus den Haaren des Toten angefertigt sind.
Die geschilderte Sitte, die Haare des Verstorbenen zu rauchen,
fiihrt uns gleich zu einem andern Korperteil, der oft als Seelentriger
angesehen wird: dem Haar. (Grund: sichtbares Wachstum, weil es
lange der Verwesung standhélt.) Denn nach primitiven Vorstellungen
muss die Seele (solange sie nicht als vollig anders als der Korper
aufgefasst wird) in den zuriickbleibenden Kéorperteilen ihren Sitz
aufschlagen. Zu dieser Vorstellung von den Haaren als einem Seelen-
trager ein paar Beispiele: Simson verliert die Kraft, wie ihm die Haare
geschnitten worden sind. Der Teufel wird seiner Kraft beraubt, so-
bald ihm die drei goldenen Haare ausgerissen werden. Bei Semiten,
Romern und andern Volkern bestand die Sitte, bei Trauerfillen die
Haare auszuraufen oder aufzulésen. Das bedeutet ein Opfer fiir den
Toten und kann ungefdhr heissen: meine Lebenskraft ist dahin. Auch
einige abergldubische Vorstellungen aus der Jetztzeit gehéren wohl
in diesen Zusammenhang. Bei Zahnschmerzen soll man Négel und
Haare in einem Baum verstecken. Hier kommt folgende Auffassung
zum Ausdruck: Die gesunde Lebenskraft des Baumes kann die kranke
Lebenskraft heilen. — Es besteht ferner die abergldubische Vor-
stellung, man solle abgeschnittene Haare nicht ins Feuer werfen;
denn man darf doch seine eigene Lebenskraft nicht dahingeben.
Aus einem @hnlichen Grunde wie das Haar mogen auch die Zahne

1) Das Schuhmotiv im Aschenbrédel zeigt, dass nach naiver Auffassung schon
die Aneignung eines Kleidungsstiickes (als zum Wesen des betreffenden Menschen
gehorend) Macht uber eine Person verleiht.

301



als Sitz der Seele gelten. So kommt der Wilde dazu, die Zihne eines
Toten als Amulett zu tragen, da er sich damit die Seele des Ver-
storbenen aneignen oder dienstbar machen mochte.

Der Grund, weshalb selbst die Nieren Seelentriger werden, kann
nicht mit Bestimmtheit angegeben werden. Vielleicht haben hiebei
die zentrale Lage des Organs, seine Nidhe zu den Geschlechtsorganen
und der Umstand, dass eine andere Bedeutung nicht leicht erkannt
wurde, mitgespielt. Jedenfalls ist der Ausdruck: einen Menschen auf
Herz und Nieren priifen, auf diese Vorstellung zuriickzufiihren. Sie
hat sich iibrigens nicht nur in der erwdhnten Redensart erhalten.
Im Sinne von Seele, als dem innersten Wesen des Menschen, braucht
auch die Bibel den Ausdruck Niere, z. B. : , Du hast meine Nieren
geschaffen (Psalm 139, 13). — Lunge und Leber werden ebenfalls
als Sitz der Seele aufgefasst. Einen hiibschen Beitrag dazu bildet
das Marchen vom Sneewittchen. Die Konigin verlangt vom Jiger
als Wahrzeichen Lunge und Leber Sneewittchens. Nicht genug, dass
sie sich im Besitze der beiden Organe weiss, sie isst sie auch, weil
sie nach der schon frither erwihnten naiven Auffassung dann auch
das Wesen, in diesem Fall also die Schonheit Sneewittchens, mit
aufnimmt.

Auch die Augen konnen Seelentriger sein, namentlich der Blick
des Auges. Vorstellung vom bosen Blick, der Schaden zufiigt. Dem
Feinde die Augen ausstechen bedeutet, ihn seiner Seele berauben, eine
Grausamkeit, die noch lange getrieben wurde, ohne dass ihr Sinn ganz
klar war. Weitverbreitet ist der Brauch, dem Toten die Augen zu
schliessen. Man wiirde wohl fehl gehen, wenn man diese Sitte bei wenig
entwickelten Volkern mit Griinden der Schénheit erklidren wollte. Viel-
leicht steckt im Hintergrund dieses Brauchs die Vorstellung vom
Seelensitz im Auge. Mit dem Schliessen der Augen méchte man ver-
hindern, dass die Seele aus dem Korper entweichen und allenfalls
als ruheloser Geist die Uberlebenden gefihrden kann. Bei den alten
Aegyptern aber heischte die Vorstellung vom Totengericht die Sitte,
Mund und Augen des Toten zu 6ffnen, damit die Seele sich aus dem
Korper entfernen und dem Totengericht stellen konnte.

Dass auch die Knochen als Sitz der Seele angesehen werden kénnen,
kommt in dem Mirchen vom singenden Knochen zum Ausdruck,
in dem ein Knochelchen plotzlich beseelt wird. Es gibt iiberhaupt
kaum einen Korperteil, der nicht unter Umsténden als Sitz der Seele
angesehen werden konnte, oder angesehen wurde. Dem primitiven
Denken macht es auch nichts aus, verschiedene Organe gleichzeitig
als Triger der Seele aufzufassen, wie die folgende Stelle aus dem Buche
Hiob (16, 9—14) dartut: Mein Widersacher funkelt mit seinen Augen
auf mich. Gott hat mich iibergeben dem Ungerechten. Er hat mich
umgeben mit seinen Schiitzen, er hat meine Nieren gespalten und nicht
verschonet, er hat meine Galle auf die Erde geschiittet. Er hat mir
eine Wunde iiber die andere gemacht.

Mit der fortschreitenden Entwicklung iiber die Auffassung von
der Seele lost sich diese allmihlich von einem bestimmten Organ

302



und erscheint nicht mehr grob koérperlich, sondern in einem feineren,
luftigeren Gewande. Da ist die allenthalben verbreitete Vorstellung
von der Seele als einem Hauche. Das griechische Wort Psyche heisst
Hauch, Atem, ebenso das lateinische anima — Lufthauch. Da wird die
Seele etwa als ein Wolklein, das im Augenblick des Todes dem Munde
entschwebt, aufgefasst. Diese Wolklein, diese Seelen steigen in die
Luft und schweben dort unsichtbar umher, konnen aber im Rauschen
des Windes und im S#useln der Blitter sich wieder kund tun. In
dieser Vorstellung wurzelt wohl (zusammen mit der noch zu bespre-
chenden Auffassung von der Verkorperung der Hauchseele) der weitver-
breitete Baumkultus, der bei den Griechen zur Verehrung der Zeus-
Eiche in Dodona und bei den Germanen zur Vorstellung der heiligen
Haine gefiihrt hat. Dass wirklich der Atem als die Seele aufgefasst
wird, bezeugt auch die Sitte des Seelenfangs, die bei primitiven Vélkern
angetroffen wird. Beim Tod eines Menschen wird ein Kind iiber den
Sterbenden gehalten, und wenn keines zugegen ist, muss ein Stammes-
genosse mit seinem Munde die Seele des Sterbenden aufnehmen. —
Die allenthalben verbreitete Sitte, in einem Sterbezimmer die Fenster
zu Offnen, darf wiederum nicht mit einer Erkenntnis von gesundheit-
lichen Uberlegungen begriindet werden, sie ist offenbar vielmehr der
Vorstellung von der Hauchseele zuzuschreiben. Mit dem Offnen des
Fensters verschafft man der Hauchseele Gelegenheit, zu entweichen
ins Luftmeer, in das sie gehort. In der biblischen Schépfungsgeschichte
spielt die Hauchseele insofern eine Rolle, als es dort heisst: Gott
blies Adam den lebendigen Odem in seine Nase. Die Seele Gottes
ist also im Atem enthalten und geht mit dem Atem in den toten
Menschen iiber.

Heile heile Sige! Wie oft hat nicht schon dieser Spruch Wunder
gewirkt! Tatsache ist, dass in dem Spriichlein eine starke suggestive
Kraft liegt, aber dieser Umstand allein ist wohl nicht massgebend
fiir die weite Verbreitung des Spruches. Es muss vielmehr die den
Spruch begleitende Gebirde ebenfalls beriicksichtigt werden. Die
Worte allein heilen nicht, das Anblasen gehort dazu. Denn indem man
die kranke Stelle mit seinem gesunden Atem anblist, geht ein wenig
von der gesunden Seele, als dem Grund aller Lebenskraft, auf die
kranke Stelle iiber. Natiirlich ist uns dieser Sinn der mit dem Spriich-
lein verbundenen Handlung nicht mehr klar, wilde Volker aber
brauchen heute noch das Anblasen als ein Mittel, um Krankheits-
geister zu vertreiben. In diesem Zusammenhang darf wohl auch an
die Sitte erinnert werden, einem Niesenden das ,,Gotthelf* zuzurufen,
Nach primitiver Auffassung wird nimlich durch das Niesen ein Geist,
der unbefugterweise sich in unsere Seele geschlichen hat, wieder ent-
fernt. Mit dem Wunsch ,,Gott helf dir’ (ndmlich dem Geist) ist der
Geist erlost.

Moglicherweise ist die Vorstellung vom Austausch der Hauch-
seele auch der Grund oder doch mitbestimmend fiir den Ursprung
des Kusses. Man eignet sich damit die fremde Seele an. Bei austra-
lischen Naturvoélkern gilt der Brauch, dass Bekannte sich griissen,

303



indem sie die Nase aneinander reiben. Mit einem Kuss weckt der Prinz
im Mérchen das schlafende Dornroschen, der Kuss gilt hier als Zeichen
fiir die Ubertragung der Seele, als der Lebenskraft des Prinzen.

Ich habe vorhin erwiahnt, dass die Hauchseele nach dem Tode im
Luftreich schwebend gedacht wurde. Indessen findet sich bald auch
die eigenartige Ansicht von der Verkorperung der Hauchseele. Die
als Hauch gedachte Seele geht plotzlich in ein korperhaftes Wesen
iiber. Meist sind diese Seelenverkorperungen Tiere, es konnen aber
auch Pflanzen, namentlich Biume sein. Im letztern Fall besteht dann
die Ansicht, dass die Seele der Verstorbenen aus dem Leib entweiche
und in den Baum iiber dem Grab iibergehe. Auf einem alt-aegypti-
schen Grabmal sind Pflanzen abgebildet, die aus der Leiche des
Osiris sprossen. Eine @hnliche Vorstellung kommt im Mérchen von
der Wegwarte zum Ausdruck. Die Seele des Middchens geht in die
Blume iiber. Auch der wunderbare Baum und das Végelein im Aschen-
brodel sind Seelentrédger, in ihnen ist die Seele der Mutter verkorpert.
Ganz &hnlich sind die Anschauungen in dem Méirchen von dem
Machandelboom.

(Die Stiefmutter schlachtet den Buben und setzt das Fleisch dem Mann zum
Essen vor. Der wirft alle Knochen unter den Tisch. Sie werden vom Schwesterchen
Marleenken aufgehoben und unter dem Machandelboom begraben. Die Knochen ver-
schwinden plétzlich; aber im Baum ist ein Vogel, der sprechen kann und zum Retter
wird.)

Damit sind wir eigentlich schon bei der Besprechung des héufig-
sten Seelenverkorperers angelangt, beim Vogel. In der Regel ist es
ein weisser Vogel, der diese Rolle spielt. Mir scheint die Bezugnahme
auf einen Vogel ziemlich selbstverstdndlich, da nach primitiver Auf-
fassung der Vogel eben leicht imstande ist, die Seele ins Luftreich
oder in den Himmel zu tragen. Als solche Seelenvigel gelten vor allem
die Tauben. Daher die christliche Anschauung, dass die Seele des
Mirtyrers in Taubengestalt entwichen und zum Himmel geflogen sei.
Die Sage erzihlt, dass anlidsslich des Blutbades von Greifensee die
Seelen der Enthaupteten in- Taubengestalt dem Rumpfe entwichen
seien, und dass eine ganze Schar solcher Tauben die Richtstéitte um-
kreist hitte. Bekannt ist die Bedeutung heiliger Végel bei den Romern,
wo eine bestimmte Priesterklasse, die Augurn, aus den Lebensbe-
tiatigungen der Vogel Weissagungen machten, die von Staatsmannern
und Feldherren éngstlich befolgt wurden. Die Romer sollen bei der
Verbrennung der Leiche eines Kaisers im Scheiterhaufen einen Adler
gefangen gehalten haben, der beim Anziinden des Holzstosses frei
gelassen wurde. Man suchte auf die Art dem Volk den Flug der Seele
des Kaisers zu verdeutlichen.

Zwei sehr verbreitete Seelenvigel sind Storch und Schwan. Wieder-
um scheint diese Vorstellung leicht verstdndlich, wenn man bedenkt,
welche Bedeutung das Wasser als Grund alles Seins bei fast allen Vol-
kern spielt. Nach der indogermanischen Vorstellung sind die irdischen
Wasser nur Abbilder der himmlischen. Ein Tier, und dazu noch ein
weisses, das sich im Luftreich, im Wasser und auf der Erde bewegen

304



konnte, musste also besondere Gnade erfahren haben und konnte
deshalb leicht als hoheres Wesen, als Seelentriger gelten. Die Seelen-
vogel haben zweierlei Aufgaben zu erfiillen. Sie holen beim Tode eines
Menschen die Seele ab, um sie ins Seelenreich zu geleiten, und —
das ergibt sich ja aus ihrer ersten Bestimmung ohne weiteres — sie
sind auch Seelenbringer. Wer anders als das Tier, das die Seele mit-
nimmt, wire berufen, die Seelen auch zu bringen? So werden nach
dieser primitiven Auffassung die vom Himmel stammenden Menschen-
seelen vom Storch oder vom Schwan aus dem Wasser, als dem Grund
alle Seins und Lebens gebracht. Von dieser Vorstellung ist es dann
nicht mehr weit zu dem auch heute noch herrschenden Ammen-
mirchen vom Storch als dem Kinderbringer. Die ndmliche Rolle wie
bei uns der Storch, spielt in nordlicheren Gegenden der Schwan.
Offenbar klingen in der Lohengrinsage noch gewisse Vorstellungen
vom Schwan als dem Seelenbringer nach. Die Vorstellung, dass der
Schwan ein Seelenverkorperer sei, kommt iibrigens noch in einem
andern sagenhaften Zuge zum Ausdruck: Die Walkiiren haben Schwa-
nenkleider. In diesem Schwanengewand steckt eigentlich ihre Seele.
Wer, wie Hagen, den Walkiiren das Kleid raubt, bekommt Macht
iiber sie, denn die Jungfrauen sind dann seelenlos geworden. Die
Vorstellung, dass die Walkiiren die Seelen der Erschlagenen nach
Walhall fiihren, deutet wieder auf die urspriingliche Bedeutung der
Schwanenjungfrauen hin.

Ausser Storch, Schwan und Taube gibt es noch eine Reihe anderer
Seelenvogel. Dem primitiven Geistesleben entspricht es, irgendeinen
sich durch Grosse oder eine andere Erscheinung auszeichnenden Vogel,
der zufillig an einem Sterbehaus vorbeifliegt, als Seelenverkorperer
aufzufassen. So werden mit Vorliebe auch der Rabe und der Kuckuck
zu Seelenvogeln gemacht. Die letztere Vorstellung mag in dem Vers:
,.Lieber Kuckuck, sag’ mir doch, wieviel Jahre leb’ ich noch‘* einen
Nachklang gefunden haben. Da die Ansicht besteht, dass der Seelen-
vogel auch der Gliicksbringer sei, darf in diesem Zusammenhang
der Brauch erwidhnt werden, nach welchem junge Méddchen die Jahre
bis zu ihrer Verheiratung aus der Zahl der Kuckucksrufe erschliessen
mochten. Und die Redensart, dass wer beim ersten Kuckucksruf Geld
im Sack habe, das ganze Jahr hindurch iiber welches verfiige, ver-
dankt wohl auch #hnlichen Ansichten ihren Ursprung.

Eine letzte und in einem gewissen Sinne verfeinerte und vervoll-
kommnete Vorstellung von dem Seelentriger als einem fliigelbe-
schwingten Wesen ist der Engel. Auch er ist Seelenbringer und Seelen-
nehmer oder -fiihrer.

Seelentiere brauchen aber gar nicht unbedingt Vogel zu sein.
Es kann auf primitiver Stufe ein jedes Tier, das aus irgendwelchem
Grunde ein besonderes Ansehen geniesst, ein Seelenverkorperer wer-
den. Den alten Germanen galt das Pferd als heiliges Tier. Es wurde
schon die Ansicht vertreten, dass der Widerwille vor dem Genuss
von Pferdefleisch nicht dem besonderen Geschmack des Fleisches
zuzuschreiben sei, sondern vielmehr in der Vorstellung und den Kulten

305



Erzeugung des Feuers den Menschen immer wieder als hochstes Wun-
der vorkommen muss, kénnen wir verstehen, dass das nicht minder
ritselhafte Wesen der Seele in dem gottlichen Funken des Feuers
erblickt werden konnte. Nach germanischer Vorstellung ziindet die
Norn dem Kinde bei der Geburt ein Licht an. Die zweite Norn kniipft
den Lebensfaden. Der Tod loscht das Licht aus, die dritte Norn
schneidet den Lebensfaden entzwei. Kniipft sich an diese Vorstellung
vom Lichteranstecken nicht vielleicht die Sitte, den Geburtstags-
kuchen eines Kindes mit Kerzen zu schmiicken?

Das naive Denken schreibt auch dem Bild eines Dinges wesen-
haftes Sein zu. So besteht die Auffassung, dass Einwirkungen, die
man dem Bild eines Menschen zufiige, von der betreffenden Person
tatsdchlich verspiirt werden. Der primitive Mensch nimmt Rache
an einem Gegner, indem er dessen Bild verstiimmelt. In Zauber-
briuchen sucht er etwas zu erreichen, indem er es im Bilde nachahmt.
Die Wilden wiihlen das Wasser im Teich auf, um den Ausbruch eines
Gewitters zu erwirken.

Es muss uns deshalb nicht wundern, dass naive Menschen dem
Spiegelbild besondere Krifte zuschreiben, oder dass sie es geradezu
als beseelt auffassen. Man darf nach abergldaubischer Vorstellung nicht
in den Spiegel sehen, weil sonst die Seele gespalten werden konnte,
denn ein Teil ihrer Kraft geht hiniiber ins Spiegelbild. Bei Todes-
fillen galt friiher allgemein der Brauch, die Spiegel zu verhéngen.
Man suchte auf die Art zu verhindern, dass die Seele des Verstorbenen
im Spiegel festgehalten wurde. Offenbar ist das Zauberspieglein der
Konigin im Sneewittchen auch auf die Vorstellung vom Sitz der Seele
im Spiegel zuriickzufiihren.

Ein wesentlicher Teil des eigenen Wesens ist auch der Name. Wir
haben eine gewisse Scheu, fremden Menschen unsern Namen zu nennen.
Es ist uns fast, wie wenn wir damit ein Stiick von uns selbst weg-
giben. Einige Sagen- oder Miarchenmotive zeigen ganz deutlich, dass
eine naive Auffassung das Seelenhafte stark an den Namen kettet.
Lohengrin darf seinen Namen nicht nennen, ohne von seiner himm-
lischen Kraft etwas preiszugeben. — Niemand darf wissen, wie Rumpel-
stilzchen heisst. Sobald das Geheimnis verraten ist, ist sein Wesen,
sein Zauber vorbei. Es bleibt ihm nichts anderes ubr1g, als sich selbst
entzwel zu reissen.

Mérchenhaft habe ich die Seelenvorstellungen genannt, von denen
ich gesprochen habe, eben im Hinblick auf das naive, durchaus auf
der Stufe des Miarchens weilende Denken, das darin zum Ausdruck
kommt. Es wire nun ganz falsch, wenn die Ausfiihrungen die Auf-
fassung geweckt hitten, wie herrlich weit wir’s doch auch in bezug
auf die Vorstellungen von der Seele gebracht haben, und wenn die
Denkweise der primitiven Menschen nur ein iiberlegenes Lécheln in
uns erweckte. Wir diirfen nicht vergessen, dass auch dem primitiven
Menschen alles, was mit der Seele zusammenhingt, heilig ist und
dass er den Seelenfragen mit einer tiefen Ehrfurcht begegnet, einer
Ehrfurcht, die freilich auf den untersten Stufen noch stark das Ge-

308



priage der Furcht an sich haben kann. Auch fiir uns ist das Seelen-
ritsel nicht gelost, und wir kénnen nichts Besseres tun als der Wilde:
mit dem Gefiihl der Ehrfurcht miissen wir die Seelenerscheinungen
betrachten, einer Ehrfurcht, die nun zwar nicht in erster Linie Furcht
zu sein braucht, als vielmehr Verehrung fiir das Wunderbare, das in
uns schafft und wirkt und das uns bald den bittern Kelch des Leidens
schenkt, bald aber auch uns trinken lisst von dem goldenen Uberfluss
der Welt.
Beniitzte Literatur:

G. F. Lipps: Grundriss der Psychophysik. — Wundt: Volkerpsychologie. —
Grimm: Marchen. Sagen. Mérchen, 3. Bd., Anmerkungen. Deutsche Mythologie. —
Bechstein: Mirchen. — F. v. d. Leyen: Das Mirchen. Die schonsten Mirchen der
Welt. — ‘H. Baumgartner: Was ist die Seele? (Ziircher Diss). — Th. Benfey: Pant-
schatantra. — S. Freud: Traumdeutung. — Haas: Bilderatlas zur Religionsgeschichte.
— Rank: Psychanalytische Beitrige zur Mythenforschung. Die Lohengrinsage. —
K. Spiess: Das deutsche Volksmérchen. — C. v. d. Steinen: Unter den Naturvélkern
Zentralbrasiliens. — Wuttke: Volksaberglauben.

* *x *x BUCHERBESPRECHUNGEN * x x

Schweizergeschichte fiir Biindnerschulen.!) Irre ich nicht, so hat sich jiingst
kein Geringerer als Thomas Mann dahin ge#iussert, dass das Asthetische ein fiir
allemal vorbei und das Religiose am Durchbrechen sei, und dass ihn, von diesem
Tiefsten und Letzten erfasst — historische Stoffe beschiftigen. Es wére un-
schwer, das wachsende Interesse am Geschichtlichen nachzuweisen! Ubrigens
erinnert man sich des Pddagogikbuches, das dem Geschichtsunterricht Weckung
des sympathischen, sozialen und religiosen Interesses zuschreibt und einen
Ehrenplatz unter den Unterrichtsfdchern bestimmt. Es ist angesichts solcher
Wertschétzung der Historie begreiflich, wenn die Auseinandersetzungen iiber
eine Reform des Geschichtsunterrichtes und der Geschichtslehrbiicher weiter-
gehen. Indessen ist dem Lehrer, dem das Geschichtsfach zu einem Sorgenkind
geworden ist, damit nicht geholfen; er schaut nach bereits vorhandenen Lehr-
biichern aus, in denen der neue Geist die Fliigel regt.

Die Schweizergeschichte fiir Biindnerschulen, die dieser Tage im Verlag
Schuler, Chur, erschienen ist, wird auch ausserhalb Graubiindens lebhaftes
Interesse finden. Der Verfasser, Dr. Friedrich Pieth, Kantonsbibliothekar und
Lehrer an der Biindner Kantonsschule, hat daran die freien Stunden von sieben
— wahrlich nicht magern — Jahren verwendet. Bescheiden und mit leisem
Humor sagt er im Vorwort, seine ,,Geschichte‘ diirfte insofern originell sein,
als sie riickwirts geschrieben worden sei. 1918 erschien (im gleichen Verlag) als
Sonderdruck aus dem Biindner Realienbuch fiir das 8. und 9. Schuljahr der
zweite Teil, der die Schweizergeschichte seit dem Bauernkrieg enthidlt. Nun
liegt der erste Teil vor (dessen Wirdigung uns beschéftigt), der, eine Sonder-
ausgabe der Geschichtsbearbeitung des 5., 6. und 7. Biindner Lesebuches, den
dltern Zeitraum umfasst. Der aus rein dussern Griinden eingeschlagene Gang
der Revision biindnerischer Lehrmittel bedingte diese Reihenfolge, die sich
iibrigens mit historischer Betrachtung sehr wohl vertrédgt und von der der Ver-
fasser sagt, sie habe seiner Geschichtserzéhlung mehr geniitzt als geschadet.

Mit Recht spricht Pieth von Geschichtserzéhlung, nicht Darstellung. Wie
die guten Erzéhler élteren Stils iiberschreibt er seine Kapitel konkret und meist

1) Pieth, Schweizergeschichte fiir Bundnerschulen, F. Schuler, Chur 1926.
309



	Märchenhafte Seelenvorstellungen : 2. Teil

