
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 10

Artikel: Märchenhafte Seelenvorstellungen : 2. Teil

Autor: Klauser, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Raubbau getrieben werden mit den seehschen und körperhchen
Kräften der Frauen, die bisher noch — ausgemergelt und zermürbt —
durch unrationelle Arbeit in Scharen zugrunde gehen. Wir wollen die
ihrer Kräfte bewusste intelligente Frau durch wissenschaftliche
Unterweisung zu einem geregelten Gebrauch ihrer Arbeitskraft erziehen.
Erziehen woUen wir unsere Mädchen zu sozial und praktisch denkenden
Frauen mit warmem Fühlen und Empfinden, die aber durch ihre
wissenschaftliche Verstandesschulung und Bildung vor sentimentalem
Überschwang bewahrt bleiben, zu Frauen, die die Wahrheit lieben und
die Phrase verabscheuen.

Auch für sie soll das Dichterwort gelten: „Denken und Tun, Tun
und Denken! Tun am Denken, Denken am Tun prüfen. Wer sich das
zum Gesetz macht, der kann nicht irren und irrt er, wird er bald auf
den rechten Weg sich zurückfinden".

Märchenhafte Seelenvorstellungen.
Von Dr. Walter Klauser.

(Schluss)*

Die Vorstellung, dass der ganze Körper beseelt sei, geht mit der
fortschreitenden Entwicklung des Geistes langsam über in die
Auffassung von der Organseele. Nicht mehr der ganze Körper ist dann
Seelenträger, sondern einzelne Teüe des Leibes. Dabei ist auffallend,
dass das Gehirn, das wir heute als Sitz der Seele betrachten, für
die primitive Vorstellung als Seelenträger nicht in Betracht kommt.
Man darf ruhig sagen, dass erst mit Descartes (Anfang des 17.
Jahrhunderts) die Anschauung sich allgemein durchgerungen hat,
wonach das Gehirn als das Organ der Seele aufgefasst wird. Viel näher
lag die Annahme, dass die Seele im Herzen wohne. Da namentlich
starke seelische Erlebnisse mit Veränderungen im Blutkreislauf
verbunden sein können, ist diese VorsteUung durchaus verständlich.
Noch ursprünglicher aber ist die Ansicht, dass das Blut der Träger
der Seele sei, konnte doch der WUde immer und immer wieder die
Beobachtung machen, dass mit dem ausfliessenden Blute das Leben
entwich, also musste im Blut das Leben, die Seele verborgen sein.
Folgende Märchenzüge und Anschauungen lassen auf die weite
Verbreitung einer solchen Annahme schhessen: Im Märchen „Gänsemagd"

wird die Königstochter mit dem Verlust der drei Blutstropfen,
die sie von der Mutter erhalten hatte, machtlos. Die KammerJungfer
hingegen eignet sich mit dem Besitz der drei Blutstropfen Gewalt
über die Königstochter an. — Nach mittelalterlicher Vorstellung
konnte man sich dem Teufel nur mit Blut verschreiben, das wül
heissen: man musste seine Seele opfern. — Die Sitte des Bruderschaft-
Trinkens verlangt, dass sich die Freunde eine kleine Wunde
beibringen und gegenseitig das ausfliessende Blut trinken. Auf primitiver

*) Siehe Heft 9.

300



Geistesstufe herrscht allgemein die Auffassung, dass man sich durch
äussere Mittel fremde Macht aneignen könne. Die Maske eines Tiers
oder eines Dämons verleiht die Macht des betreffenden Wesens, und
seelische Eigenschaften eines Menschen können auf andere Menschen
durch die Aneignung der Seele übergehen.1) Wenn also die Seele im
Blut ihren Sitz hat, braucht man nur das Blut zu trinken, um die
seelischen Eigenschaften eines andern sich aneignen zu können. Daher
stammt die bei den Wüden weitverbreitete Ansicht und Sitte, durch
Trinken des Blutes des Feindes dessen Kraft in sich aufzunehmen.
Höchst wahrscheinlich hat die Menschenfresserei ihren Grund nicht
in irgendwelcher Lüsternheit nach Menschenfleisch, oder in besonders
wüder Veranlagung der betreffenden Völker, sondern in religiösen
Kulten und Anschauungen, die mit den vorhin erwähnten Vorstellungen

vom Blut als dem Seelenträger in engster Verbindung stehen.
Dass zuerst die Feinde oder fremde Menschen als Opfer ausersehen
werden, ist wohl nur ein weiterer Beleg für die Richtigkeit der
Annahme, denn mit dem Geniessen der Seele hat man sich nicht nur
die Macht des andern angeeignet, sondern man hat auch dafür gesorgt,
dass nun dieser andere unschädlich ist, und dass er nicht als Dämon
schaden kann. Nach der „Zürcher Post" vom 26. Nov. 1924 soll die
Menschenfresserei heute noch in Neu Guinea stark verbreitet sein.
Bei den Totenfesten, zu deren Teünahme jeder verpflichtet ist, müssen
die Anwesenden Stücke vom Fleisch des Verstorbenen essen und
Zigaretten rauchen, die aus den Haaren des Toten angefertigt sind.

Die geschüderte Sitte, die Haare des Verstorbenen zu rauchen,
führt uns gleich zu einem andern Körperteü, der oft als Seelenträger
angesehen wird: dem Haar. (Grund: sichtbares Wachstum, weil es
lange der Verwesung standhält.) Denn nach primitiven Vorstellungen
muss die Seele (solange sie nicht als völlig anders als der Körper
aufgefasst wird) in den zurückbleibenden Körperteilen ihren Sitz
aufschlagen. Zu dieser Vorstellung von den Haaren als einem Seelenträger

ein paar Beispiele : Simson verliert die Kraft, wie ihm die Haare
geschnitten worden sind. Der Teufel wird seiner Kraft beraubt,
sobald ihm die drei goldenen Haare ausgerissen werden. Bei Semiten,
Römern und andern Völkern bestand die Sitte, bei Trauerfällen die
Haare auszuraufen oder aufzulösen. Das bedeutet ein Opfer für den
Toten und kann ungefähr heissen: meine Lebenskraft ist dahin. Auch
einige abergläubische Vorstellungen aus der Jetztzeit gehören wohl
in diesen Zusammenhang. Bei Zahnschmerzen soll man Nägel und
Haare in einem Baum verstecken. Hier kommt folgende Auffassung
zum Ausdruck : Die gesunde Lebenskraft des Baumes kann die kranke
Lebenskraft heüen. — Es besteht ferner die abergläubische
Vorstellung, man solle abgeschnittene Haare nicht ins Feuer werfen;
denn man darf doch seine eigene Lebenskraft nicht dahingehen.

Aus einem ähnlichen Grunde wie das Haar mögen auch die Zähne

*) Das Schuhmotiv im Aschenbrödel zeigt, dass nach naiver Auffassung schon
die Aneignung eines Kleidungsstückes (als zum Wesen des betreffenden Menschen
gehörend) Macht über eine Pereon verleiht.

301



als Sitz der Seele gelten. So kommt der Wüde dazu, die Zähne eines
Toten als Amulett zu tragen, da er sich damit die Seele des
Verstorbenen aneignen oder dienstbar machen möchte.

Der Grund, weshalb selbst die Nieren Seelenträger werden, kann
nicht mit Bestimmtheit angegeben werden. Vieheicht haben hiebei
die zentrale Lage des Organs, seine Nähe zu den Geschlechtsorganen
und der Umstand, dass eine andere Bedeutung nicht leicht erkannt
wurde, mitgespielt. Jedenfalls ist der Ausdruck: einen Menschen auf
Herz und Nieren prüfen, auf diese Vorstellung zurückzuführen. Sie
hat sich übrigens nicht nur in der erwähnten Redensart erhalten.
Im Sinne von Seele, als dem innersten Wesen des Menschen, braucht
auch die Bibel den Ausdruck Niere, z. B. : „Du hast meine Nieren
geschaffen" (Psalm 139, 13). — Lunge und Leber werden ebenfalls
als Sitz der Seele aufgefasst. Einen hübschen Beitrag dazu büdet
das Märchen vom Sneewittchen. Die Königin verlangt vom Jäger
als Wahrzeichen Lunge und Leber Sneewittchens. Nicht genug, dass
sie sich im Besitze der beiden Organe weiss, sie isst sie auch, weü
sie nach der schon früher erwähnten naiven Auffassung dann auch
das Wesen, in diesem Fall also die Schönheit Sneewittchens, mit
aufnimmt.

Auch die Augen können Seelenträger sein, namentlich der Blick
des Auges. Vorstellung vom bösen Blick, der Schaden zufügt. Dem
Feinde die Augen ausstechen bedeutet, ihn seiner Seele berauben, eine
Grausamkeit, die noch lange getrieben wurde, ohne dass ihr Sinn ganz
klar war. Weitverbreitet ist der Brauch, dem Toten die Augen zu
schhessen. Man würde wohl fehl gehen, wenn man diese Sitte bei wenig
entwickelten Völkern mit Gründen der Schönheit erklären wollte.
Vielleicht steckt im Hintergrund dieses Brauchs die Vorstellung vom
Seelensitz im Auge. Mit dem Schhessen der Augen möchte man
verhindern, dass die Seele aus dem Körper entweichen und aUenfaUs
als ruheloser Geist die Überlebenden gefährden kann. Bei den alten
Aegyptern aber heischte die Vorstellung vom Totengericht die Sitte,
Mund und Augen des Toten zu öffnen, damit die Seele sich aus dem
Körper entfernen und dem Totengericht stellen konnte.

Dass auch die Knochen als Sitz der Seele angesehen werden können,
kommt in dem Märchen vom singenden Knochen zum Ausdruck,
in dem ein Knöchelchen plötzlich beseelt wird. Es gibt überhaupt
kaum einen Körperteü, der nicht unter Umständen als Sitz der Seele
angesehen werden könnte, oder angesehen wurde. Dem primitiven
Denken macht es auch nichts aus, verschiedene Organe gleichzeitig
als Träger der Seele aufzufassen, wie die folgende Stelle aus dem Buche
Hiob (16, 9—-14) dartut: Mein Widersacher funkelt mit seinen Augen
auf mich. Gott hat mich übergeben dem Ungerechten. Er hat mich
umgeben mit seinen Schützen, er hat meine Nieren gespalten und nicht
verschonet, er hat meine Galle auf die Erde geschüttet. Er hat mir
eine Wunde über die andere gemacht.

Mit der fortschreitenden Entwicklung über die Auffassung von
der Seele löst sich diese allmählich von einem bestimmten Organ
302



und erscheint nicht mehr grob körperlich, sondern in einem feineren,
luftigeren Gewände. Da ist die allenthalben verbreitete Vorstellung
von der Seele als einem Hauche. Das griechische Wort Psyche heisst
Hauch, Atem, ebenso das lateinische anima Lufthauch. Da wird die
Seele etwa als ein Wölklein, das im Augenblick des Todes dem Munde
entschwebt, aufgefasst. Diese Wölklein, diese Seelen steigen in die
Luft und schweben dort unsichtbar umher, können aber im Rauschen
des Windes und im Säuseln der Blätter sich wieder kund tun. In
dieser Vorstellung wurzelt wohl (zusammen mit der noch zu
besprechenden Auffassung von der Verkörperung der Hauchseele) der weitverbreitete

Baumkultus, der bei den Griechen zur Verehrung der Zeus-
Eiche in Dodona und bei den Germanen zur Vorstellung der heiligen
Haine geführt hat. Dass wirklich der Atem als die Seele aufgefasst
wird, bezeugt auch die Sitte des Seelenfangs, die bei primitiven Völkern
angetroffen wird. Beim Tod eines Menschen wird ein Kind über den
Sterbenden gehalten, und wenn keines zugegen ist, muss ein Stammesgenosse

mit seinem Munde die Seele des Sterbenden aufnehmen. —
Die allenthalben verbreitete Sitte, in einem Sterbezimmer die Fenster
zu öffnen, darf wiederum nicht mit einer Erkenntnis von gesundheitlichen

Überlegungen begründet werden, sie ist offenbar vielmehr der
Vorstellung von der Hauchseele zuzuschreiben. Mit dem Öffnen des
Fensters verschafft man der Hauchseele Gelegenheit, zu entweichen
ins Luftmeer, hi das sie gehört. In der biblischen Schöpfungsgeschichte
spielt die Hauchseele insofern eine Rolle, als es dort heisst: Gott
blies Adam den lebendigen Odem in seine Nase. Die Seele Gottes
ist also im Atem enthalten und geht mit dem Atem in den toten
Menschen über.

Heüe heile Säge! Wie oft hat nicht schon dieser Spruch Wunder
gewirkt! Tatsache ist, dass in dem Sprüchlein eine starke suggestive
Kraft liegt, aber dieser Umstand allein ist wohl nicht massgebend
für die weite Verbreitung des Spruches. Es muss vielmehr die den
Spruch begleitende Gebärde ebenfalls berücksichtigt werden. Die
Worte allein heilen nicht, das Anblasen gehört dazu. Denn indem man
die kranke Stelle mit seinem gesunden Atem anbläst, geht ein wenig
von der gesunden Seele, als dem Grund aller Lebenskraft, auf die
kranke SteUe über. Natürlich ist uns dieser Sinn der mit dem Sprüchlein

verbundenen Handlung nicht mehr klar, wüde Völker aber
brauchen heute noch das Anblasen als ein Mittel, um Krankheitsgeister

zu vertreiben. In diesem Zusammenhang darf wohl auch an
die Sitte erinnert werden, einem Niesenden das „Gotthelf" zuzurufen.
Nach primitiver Auffassung wüd nämlich durch das Niesen ein Geist,
der unbefugterweise sich in unsere Seele geschlichen hat. wieder
entfernt. Mit dem Wunsch „Gott helf dir" (nämlich dem Geist) ist der
Geist erlöst.

Möglicherweise ist die Vorstellung vom Austausch der Hauchseele

auch der Grund oder doch mitbestimmend für den Ursprung
des Kusses. Man eignet sich damit die fremde Seele an. Bei australischen

Naturvölkern gilt der Brauch, dass Bekannte sich grüssen,
303



indem sie die Nase aneinander reiben. Mit einem Kuss weckt der Prinz
im Märchen das schlafende Dornröschen, der Kuss gut hier als Zeichen
für die Übertragung der Seele, als der Lebenskraft des Prinzen.

Ich habe vorhin erwähnt, dass die Hauchseele nach dem Tode im
Luftreich schwebend gedacht wurde. Indessen findet sich bald auch
die eigenartige Ansicht von der Verkörperung der Hauchseele. Die
als Hauch gedachte Seele geht plötzlich in ein körperhaftes Wesen
über. Meist sind diese Seelenverkörperungen Tiere, es können aber
auch Pflanzen, namentlich Bäume sein. Im letztern Fall besteht dann
die Ansicht, dass die Seele der Verstorbenen aus dem Leib entweiche
und in den Baum über dem Grab übergehe. Auf einem alt-aegypti-
schen Grabmal sind Pflanzen abgebüdet, die aus der Leiche des
Osiris sprossen. Eine ähnliche Vorstellung kommt im Märchen von
der Wegwarte zum Ausdruck. Die Seele des Mädchens geht in die
Blume über. Auch der wunderbare Baum und das Vögelein im Aschenbrödel

sind Seelenträger, in ihnen ist die Seele der Mutter verkörpert.
Ganz ähnlich sind die Anschauungen in dem Märchen von dem
Machandelboom.

(Die Stiefmutter schlachtet den Buben und setzt das Fleisch dem Mann zum
Essen vor. Der wirft alle Knochen unter den Tisch. Sie werden vom Schwesterchen
Marleenken aufgehoben und unter dem Maehandelboom begraben. Die Knochen
verschwinden plötzlich; aber im Baum ist ein Vogel, der sprechen kann und zum Retter
wird.

Damit sind wir eigentlich schon bei der Besprechung des häufigsten

Seelenverkörperers angelangt, beim Vogel. In der Regel ist es
ehi weisser Vogel, der diese Rolle spielt. Mh* scheint die Bezugnahme
auf einen Vogel ziemlich selbstverständlich, da nach primitiver
Auffassung der Vogel eben leicht imstande ist, die Seele ins Luftreich
oder in den Himmel zu tragen. Als solche Seelenvögel gelten vor allem
die Tauben. Daher die christliche Anschauung, dass die Seele des
Märtyrers in Taubengestalt entwichen und zum Himmel geflogen sei.
Die Sage erzählt, dass anlässlich des Blutbades von Greifensee die
Seelen der Enthaupteten in Taubengestalt dem Rumpfe entwichen
seien, und dass eine ganze Schar solcher Tauben die Richtstätte
umkreist hätte. Bekannt ist die Bedeutung heiliger Vögel bei den Römern,
wo eine bestimmte Priesterklasse, die Augurn, aus den
Lebensbetätigungen der Vögel Weissagungen machten, die von Staatsmännern
und Feldherren ängstlich befolgt wurden. Die Römer sollen bei der
Verbrennung der Leiche eines Kaisers im Scheiterhaufen einen Adler
gefangen gehalten haben, der beim Anzünden des Holzstosses frei
gelassen wurde. Man suchte auf die Art dem Volk den Flug der Seele
des Kaisers zu verdeutlichen.

Zwei sehr verbreitete Seelenvögel sind Storch und Schwan. Wiederum

scheint diese Vorstellung leicht verständlich, wenn man bedenkt,
welche Bedeutung das Wasser als Grund alles Seins bei fast allen
Völkern spielt. Nach der indogermanischen Vorstellung sind die irdischen
Wasser nur Abbüder der himmlischen. Ein Tier, und dazu noch ein
weisses, das sich im Luftreich, im Wasser und auf der Erde bewegen

304



konnte, musste also besondere Gnade erfahren haben und konnte
deshalb leicht als höheres Wesen, als Seelenträger gelten. Die Seelenvögel

haben zweierlei Aufgaben zu erfüllen. Sie holen beim Tode eines
Menschen die Seele ab, um sie ins Seelenreich zu geleiten, und —
das ergibt sich ja aus ihrer ersten Bestimmung ohne weiteres ¦—¦ sie
sind auch Seelenbringer. Wer anders als das Tier, das die Seele
mitnimmt, wäre berufen, die Seelen auch zu bringen? So werden nach
dieser primitiven Auffassung die vom Himmel stammenden Menschenseelen

vom Storch oder vom Schwan aus dem Wasser, als dem Grund
alle Seins und Lebens gebracht. Von dieser Vorstellung ist es dann
nicht mehr weit zu dem auch heute noch herrschenden
Ammenmärchen vom Storch als dem Kinderbringer. Die nämliche Rolle wie
bei uns der Storch, spielt in nördlicheren Gegenden der Schwan.
Offenbar klingen in der Lohengrinsage noch gewisse Vorstellungen
vom Schwan als dem Seelenbringer nach. Die Vorstellung, dass der
Schwan ein Seelenverköiperer sei, kommt übrigens noch in einem
andern sagenhaften Zuge zum Ausdruck : Die Walküren haben Schwa-
nenkleider. In diesem Schwanengewand steckt eigentlich ihre Seele.
Wer, wie Hagen, den Walküren das Kleid raubt, bekommt Macht
über sie, denn die Jungfrauen sind dann seelenlos geworden. Die
Vorstellung, dass die Walküren die Seelen der Erschlagenen nach
Walhall führen, deutet wieder auf die ursprüngliche Bedeutung der
Schwanenjungfrauen hin.

Ausser Storch, Schwan und Taube gibt es noch eine Reihe anderer
Seelenvögel. Dem primitiven Geistesleben entspricht es, irgendeinen
sich durch Grösse oder eine andere Erscheinung auszeichnenden Vogel,
der zufällig an einem Sterbehaus vorbeüliegt, als Seelenverkörperer
aufzufassen. So werden mit Vorliebe auch der Rabe und der Kuckuck
zu Seelenvögeln gemacht. Die letztere Vorstellung mag in dem Vers :

„Lieber Kuckuck, sag' mir doch, wieviel Jahre leb' ich noch" einen
Nachklang gefunden haben. Da die Ansicht besteht, dass der Seelenvogel

auch der Glücksbringer sei, darf in diesem Zusammenhang
der Brauch erwähnt werden, nach welchem junge Mädchen die Jahre
bis zu ihrer Verheiratung aus der Zahl der Kuckucksrufe erschliessen
möchten. Und die Redensart, dass wer beim ersten Kuckucksruf Geld
im Sack habe, das ganze Jahr hindurch über welches verfüge,
verdankt wohl auch ähnlichen Ansichten ihren Ursprung.

Eine letzte und in einem gewissen Sinne verfeinerte und
vervollkommnete Vorstellung von dem Seelenträger als einem
flügelbeschwingten Wesen ist der Engel. Auch er ist Seelenbringer und Seelen-
nehmer oder -führer.

Seelentiere brauchen aber gar nicht unbedingt Vögel zu sein.
Es kann auf primitiver Stufe ein jedes Tier, das aus irgendwelchem
Grunde ein besonderes Ansehen geniesst, ein Seelenverkörperer werden.

Den alten Germanen galt das Pferd als heiliges Tier. Es wurde
schon die Ansicht vertreten, dass der Widerwüle vor dem Genuss
von Pferdefleisch nicht dem besonderen Geschmack des Fleisches
zuzuschreiben sei, sondern vielmehr in der Vorstellung und den Kulten

305



Erzeugung des Feuers den Menschen immer wieder als höchstes Wunder

vorkommen muss, können wir verstehen, dass das nicht minder
rätselhafte Wesen der Seele in dem göttlichen Funken des Feuers
erblickt werden konnte. Nach germanischer Vorstellung zündet die
Norn dem Kinde bei der Geburt ein Licht an. Die zweite Norn knüpft
den Lebensfaden. Der Tod löscht das Licht aus, die dritte Norn
schneidet den Lebensfaden entzwei. Knüpft sich an diese Vorstellung
vom Lichteranstecken nicht vielleicht die Sitte, den Geburtstagskuchen

eines Kindes mit Kerzen zu schmücken?
Das naive Denken schreibt auch dem Büd eines Dinges wesenhaftes

Sein zu. So besteht die Auffassung, dass Einwirkungen, die
man dem Bild eines Menschen zufüge, von der betreffenden Person
tatsächlich verspürt werden. Der primitive Mensch nimmt Rache
an einem Gegner, indem er dessen Büd verstümmelt. In
Zauberbräuchen sucht er etwas zu erreichen, indem er es im Bude nachahmt.
Die WUden wühlen das Wasser im Teich auf, um den Ausbruch eines
Gewitters zu erwirken.

Es muss uns deshalb nicht wundern, dass naive Menschen dem
Spiegelbild besondere Kräfte zuschreiben, oder dass sie es geradezu
als beseelt auffassen. Man darf nach abergläubischer Vorstellung nicht
in den Spiegel sehen, weü sonst die Seele gespalten werden könnte,
denn ein Teü ihrer Kraft geht hinüber ins Spiegelbüd. Bei Todesfällen

galt früher allgemein der Brauch, die Spiegel zu verhängen.
Man suchte auf die Art zu verhindern, dass die Seele des Verstorbenen
im Spiegel festgehalten wurde. Offenbar ist das Zauberspieglein der
Königin im Sneewittchen auch auf die Vorstellung vom Sitz der Seele
im Spiegel zurückzuführen.

Ein wesentlicher Teil des eigenen Wesens ist auch der Name. Wir
haben eine gewisse Scheu, fremden Menschen unsern Namen zu nennen.
Es ist uns fast, wie wenn wir damit ein Stück von uns selbst
weggäben. Einige Sagen- oder Märchenmotive zeigen ganz deutlich, dass
eine naive Auffassung das Seelenhafte stark an den Namen kettet.
Lohengrin darf seinen Namen nicht nennen, ohne von seiner
himmlischen Kraft etwas preiszugeben. — Niemand darf wissen, wie
Rumpelstilzchen heisst. Sobald das Geheimnis verraten ist, ist sein Wesen,
sein Zauber vorbei. Es bleibt ihm nichts anderes übrig, als sich selbst
entzwei zu reissen.

Märchenhaft habe ich die Seelenvorstellungen genannt, von denen
ich gesprochen habe, eben im Hinblick auf das naive, durchaus auf
der Stufe des Märchens weüende Denken, das darin zum Ausdruck
kommt. Es wäre nun ganz falsch, wenn die Ausführungen die
Auffassung geweckt hätten, wie herrlich weit wir's doch auch in bezug
auf die Vorstellungen von der Seele gebracht haben, und wenn die
Denkweise der primitiven Menschen nur ein überlegenes Lächeln in
uns erweckte. Wir dürfen nicht vergessen, dass auch dem primitiven
Menschen alles, was mit der Seele zusammenhängt, heüig ist und
dass er den Seelenfragen mit einer tiefen Ehrfurcht begegnet, einer
Ehrfurcht, die freüich auf den untersten Stufen noch stark das Ge-

308



präge der Furcht an sich haben kann. Auch für uns ist das Seelenrätsel

nicht gelöst, und wir können nichts Besseres tun als der Wüde :

mit dem Gefühl der Ehrfurcht müssen wir die Seelenerscheinungen
betrachten, einer Ehrfurcht, die nun zwar nicht in erster Linie Furcht
zu sein braucht, als vielmehr Verehrung für das Wunderbare, das in
uns schafft und wirkt und das uns bald den bittern Kelch des Leidens
schenkt, bald aber auch uns trinken lässt von dem goldenen Überfluss
der Welt.

Benutzte Literatur:
G. F. Lipps: Grundriss der Psychophysik. — Wundt: Völkerpsychologie. —

Grimm : Märchen. Sagen. Märchen, 3. Bd., Anmerkungen. Deutsche Mythologie. —
Bechstein: Märchen. — F. v. d. Leyen: Das Märchen. Die schönsten Märchen der
Welt. — H. Baumgartner: Was ist die Seele? (Zürcher Diss). •— Th. Benfey: Pant-
schatantra. — S. Freud: Traumdeutung. — Haas: Bilderatlas zur Religionsgeschichte.
— Rank: Psychanalytische Beiträge zur Mythenforschung. Die Lohengrinsage. —
K. Spiess: Das deutsche Volksmärchen. — C. v. d. Steinen: Unter den Naturvölkern
Zentralbrasiliens. ¦— Wuttke: Volksaberglauben.

* * * BÜCHERBESPRECHUNGEN * * *

Schweizergeschichte für Bündnerschulen.1) Irre ich nicht, so hat sich jüngst
kein Geringerer als Thomas Mann dahin geäussert, dass das Ästhetische ein für
allemal vorbei und das Religiöse am Durchbrechen sei, und dass ihn, von diesem
Tiefsten und Letzten erfasst — historische Stoffe beschäftigen. Es wäre
unschwer, das wachsende Interesse am Geschichtlichen nachzuweisen! Übrigens
erinnert man sich des Pädagogikbuches, das dem Geschichtsunterricht Weckung
des sympathischen, sozialen und religiösen Interesses zuschreibt und einen
Ehrenplatz unter den Unterrichtsfächern bestimmt. Es ist angesichts solcher
Wertschätzung der Historie begreiflich, wenn die Auseinandersetzungen über
eine Reform des Geschichtsunterrichtes und der Geschichtslehrbücher weitergehen.

Indessen ist dem Lehrer, dem das Geschichtsfach zu einem Sorgenkind
geworden ist, damit nicht geholfen; er schaut nach bereits vorhandenen
Lehrbüchern aus, in denen der neue Geist die Flügel regt.

Die Schweizergeschichte für Bündnerschulen, die dieser Tage im Verlag
Schuler, Chur, erschienen ist, wird auch ausserhalb Graubündens lebhaftes
Interesse finden. Der Verfasser, Dr. Friedrich Pieth, Kantonsbibliothekar und
Lehrer an der Bündner Kantonsschule, hat daran die freien Stunden von sieben
— wahrlich nicht magern — Jahren verwendet. Bescheiden und mit leisem
Humor sagt er im Vorwort, seine „Geschichte" dürfte insofern originell sein,
als sie rückwärts geschrieben worden sei. 1918 erschien (im gleichen Verlag) als
Sonderdruck aus dem Bündner Realienbuch für das 8. und 9. Schuljahr der
zweite Teil, der die Schweizergeschichte seit dem Bauernkrieg enthält. Nun
liegt der erste Teil vor (dessen Würdigung uns beschäftigt), der, eine
Sonderausgabe der Geschichtsbearbeitung des 5., 6. und 7. Bündner Lesebuches, den
altern Zeitraum umfasst. Der aus rein äussern Gründen eingeschlagene Gang
der Revision bündnerischer Lehrmittel bedingte diese Reihenfolge, die sich
übrigens mit historischer Betrachtung sehr wohl verträgt und von der der
Verfasser sagt, sie habe seiner Geschichtserzählung mehr genützt als geschadet.

Mit Recht spricht Pieth von Geschichtserzählung, nicht Darstellung. Wie
die guten Erzähler älteren Stils überschreibt er seine Kapitel konkret und meist

*) Pieth, Schweizergeschichte für Bündnerschulen, F. Schuler, Chur 1926.

309


	Märchenhafte Seelenvorstellungen : 2. Teil

