
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 10

Artikel: Die Persönlichkeit Senecas : 2. Teil

Autor: Frey, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


keit des Lehrers und seiner Methode, den Glauben an den hohen
sitthchen Wert unseres Berufes, der, auch wenn er da und dort zur
Überschätzung führte, immer noch besser ist, als der Zweifel und
die Verwirrung, die heute in vielen Köpfen spuken. In dieser Zeit des
Niederreissens einerseits, der Jagd nach materiellen Gütern andererseits

muss der Lehrer, dem es ernst ist mit seinem Berufe, aufbauen
helfen, Vertrauen säen und für ideelle Güter begeistern.

Die Persönlichkeit Senecas.
Von H. Frey, Zürich.

(Schluss) *

Wenn wir uns unserer zweiten Hauptfrage zuwenden, wie nämlich
dieses Temperament und diese Kraft sich mit der Umwelt auseinandergesetzt

habe, so müssen wir uns zunächst an Maßstäbe gewöhnen,
die uns fremd sind. Der für den Römer so bezeichnende konventionelle

Gegensatz von otium und negotium ist nicht identisch mit dem
auch uns wohl vertrauten Gegensatz von Aussen und Innen, oder
von Pflicht und Freiheit. Da die artes liberales als asozial gelten, als
persönliche Liebhabereien des Individuums, dürfen sie nicht Lebensinhalt

werden, und als Objekt der Pflicht bleibt nur der Staat, und
zwar wieder im allerengsten Sinn als Verwaltungsmechanismus
genommen. Wie jeder geistig begabte Mensch empfand auch Seneca
den Konfhkt zwischen dem durch die Pflicht gebotenen Handeln
und der von den persönlichen Bedürfnissen geforderten Übung und
Entwicklung der feineren seehschen Kräfte. Aber der Pflicht folgen
konnte für ihn, wie für jeden Römer seines Standes nur eines heissen:
Er musste Staatsmann werden. Wurde er es aus Pflichtgefühl allein
oder auch aus Leidenschaft? An vielen Stellen seiner Schriften
fordert er die actio — aber er folgt damit nur stoischer Lehre, und
ob sein Herz bei der Sache ist, wissen wir nicht. Daneben steht
eine Schrift, welche die Lösung vom Staat beredt und mit Wärme
empfiehlt, und ähnliche Gedanken hat er auch sonst oft ausgesprochen.
Erst eine Summe von Einzelbeobachtungen wird uns erlauben, die
Frage zu beantworten. Zweimal ist Seneca vom öffentlichen Leben
ausgeschlossen gewesen, beide Male gegen seinen Willen; zuerst durch
seine Verbannung nach Korsika, dann nach seinem Sturz unter Nero.
Dass er unter seiner Untätigkeit in Korsika unerträglich litt, zeigt
seine bis zur Selbsterniedrigung herabsteigende Schrift an Polybius,
mit der er augenscheinlich Begnadigung zu erwirken hoffte. Aber es
gibt stärkere Beweise. Seneca ist nie ein starrer Theoretiker gewesen.
Mit jenen knorrigen Oppositionsmenschen, die durch ihr ruppiges
Auftreten Verachtung, durch die Masslosigkeit ihrer Forderungen
Hass ernteten, hat er nie gemeinsame Sache gemacht, „Ungepflegte
Kleidung, langes Haar, den Bart, den Krieg gegen silbernes Gerät,

*) Siehe Heft 9.

286



das Schlafen auf dem harten Boden und all die Dinge, die ein
verkehrter Ehrgeiz sucht, sollst du meiden. Schon der Name der
Philosophie ist verhasst genug, auch wenn sie massvoll gehandhabt wird.
Was soll werden, wenn wir anfangen uns dem Verkehr mit den
Menschen zu entziehen? Im Innern mag alles anders sein, unser Äusseres
soll die Menge nicht befremden. Das verspricht ja die Philosophie
vor allem: gesunden Menschenverstand, Menschlichkeit und Geselligkeit.

Dazu wird uns aber die äusserliche Verschiedenheit nicht
kommen lassen." Nur keine Brücken abbrechen, die zum Leben,
die zu den Menschen hin führen könnten, das ist, wenigstens während
langer Jahre ein leitender Gedanke, ja mehr, seine instinktive Regung
gewesen. Man hat ihn einen Kompromissmenschen genannt; das wäre
dann richtig, wenn er von einer als nötig erkannten Forderung aus
Gründen sogenannter Realpolitik Wesentliches preisgegeben hätte.
Aber davon kann gar keine Rede sein. Immer wieder spricht er es
aus: „Ich bin kein vollkommener Mensch und werde es nie sein. Der
wahre Weise ist so selten wie der Vogel Phönix." Die gleiche weit-
kluge Mässigung zeigt er aber in der Beurteilung der Mitmenschen.
Immer wieder treffen wir neben den rigorosen Forderungen der Schule,
meist deutlich von ihnen getrennt und bestimmt für ihn und andere
Philosophen „zweiten Ranges", solche nicht aus der Theorie, sondern
aus der Berührung mit dem Leben erwachsenen Beobachtungen und
Regeln, die für seinen Kontakt mit dem Leben, aber auch für seinen
Willen zum Kontakt zeugen. Seine Menschenkenntnis zeigt sich in
einer Fülle feinster psychologischer Beobachtungen, ebenso wie in der
Meisterschaft subtilster Menschenbehandlung. Dem Annäus Seneca,
der ihm ganz besonders nahe stand, empfiehlt er in einer schweren
Krisis die actio als Heilmittel, er warnt eindringlich vor einem zu
raschen Verzicht. „Das schlimmste aUer Übel ist es, aus der Zahl der
Lebenden zu scheiden, bevor du stirbst." Gewiss haben wir kein
Recht, aus einer paränetischen Schrift einen solchen Satz als
Glaubensbekenntnis herauszugreifen; aber wir können auch zeigen, wie Seneca,
sozusagen gegen seinen WiUen. immer wieder dem Leben verfällt, auch
wo er es bekämpft. Es ist hübsch zu beobachten, wie er mitten in
einer Deklamation über die Unfruchtbarkeit antiquarischen
Sachwissens mit vollem Ernst selbst eine recht belanglose Sachanmerkung
beisteuert, wie er unmittelbar nach der Verspottung juristischer
Haarspaltereien seinen eigenen juristischen Scharfsinn an die Klärung
eines schwierigen Sachverhaltes wendet, oder wie er, was ihm sehr
oft widerfährt, trotz aller Ablehnung nutzloser Stildebatten bei jeder
Gelegenheit, selbst der unpassendsten, den sachkundigen und strengen
Stilkritiker hervorkehrt. In diesen Zügen verrät sich ein Sachinteresse,

das stärker ist als jede Theorie. Dieses Sachinteresse fasse ich
als eine niedrige Erscheinungsform jener Weltzugewandtheit, die er
theoretisch verficht und praktisch verwirklicht. Ihr folgend spricht
er beredt, wenn auch mit überkommenen Argumenten für Reichtum,
Gesundheit und Macht als die Voraussetzungen zu einem in die
Weite greifenden, auf Wirkung zielenden Leben. Sachinteresse verrät

287



sich, neben anderem, in seinem Sammeleifer, in seiner noch im Alter
lebendigen Freude an der Landwirtschaft, von der er als seinem
artificium spricht, in seiner Lust zum Handeln und Wagen, in der
Leidenschaft, mit der er in früheren Jahren seine kaufmännischen
Geschäfte betrieb. Die höchste Verfeinerung und zugleich die
eigentümlichste Gestaltung hat dieser Tätigkeitstrieb gewonnen in einer
seltsamen Neugier und Lust zu erfahren, was man denn eigenthch
aushalten könne. Lieber leiden, als es bequem haben, das ist der
eine Ausdruck für diese Stimmung, der andere, dass Leiden eigenthch
ein Vorzug sei, weil es die Möglichkeit zur Entfaltung letzter seelischer
Fähigkeiten mit sich bringt, die sonst ungenützt und unerprobt
bleiben. Wenn dieser Abenteuersinn gelegentlich sich Gefahr
herbeiwünscht oder die eigene Todesstunde in der Phantasie scheu umkreist,
weil er fühlt, dass hier das letzte Wort über seine Echtheit gesprochen
werden wird, so können wir wohl folgen. Aber seltsam frostig berührt
es uns, wenn die Erlebnisse nur noch als Belastungsproben gewertet
werden: „Woher weiss ich, wie gefasst du den Verlust von Kindern
tragen wirst, wenn du noch alle, die du aufgezogen hast, um dich
siehst?" Hier hat die Dienstbarmachung der Welt und des Lebens
für die Zwecke des eigenen Ich wohl die seltsamste Gestalt
angenommen.

Wie hat sich dieser Mann, dem Leben rastlos tätig sein hiess,
nun damit abgefunden, als ihm zum zweiten Male das otium
aufgezwungen wurde? Nach der Tradition hat er auch diesmal nicht
verzichtet. Seneca soll in die Verschwörung des Piso eingeweiht,
ja als Princeps in Aussicht genommen gewesen sein. Die Richtigkeit
dieser Angaben lässt sich nicht nachprüfen; zu unserm Bilde würden
sie stimmen. Was uns vor allem angeht, ist dies, dass auch jetzt das
Interesse an der Selbsterhaltung und ihrer höheren Form, der
Selbstentfaltung ungeschwächt ist, und dass die Philosophie auch jetzt,
wenn schon mit anderen Mitteln, diesem Grundbedürfnis dienen muss.
Man erwartet den Paradestücken stoischer Philosophie zu begegnen,
der rachsüchtigen Entlarvung aUer Scheingüter, dem Bekennerstolz,
der zur Schau getragenen Sicherheit. Nichts von alledem steht im
Vordergrund. Mit ebenso viel Feinheit wie Vorsicht warnt er davor,
die Aufmerksamkeit der Menschen auf sich zu lenken. Mit fast
pedantischer Ängstlichkeit wird ein Gut gesucht, das uns unter ahen
Umständen gewahrt bleibt; das Bedürfnis nach Sicherungen zeigt
sich auf Schritt und Tritt. Die einzige Aufgabe, die man ihm gelassen
hat, die Vorbereitung auf den Tod, wird mit einer zähen Energie
angepackt, die deuthch verrät, dass Allertiefstes hier mitgetroffen worden

ist. Vor allem aber ist erstaunlich, wie sofort neue Zielsetzungen
erfolgen, die durchaus in der Richtung der früheren Lebenshnie hegen.
Unerträglich der uns so vertraute Gedanke, geniessend sich an den
schönen Dingen der Natur und Kunst zu erfreuen. Wenn uns denn
doch nur Wissen statt Leben gebheben ist, dann soU es wenigstens
die edelste Art des Wissens sein, die wir kennen; so stürzt sich der
Greis mit Jugendfeuer auf die Erkenntnis der Natur. Unerträglich
288



auch der Gedanke, stoische Lehre, die ja nur eine Art Technik der
Lebensführung sein will, einfach hinzunehmen und ihr schuldig
verpflichtet zu sein. Die Freiheit eigener Erweiterung muss gewahrt
bleiben und immer wieder sucht er den Punkt, wo selbständige
Leistung noch denkbar ist; die Möglichkeit des Mittuns ist wichtiger
als der Inhalt des Systems. Ja, diese ganze Philosophie wird ihm zum
Werkzeug, um eben das zu erreichen, was ihm die Ungunst der Zeit
jetzt versagt, Wirkung und Nachruhm. Seltsam ist es zu sehen, wie er
die eigene Fähigkeit das eben Gelernte darzustellen und zu bereichern
als etwas so Selbstverständliches betrachtet, dass er ihre Übung auch
den Schülern empfiehlt. Die befreiende Wirkung der Lehre tritt
zurück, die Lehre wird ein letztes Mittel zur Tat. Es ist der alte Seneca
in seinem ungebrochenen Lebenswillen, der alle Lebenskreise und alle
Wissensweiten diesem einen höchsten Zweck dienstbar macht. —
Einmal hat freihch auch er die Vollkommenheit, nach der er nicht
mehr zu greifen wagte, erreicht, in der Stunde des Sterbens. Das reine
Bild des Weisen, das selbst bei einem Tacitus uns ungetrübt
entgegentritt, zeigt, dass er in richtiger Ahnung von dieser Stunde eine
letzte Möglichkeit zur Vollendung erwartete. Aber ist es nicht, ob als
die misshandelte Natur sich noch einmal aufbäumte, wenn der zum
Tode Bereite, durch Leiden und Entbehrung Entkräftete auch jetzt
nicht sterben kann?

In einer seiner schönsten Schriften, die durch die Feinheit der
Beobachtung, durch die Fülle lebenskluger Bemerkungen besonders
ausgezeichnet ist, in der er einem lieben Freund den ganzen Reichtum
seiner Erfahrung hilfreich darbietet, biegt der Gedanke am Schluss
scheinbar willkürlich um; eben noch hat er die Überwindung aller
Schwierigkeiten durch verstandesmässige Überlegung gelehrt und
unvermittelt steht daneben die Einsicht, dass das Beste, was dem
Menschen zuteil werden kann, das Höchste, was er leisten wird,
aus einem Urgrund der Seele aufquillt, der jeder rationalen Einwirkung

verschlossen bleibt. Einsam scheint dieses Bekenntnis aus der
Masse der von Seneca vertretenen Lehren herauszuragen, die alle doch,
ob stoisch oder epikureisch, an die erlösende Kraft der ratio glauben.
Meine Ausführungen wollten zeigen, dass dieses irrationale Element
in Senecas Leben allerorten durchbricht. Damit Hesse sich wohl auch
die besondere Stellung umschreiben, die Seneca unter den Stoikern
einnimmt. Der reine Stoiker, der vollkommene Weise, ist ja
überhaupt kein Mensch mehr, sondern halb Gott, halb Maschine, eine
Abstraktion. Aber auch gegenüber menschlich so hohen Werten,
wie sie Mark Aureis schwermütiger Ernst, Epiktets herrliche Freiheit
und Ergebenheit darstellen, behält Senecas Unausgeglichenheit ihre
Bedeutung, wenigstens für uns. Denn dem Leben, wie wir es empfinden,

mit all seinen Reizen und seinen Gefahren, steht er näher.

289


	Die Persönlichkeit Senecas : 2. Teil

