
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 10

Artikel: Der Schulreformgedanke in der Westschweiz

Autor: Keller, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Schulreformgedanke in der Westschweiz.
Von E. Keller, Bern.

Man darf wohl behaupten, dass der berüchtigte „Graben", der sich
während des Weltkrieges zwischen welsch- und deutschschweizerischer
Mentalität in besorgniserregender Weise aufgetan, heute wieder völlig
ausgeebnet ist. Die Gemüter haben sich beruhigt; man lernte sich
wieder verstehen.

Allein, auch wenn das gegenseitige Zutrauen wieder überall
eingekehrt ist, so bleibt damit das wahre, tiefe Sichverstehen noch keineswegs

für alle Zukunft verbürgt; es sollte vielmehr beständig gehegt
werden dadurch, dass wir uns immer wieder vertraut machen mit den
geistigen Strömungen und Bestrebungen, denen sich unsere Mitbürger
jenseits der Sprachgrenze hingeben. Es ist kaum zu befürchten, dass
wir darüber unsere Eigenart einbüssen, wohl aber kann der echte
Schweizersinn durch solche geistige Anregung von hüben und drüben
nur gefördert werden. Der Lehrerschaft, die der Zukunft des Landes
geistige Führerin sein soll, steht es denn auch besonders wohl an, wenn
sie hierin mit gutem Beispiel vorangeht. Wir Erzieher an unserem
deutschen Landesteil sollen uns vornehmlich auch darum kümmern,
was an Reformen und Fortschritten auf dem Gebiete der Erziehung
in der Süd- und Westschweiz geplant und geleistet wird und was davon
auch für unsere Verhältnisse nachahmenswert wäre. Wir dürfen uns
dabei getrost darauf verlassen, dass auch von welscher Seite Gegenrecht

gehalten wird.
Aus diesen Erwägungen heraus möchten wir heute versuchen, den

Lesern der „Schweiz. Päd. Zeitschrift" zu zeigen, wie sich namhafte
Vertreter der Wissenschaft und Praxis, ja auch der Kritik, in der
Westschweiz zu den grossen Fragen der Schuheform, der Arbeitsschule usw.
stellen.

I. Da meldet sich ein alter Ankläger der öffentlichen Schule,
H. Roorda, neuerdings zum Wort1). Zwar tönen seine Anklagen nicht
mehr so scharf und seine Reformvorschläge nicht mehr so zuversichtlich

wie anno 1918, da er den schwersten Vorwurf gegen den Lehrerstand

erhob2). Diesmal will er nur sagen, was seiner Ansicht nach in
unserm Schulbetrieb schon heute besser gemacht werden könnte. Er
fühlt selbst, dass die Schule der Zukunft, die ihm vorschwebt, wohl
gar nicht durchführbar ist. Darin müssen wir ihm ja recht geben, dass
längst anerkannte pädagogische Grundsätze auch heute noch bei
weitem nicht immer und überall angewandt werden und dass manche
Fortschritte sich bedenklich langsam Bahn brechen. Statt wirklich

1) H. Roorda. Avant la grande réforme de l'an 2000. (Payot, Lausanne.) 1925.
2) H. Roorda. Le pédagogue n'aime pas les enfants. (Payot, Lausanne.)

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1926.— 19 281



dem Grundsatz: „Non multa, sed multum" nachzuleben, sucht jeder
„Spezialist" seine Fachgelehrsamkeit von A—Z auszukramen. Keiner
will ernstlich abbauen. Roorda hält es für Unsinn, dass allen
Mittelschülern die gleichen Dosen Latein, Mathematik, Geschichte usw.
verabfolgt werden. Die Schule sollte viel mehr der verschiedenen
Begabung, wie auch dem Berufsziel, dem die Schüler zusteuern, Rechnung

tragen. Jedes Kind soll seine besondern Naturanlagen, die durch
geeignete Tests zu eruieren wären, gehörig entwickeln können und sein
Charakter sollte günstig beeinflusst werden. Freilich, wie das zu
machen sei, dass in grossen Schulklassen die Schwächsten das
Notwendige sicher erlernen, aber auch die Gescheitesten stets den ihnen
gebührenden Teil abbekommen, das ist nicht leicht zu sagen. Roorda
meint, es wäre schon viel gewonnen, wenn in jeder Stunde einige
Minuten darauf verwendet würden, die Schüler in helle
Verwunderung, in Erstaunen zu setzen. Und dann möchte er nur
frohe Gesichter sehen, nur Köpfe, die sich — wie beim Spiel —
leidenschaftlich mit den Problemen beschäftigen, die ihnen vorgelegt werden.

Mit besonderm Nachdruck nimmt der Kritiker das Latein „ins
Gebet". Dabei wendet er sich nicht gegen die wirklich guten „Lateiner",
wohl aber gegen deren Nachbeter, die — ihrer Unzulänglichkeit zum
Trotz — behaupten, dass ohne Latein keine wahre Bildung möglich
sei. Er macht sich lustig über die Behauptungen in der „Schweiz.
Ärztezeitung" (vom 17. Februar 1922), dass nur die humanistischen
Studien imstande seien, aufopferungsfällige Ärzte heranzubilden, die
das Herz auf dem rechten Fleck haben (des médecins de cœur), dass
das Latein zur Heranbildung des kritischen Sinnes unerlässlich
(11. November 1921), dass dieses Studium „uneigennützig" sei (als
ob niemand jemals materiellen Vorteil daraus zu ziehen hoffte, als ob
man sich nicht auch für andere Fächer begeistern, an ihnen Kopf und
Herz bilden, ja für sie zum Märtyrer werden könnte; als ob der
„lateinisch" gebildete Arzt sein Honorar uneigennütziger berechne usw.).
„Die Erfahrung hat übrigens gelehrt," sagt Roorda, „dass begabte
junge Leute, die das Lateinstudium erst mit 15 Jahren beginnen,
mittelmässige Kameraden, die 3 bis 5 Jahre früher damit anfingen,
ziemhch rasch eingeholt haben."

Als unerlässliches Wissen, das jedes Schulprogramm an die Spitze
stellen soll, bezeichnet Roorda die Muttersprache und das bürgerliche

Rechnen. Hierin hat jeder Schüler „seinen Mann zu stellen".
Den übrigen Schulstunden aber soll er beiwohnen dürfen, ohne auf
Schritt und Tritt kontrolliert, examiniert und blamiert zu werden
(Zeichnen, Singen, physische Erziehung, Fremdsprache). Eine wichtige

Fachgruppe wäre: „Der Mensch in der Natur und in der
Gesellschaft". Hier sollten freigewählte Charakterbilder aus der
Geschichte, der Literatur, der Moral, der Geographie und den
Naturwissenschaften geboten werden. Aber um alles nur keine „Cours
complets"! Was den Schüler (und selbst den Lehrer) nicht interessiert,
darf füglich weggelassen werden. Eine einzelne lichtvolle, fesselnde
Stunde prägt sich dem Geiste des Schülers vielleicht lebhafter und

262



dauernder ein als ein ganzer Lehrgang. Und dann fort mit allem Wortkram!

Als besondere Programmpunkte der Zukunftsschule erwähnt
Roorda noch: a) Beobachtung und Experiment; b) Bildung
der Urteilskraft und des logischen Denkens. Weil das Viel-
wissenmüssen ein ruhiges, gediegenes Arbeiten oft zur Unmöglichkeit
macht, bestehen heute viele Schüler die Matura, die keineswegs über
sicheres Wissen und klare Gedanken verfügen; denn sie fanden nie
Zeit, die Probleme, mit denen sie sich befassen mussten, ernst und
ruhig zu durchdenken. Wie der Bauer geduldig wartet, bis das Korn
reif geworden, wie die Mutter behutsam das langsame Wachstum
ihres Kindes verfolgt, so sollte Geduld auch der Wahlspruch des
Lehrers sein. Er soll mehr die Erfährung reifen, die Selbstbetätigung
gewähren lassen. Statt alles mit Noten zu taxieren und den Schüler
stets mit intelligenteren Kameraden zu vergleichen, mache man ihm
Mut, zeige ihm, worin er sich gebessert hat, kurz, man stimme ihn
fröhlich, und seine Leistungen werden sich bessern. Für die
hochbegabten Schüler aber, die solcher Aufmunterung nicht bedürfen,
gründe man Spezialschulen, wo sich ihre Gaben voll und frei
entfalten können; eine solche Gründung würde sich reichlich lohnen.

IL Ein eifriger Sekundant ersteht dem Kritiker Roorda in dem
Psychologen Professor Ed. Claparède. In überzeugender Weise
verficht dieser im Pädagogischen Jahrbuch1) die Idee, dass das Wissen,
das heute viel zu sehr betont wird, dem Denken untergeordnet werden
sollte. Wissen und Denken („la pensée et le savoir") müssen zwar
ein engverbundenes Paar bilden; doch hat das Wissen, das unsere
oder der ganzen Menschheit Erfahrung darstellt, nur insofern seinen
Wert, als es die Stützpunkte zum Denken liefert. Nun wird aber in
der Schule sehr viel Wissen gelehrt, das im Leben nie verwertet werden
kann und dieser unnütze Ballast verflüchtigt sich zumeist schon bald
nach dem Examen. Dabei wird aber die Ausbildung des Verstandes,
des Denkens arg vernachlässigt. Ja, in der heutigen Schule verlernt
das Kind geradezu das Denken, da es weiss, dass es immer nur auf
sein Wissen geprüft wird. Freilich wird man die Dosis Verstand, die
jedem von der Natur gegeben ist, kaum je merklich vermehren können;
wohl aber kann man den Schüler lehren, aus seiner Intelligenz den
grösstmöglichen Nutzen zu ziehen. Dazu ist aber unerlässlich, dass
man ihn selber suchen, forschen lässt. Statt dessen erzieht man ihn
geradezu zur Denkfaulheit. Sein Wunsch, selber zu denken, zu ver-

l) Annuaire de l'Instruction publique en Suisse (XVIe Année) 1925. (Payot & Cie.).
Das „Jahrbuch" enthält ausser der genannten Abhandlung ,.La pensée et le savoir",
noch folgende Beiträge: E. Briod: L'Ecole active et l'enseignement secondaire. —
Felix Bonjour: Les examens fédéraux de maturité. — Ch. Ad. Barbier: L'enseignement

de la sténographie à l'école primaire. — L. Jaccard: L'inspectorat des écoles
dans la Suisse romande. —Dr. Denzler: L'assistance des enfants dans le canton de
Fribourg. — L. Henchoz: L'hygiène scolaire, und als Anhang: Chronique scolaire:
Les cantons romands en 1924—25.

283



stehen, wird erstickt. Schliesslich betet er kritik-, ja gedankenlos
nach, was andere gedacht haben.

Claparède schreibt diese Entwicklung der Dinge einer falschen
Psychologie zu, die er Herbart in die Schuhe schiebt, der der
Erkenntnis den Vorrang vor dem Denken eingeräumt habe. Nach ihm
sei die Form mehr als der Gehalt geschätzt worden. Bei einer solchen
Einstellung werde aber auch das Wissen nicht gefestigter; denn nur
das Wissen, das einem wahren Bedürfnis entspringt, bleibe uns
dauernd eingeprägt. Wirkliches Wissen sei nicht nur ein Erinnern;
es müsse erlebt sein. Nur was einen Wert für unser Leben hat, wofür
wir wahres Interesse aufbringen, prägt sich uns leicht ein. Versetzen
wir den Schüler in die Lage, wo er gewisse Kenntnisse durchaus
nötig hat; dadurch helfen wir ihm diese Kenntnisse gern aufnehmen
und leicht behalten. Besser noch, als den Verstand entwickeln und
den Geist mit vielerlei Wissen bereichern, ist es, ihm Arbeits- und
Lernfreude beizubringen, ihn zu eigener Arbeit anzuregen. Man sollte
also nichts unterrichten, bevor man den Wunsch geweckt hat,
Genaueres darüber zu erfahren. (Wenn Hr. Claparède aber meint, die
Schüler sollten sich z. B. in einer Kinovorstellung Anregung und
Interesse für irgendeinen Gegenstand holen, so stimmt uns das etwas
nachdenklich, und wenn er rät, sie mögen in einer — wohl sehr reich
dotierten! — Schülerbibhothek das Material für ihre selbständigen
historischen und sonstigen „Forschungen" zusammensuchen, so fragen
wir uns, ob sich die jungen „Forscher" dabei nicht gegenseitig arg in
die Quere kommen mussten.)

Übrigens haben die Ideen des Genfer Professors, die er in einem
Vortrag in Lausanne entwickelte, und wobei er sich des öftern auf
H. Roorda berief, den Eindruck erweckt: „Le psychologue n'aime
pas les régents" und bei der waadtländischen Lehrerschaft einem
energischen Protest gerufen.

III. Im genannten Jahrbuch erhielt denn auch Herr E. Briod,
der bewährte Fremdsprachmethodiker, das Wort, um sich mit Herrn
Professor Claparède auseinanderzusetzen. Briod verwahrt sich vorerst

dagegen, dass die öffentliche Schule heute noch auf der ganzen
Linie mit all den Mängeln behaftet sei, die man ihr andichtet; er
warnt auch ernstlieh davor, angehenden und jungen Lehrern gegenüber

die zum grössten Teil doch bewährte bisherige Praxis so
ablehnend, mit solcher Skepsis zu behandeln und mit Sarkasmen zu
überschütten, wie das geschehen, während man doch nichts Erprobtes,
Besseres als Ersatz zu bieten wisse. Denn — wohlverstanden! — auf
die Frage, was denn der Psychologe an Stelle der sogenannten
Lernschule setze, lautete die Antwort einfach: Das Spiel. „Einen
Schulmeister, der nicht spielen kann, den sehe ich nicht an!" so tönt's da,
nur mit etwas andern Worten. „Warum," meint er Herrn Briod gegenüber,

„sollte nicht auch der Fremdsprachlehrer einem Teil seiner
Stunden die Form des Spiels verleihen, indem er Kasperle-Theater
spielen oder ein Lustspiel lernen und aufführen lässt?" Da fragt Herr
Briod mit Fug, ob sich der Psychologe auch Rechenschaft gebe, welche

284



Unsumme von Arbeit in lebendiger, abwechslungsreicher Gestaltung
des Verfahrens (wobei Interesse und Arbeitsfreude sich gegenseitig
wecken und stützen) vorangehen muss, bis die Schüler ein „Lustspiel"
richtig verstehen und spielen können1). „Übrigens ist keineswegs jedes
Spiel fröhlich und so braucht auch nicht jede Arbeit langweilig zu
sein" (Briod).

Und auch darin erntete Professor Claparède keine Zustimmung,
wenn er behauptete, Herbart habe sein ausgeklügeltes System leider
nicht erlaubt, dem Interesse (dem Bedürfnis, zu wissen und zu
verstehen) den richtigen Platz im Unterricht anzuweisen; bei ihm sei
das Interesse eher die Folge als der Beweggrund des Studiums einer
Frage. Eine „Lektion" über die Kokosnuss würde nach Herbart
(„Vorbereitung") an alle schon bekannten Früchte (Nahrungsmittel)
erinnern, um so das Interesse für die exotische Frucht zu wecken,
während man (nach Claparède) überhaupt nicht von dieser reden
sollte, ehe die Schüler „zufällig" ein Exemplar gesehen und sich
lebhaft dafür interessiert haben und dies durch eine Menge Fragen und
durch neugierige Blicke bekunden. Statt der Betätigung (action) die
Hauptrolle zuzuweisen, lege Herbart zu viel Gewicht auf die
„Darbietung". Überhaupt, diese formalen Stufen! Worauf Briod
erwidert, dass man heute durchaus nicht mehr derart unter Herbart-
schem Einfluss steht, wie sein Partner wähnt; dass man auch von
verschiedenen Vorläufern Herbarts: Rousseau, Pestalozzi u. a. etwas
gelernt hat; dass man aber auch Herbart nicht für allen seither
verübten Formalismus verantwortlich machen darf; dass auch die
Herbartianer jede Art von Zwangsjacke abgestreift und dass sie die
fünf formalen Stufen (die übrigens von Ziller, nicht von Herbart
eingeführt wurden) längst auf drei reduziert haben: 1. Anschauung,
Beobachtung, Erfahrung (Analyse), mit viel Betätigung des Schülers
im Fragen, Nachforschen usw. 2. Zusammenfassung, Verallgemeinerung

(Synthese). 3. Anwendung, Verwertung der erworbenen Kenntnisse.

Und auch diese Stufenfolge braucht nicht starr innegehalten
zu werden. Wahrscheinlich würde heute ein Lehrer weder die Herbart
zugeschriebene, noch die von Claparède vorgeschlagene Behandlung
der Kokosnuss befolgen. Eines aber steht fest: Herbart hat den
Regeln, den VeraUgemeinerungen, die früher stets im Vordergrunde
standen, die Beobachtung, die Erfahrung vorangestellt, und er hat
gezeigt, welch hohen Wert das Interesse im Unterricht haben kann.
Er hat nicht nur gelehrt, wie wertvoll die methodische Einheitlichkeit

ist, sondern von ihm haben wir die Konzentration und die Evolution,

denen die experimentelle Psychologie doch auch zustimmt.
„Von ihm haben wir aber auch das tiefe Gefühl der Verantwortlich-

1) Ein ähnliches Kopfschütteln verursachen uns verschiedene andere
„praktische" Vorschläge des Genfer Gelehrten. Um das Interesse für den 2. punischen Krieg,
der für die Schüler nicht viel „Anziehendes" an sich habe zu wecken, möchte er
u. a. die Aufgabe stellen, an Hand von Karten und vieler einschlägiger Literatur
(von Polybios und Titus Livius bis Bädeker) den Weg zu erforschen, den Hannibal
über die Alpen genommen.

285



keit des Lehrers und seiner Methode, den Glauben an den hohen
sitthchen Wert unseres Berufes, der, auch wenn er da und dort zur
Überschätzung führte, immer noch besser ist, als der Zweifel und
die Verwirrung, die heute in vielen Köpfen spuken. In dieser Zeit des
Niederreissens einerseits, der Jagd nach materiellen Gütern andererseits

muss der Lehrer, dem es ernst ist mit seinem Berufe, aufbauen
helfen, Vertrauen säen und für ideelle Güter begeistern.

Die Persönlichkeit Senecas.
Von H. Frey, Zürich.

(Schluss) *

Wenn wir uns unserer zweiten Hauptfrage zuwenden, wie nämlich
dieses Temperament und diese Kraft sich mit der Umwelt auseinandergesetzt

habe, so müssen wir uns zunächst an Maßstäbe gewöhnen,
die uns fremd sind. Der für den Römer so bezeichnende konventionelle

Gegensatz von otium und negotium ist nicht identisch mit dem
auch uns wohl vertrauten Gegensatz von Aussen und Innen, oder
von Pflicht und Freiheit. Da die artes liberales als asozial gelten, als
persönliche Liebhabereien des Individuums, dürfen sie nicht Lebensinhalt

werden, und als Objekt der Pflicht bleibt nur der Staat, und
zwar wieder im allerengsten Sinn als Verwaltungsmechanismus
genommen. Wie jeder geistig begabte Mensch empfand auch Seneca
den Konfhkt zwischen dem durch die Pflicht gebotenen Handeln
und der von den persönlichen Bedürfnissen geforderten Übung und
Entwicklung der feineren seehschen Kräfte. Aber der Pflicht folgen
konnte für ihn, wie für jeden Römer seines Standes nur eines heissen:
Er musste Staatsmann werden. Wurde er es aus Pflichtgefühl allein
oder auch aus Leidenschaft? An vielen Stellen seiner Schriften
fordert er die actio — aber er folgt damit nur stoischer Lehre, und
ob sein Herz bei der Sache ist, wissen wir nicht. Daneben steht
eine Schrift, welche die Lösung vom Staat beredt und mit Wärme
empfiehlt, und ähnliche Gedanken hat er auch sonst oft ausgesprochen.
Erst eine Summe von Einzelbeobachtungen wird uns erlauben, die
Frage zu beantworten. Zweimal ist Seneca vom öffentlichen Leben
ausgeschlossen gewesen, beide Male gegen seinen Willen; zuerst durch
seine Verbannung nach Korsika, dann nach seinem Sturz unter Nero.
Dass er unter seiner Untätigkeit in Korsika unerträglich litt, zeigt
seine bis zur Selbsterniedrigung herabsteigende Schrift an Polybius,
mit der er augenscheinlich Begnadigung zu erwirken hoffte. Aber es
gibt stärkere Beweise. Seneca ist nie ein starrer Theoretiker gewesen.
Mit jenen knorrigen Oppositionsmenschen, die durch ihr ruppiges
Auftreten Verachtung, durch die Masslosigkeit ihrer Forderungen
Hass ernteten, hat er nie gemeinsame Sache gemacht, „Ungepflegte
Kleidung, langes Haar, den Bart, den Krieg gegen silbernes Gerät,

*) Siehe Heft 9.

286


	Der Schulreformgedanke in der Westschweiz

