
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 9

Artikel: Märchenhafte Seelenvorstellungen

Autor: Klauser, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Märchenhafte Seelenvorstellungen.
Von Dr. Walter Klauser.
Des Menschen Seele gleicht dem Wasser,
vom Himmel kommt es, zum Himmel steigt es,
und wieder nieder zur Erde muss es, ewig wechselnd.

Dieser ewige Wechsel, von dem der Dichter singt, ist uns Erwachsenen

des 20. Jahrhunderts selbstverständlich. Nicht aber dem
Menschen auf primitiver Geistesstufe: dem Kind und dem Wüden. Die
Vorstellung, dass das Wasser verdunstet, und dass Wolken und Nebel
nichts anderes sind als eine Anhäufung von unendlich kleinen
Wassertropfen, ist dem unentwickelten Geistesleben fremd. Da werden die
Wasser des Himmels deutlich geschieden von den Wassern der Erde,
und im Nebel wird ein Schleier, in den Wolken ein der Wolle ähnlicher
Stoff erblickt. Die Wolken werden zum Sitz der Engel oder gar, wie
in der germanischen Mythologie, zu menschenähnlichen Wesen, zu
Walküren. Auch der Künstler kümmert sich um die Frage nach
dem Zusammenhang der Dinge wenig. Er nimmt die Erscheinungen
so, wie sie sich ihm unmittelbar darbieten. So sieht auch er in den
Nebeln, die auf und nieder wallen, Frauengestalten, die einen Reigen
spielen, oder Reiter, die sich befehden. Zur Zeit des künstlerischen
Schaffens steht er gleichsam auf der Stufe des primitiven Menschen.

Diese Stufe kennzeichnet sich durch das zusammenhanglose
Erfassen der einzelnen Eindrücke, die wü von der Wüklichkeit
empfangen. Wenn ein kleines Kind einen Würfel zeichnen wül, reiht es
so, wie es die Dinge erlebt hat, Seite an Seite. Von einem Haus stellt
es, unbekümmert um die Möglichkeit der betreffenden Ansicht, drei
oder gar vier Seiten gleichzeitig dar. Genau gleich zeichnet der Wilde.
Und so wenig wie ein Kind imstande ist, ein Büd als Ganzes
aufzufassen, vermag dies der primitive Erwachsene zu tun. Beide sind
wohl in der Lage, über Einzelheiten (gelegentlich überraschend gut)
Auskunft zu erteüen, den Sinn des Ganzen aber verstehen und erfassen
sie nicht. Noch ein anderes Beispiel: Weder das Kind noch der Wüde
verfügen in ihrer Sprache und in ihrem Denken über AUgemein-
begrüfe. Sie kennen wohl rot und blau und grün, aber der Begriff
Farbe ist ihnen zunächst unbekannt. Sie kennen wohl emzelne Tiere,
nicht aber das Tier.

Diese Beispiele mögen genügen, um zu zeigen, dass der Mensch
auf primitiver Geistesstufe sich über den Zusammenhang der Dinge
kerne Rechenschaft gibt. Und das ist durchaus verständlich. Denn
das, was war täglich und stündlich, ja mit jedem Atemzug erleben,
ist eine unendliche Mannigfaltigkeit. Stets stürmen neue Eindrücke
auf uns ein, und jeder einzelne Gegenstand tut sich uns immer wieder
in neuen Daseinsweisen kund. Nicht zwei Erlebnisse gleichen einander.

Die Eindrücke, die wü von der Aussenwelt erhalten, zu ordnen
und in einen Zusammenhang zu bringen, das ist die Arbeit und die
Aufgabe unseres Geistes. Die Fülle unserer Erlebnisse bringt es mit
sich, dass dieses Verarbeiten der Eindrücke ein ziemlich fortge-
260



schrittenes Geistesleben voraussetzt. Je mehr wertvolle Verbindungen

geschaffen werden, je tiefer die Zusammenhänge reichen,
desto höher wüd das Geistesleben. Auf diesem Eingehen von
Zusammenhängen beruht die Tatsache der Entwicklung des einzelnen
Menschen, sowie der Menschheit. Zunächst aber bleibt das Büden
von Zusammenhängen aus. Der Mensch erfasst von der Wüklichkeit
nur einzelne Daseinsweisen, ohne nach dem Wohin und Woher zu
fragen, ohne auf den Zusammenhang alles Erlebens zu achten. Kmder
und Erwachsene auf primitiver Stufe verhalten sich ganz gleich,
so dass wü berechtigt sind, zwischen der Entwicklung des einzelnen
Menschen und der der ganzen Menschheit eine Parallele zu ziehen.

Die Stufe des zusammenhanglosen Erfassens einzelner Dinge ist
die Stufe des Märchens, denn wü können folgende Gesichtspunkte
als die Kennzeichen des Märchens auffassen:

1. Die Dinge im Märchen werden vereinzelt und zusammenhanglos
erfasst. Die Dinge sind von Gesetz und Regel frei. Das Märchen
kümmert sich daher nicht um die Frage der Möglichkeit.
(Rotkäppchen und die Grossmutter haben Platz ün Leibe des Wolfes. —
Sneewittchen erwacht, sobald der gütige Bissen aus dem Munde
entfernt ist. —¦ Zu der Gänsemagd spricht der tote Pferdekopf usw.)

2. Eine weitere Eigentümlichkeit des Märchens ist die Verwand-

lungsfähigkeit der Personen und Sachen, VorsteUungen, die dem
primitiven Denken, das sich um den Zusammenhang, um das
Werden nicht kümmert, entsprechen. (Der Prinz wird in einen
Bären verwandelt, das Brüderchen in ein Reh. —- Das Bäumchen
lässt einen Rock fallen. — Der Glasberg tut sich auf. — Aus
Stroh wüd Gold.)

3. Eine dritte Eigentümlichkeit des Märchens, auch wieder nur eine
Folge des primitiven Denkens, ist die Verdinglichung von
Eigenschaften, Zuständen und Beziehungen der Dinge. (Dass das Brot
genug gebacken ist, wüd bekannt gegeben, indem das Brot spricht.)

4. Schliesslich noch ein überaus wichtiger Punkt: Die Beseeltheit
aUer Dinge. Infolge des Wiederauflebens früherer Erlebnisse und
des Verwobenseins aUer Erlebnisse sind wü immer wieder geneigt,
das Leben, das wü an uns selbst verspüren, in andere Dinge
hineinzulegen, bzw. andern Dingen auch Leben zuzuschreiben. Das
kommt im Märchen mannigfach zum Ausdruck. (Ein toter Knochen
kann singen. — Die Blutstropfen können sprechen. Das Brünnleüi
spricht. — Das Messer rostet, wenn der Bruder stübt, es ist blank,
solange er lebt.)
Die Frage nach dem Ursprung der Märchen kann heute noch nicht

befriedigend gelöst werden. Es gab eine Zeit, in der man geneigt war,
alle Märchen nach Indien zu verlegen. Heute weiss man, dass diese
Auffassung zu einseitig gewesen ist. Neben Märchen, die unzweüel-
haft nach Osten weisen, gibt es auch solche, die bestimmt an emem
andern Ort entstanden sein müssen. Wenn Märchen in China und
Frankreich, in Schweden und Italien die nämlichen Züge enthalten,

261



ist es gar nicht gesagt, dass dies nur davon herrühre, weü sie alle
am gleichen Ort entstanden sind. Was zur Märchenbüdung führt,
ist im Seelenleben des betreffenden Volkes begründet. Nun sind aber
das Beleben der Dinge und das zusammenhanglose Erfassen von
Erlebnissen allgemeine Eigentümlichkeiten des primitiven Geisteslebens.

Das Märchen muss also entstehen, und es muss überaU in
ähnlichem Gewände auftreten, weü die Eigentümlichkeiten des menschhchen

Geistes allenthalben gleich oder ähnlich sind.
Wertvoller als die Frage nach dem Ursprung der Märchen, (die

letzten Endes eine geschichtlich-literarische ist) ist die Frage nach
dem Ursprung der einzelnen Märchenmotive. Denn jedes Märchen
kann in einzelne Grundzüge zerlegt werden, aus denen es aufgebaut
ist. Auch hier braucht uns die Gleichheit oder Ähnlichkeit einzelner
Märchenmotive (das Aschenbrödelmotiv kehrt in der Märchenliteratur

der ganzen Welt etwa 300 Mal wieder) nicht dazu verleiten,
fernliegende Zusammenhänge konstruieren zu wollen. Denn die einzelnen
Motive sind eben an die Tätigkeit des menschlichen Geistes gebunden.
Unter den Märchenmotiven finden wü die verschiedenartigsten
Einflüsse: Einmal (und diese Fragen werden uns jetzt besonders
beschäftigen) sind es SeelenvorsteUungen, die sich bemerkbar machen.
Der Animismus, der Glaube, dass im Menschen ein rätselhaftes und
geheimnisvolles Wesen, die Seele, eingesperrt sei, die nur nachts ün
Traume sich vom Körper für Augenblicke löse, die erst mit dem Tode
des Menschen den Körper dauernd verlasse, ist und war so
allgemein verbreitet, dass leicht Züge aus dieser Auffassung in die
Märchendichtung hinübergleiten konnten. Ich erwähne als Märchenmotive

ausser den SeelenvorsteUungen: den Traum, die Tiere, die
Himmelskörper und Hünmelserscheinungen, die Mutter- und Kindesliebe,

Riesen, Zwerge und Hexen usf. Man hat schon die Vermutung
ausgesprochen, es könnten in den Märchengestalten der Riesen,
Zwerge und Drachen unbewusste und dunkle Erinnerungen
nachklingen an anders geartete Lebewesen, die vor Jahrtausenden einmal
mit dem Menschen zusammengetroffen smd. Man denkt dabei auch
an Funde von Überresten einer andern Menschern asse oder von
ausgestorbenen Tierformen. Ich finde, es sei die Annahme einer solchen
Beeinflussung nicht nötig. Wü müssen nicht zu weit suchen und nicht
erst allerlei Annahmen erfinden und erkünsteln. Das primitive Geistesleben

schafft die erwähnten Gestalten ganz von sich aus. Hier, in
unserm einfachen, unverdorbenen Denken haben wü den Ursprung
der Märchenmotive zu suchen.

Das möchte ich an einigen Beispielen erklären. Wo ich auf Märchen
zu sprechen komme, beschränke ich mich hauptsächlich auf das deutsche

Märchen. Wü werden im Laufe der Untersuchung verschiedenen
einfachsten SeelenvorsteUungen begegnen, die zum Teü heute noch
herrschen, zum Teü früher geherrscht haben, aber heute noch in
Dichtungen und Bräuchen des Volkes zum Ausdruck kommen.

Ich bin mü dessen bewusst, dass ich vieles nur streuen kann, was
einer längeren Auseinandersetzung bedürfte, und dass die Folgerungen,
262



die ich ableite, oder die Deutungsversuche, nicht immer zwingend
smd. Doch wül ich nicht leere Behauptungen aufstellen; ich möchte
nur Vermutungen äussern. Ich weiss, dass es andere Deutungsversuche

gibt, dass insbesondere die psychanalytische Schule.viele
Märchen- und Sagenzüge ganz anders auslegen möchte, als ich es tun
werde. Ich anerkenne die grosse Arbeit und den Versuch der Psychanalytiker,

den einzelnen Motiven auf den Leib zu rücken, vollauf, kann
aber mit jenen einseitigen Deutungserklärungen nicht einig gehen.

Da das Märchen nur ein Ausfluss des primitiven Geisteslebens
ist, muss sich ihm auf unentwickelter Geistesstufe natürlich das
gesamte Vorstellen und Denken unterziehen. Auch die Vorstellung von
der Seele bleibt zunächst durchaus auf der Stufe des Märchens. Ich
habe als Kennzeichen des Märchens die Freiheit von jedem Gesetze
genannt. Wü werden sehen, dass auch die Seelenvorstellung sich das
gleiche Recht aneignet. Ob die Vorstellung in jedem einzelnen Fall
mit der Wüklichkeit übereinstimmen könne, welche Folgen die
betreffende Annahme habe, darüber denkt der Primitive nicht nach.
So finden wü beispielsweise sehr häufig ganz verschiedene
Seelenvorstellungen nebeneinander. Ähnlich wie im Märchen Dinge
verwandelt werden, wandelt auch die Vorstellung vom Träger der Seele.
Die Seele wüd in einem Organ vorgestellt, und doch kann sie sich
als Taube oder als ein anderes Seelentier vom Körper frei machen.
Die Körperseele kann zur Hauchseele, die Traumseele zur Schattenseele

werden. Die Beseeltheit aller Dinge, die wü als eine wichtige
Eigenschaft des Märchens kennen gelernt haben, findet bei der eigentlichen

Seelenvorstellung keine Grenzen. Der Glaube an die Beseeltheit

aller Dinge ist aber nicht nur auf primitiver Geistesstufe mächtig,
er äussert sich auch beim mehr entwickelten Menschen in allerlei
abergläubischen Vorstellungen und Bräuchen: Wenn eine Türe von
selbst aufgeht, wenn eine Saite zerspringt, wenn es im Holzwerk
kracht, sind Angehörige in Not oder sie sind gestorben.

Es ist eine bekannte Tatsache, dass Vorstellungen und Gebräuche
sich allenthalben auch dann noch erhalten, wenn man ihren Sinn
nicht mehr kennt. Dass das auch von den SeelenVorstellungen, und
zwar in weitgehendem Masse gut, muss uns nicht wundern. Nichts
ist so geheimnisvoll, auch für die heutige Wissenschaft und Erkenntnis
ein ungelöstes Rätsel, wie die Seele. Kerne Frage, keine Vorstellung
schneidet so tief ins Leben jedes einzelnen ein, wie die der Seele.
Freude und Leid, was das Leben bringt und was es nimmt, alles ist
mit der Seele verbunden. Muss uns da wundern, wenn den
Seelenvorstellungen auch von Naturvölkern das grösste Interesse entgegengebracht

wüd, und dass man sich ängstlich hütet, an Sitten und
Gebräuchen, die den Alten heüig oder wert wraren, zu tasten?

Die ältesten Seelenvorstellungen sind uns teüweise in Dichtungen,
Sagen und Märchen oder in alten Zaubersprüchen überliefert,
teüweise können sie aus noch jetzt herrschenden Sitten und Gebräuchen
erschlossen werden. Die wichtigste Kenntnis aber von primitiven
Seelenvorstellungen verdanken wü den noch heute lebenden, ein-

263



fachsten Naturvölkern, die ihre eigene Kultur bewahrt haben (Austra-
Uer, Buschleute, Feuerländer, Indianer u. a.)

Da unser Denken sich zunächst stets auf etwas Gegenständliches
bezieht, sind auch die primitivsten Seelenvorstellungen stets eng
mit irgendwelchen Dingen verbunden. Ja auf der aUerersten Stufe
wüd ein deutlicher Unterschied zwischen dem Körper des Menschen
und seiner Seele noch nicht gemacht. Der ganze Körper ist gleichsam
beseelt. Wohl wüd die Veränderung, die mit dem Tode des Menschen
vor sich geht, wahrgenommen, aber die Vorstellung einer Seele, die
sich von der körperhchen HüUe frei macht, liegt dem Denken dieser
Stufe völlig fern. Der Tote hat lediglich die Bewegung verloren. Er
ist in einem schlafähnlichen Zustand und wüd zu gegebener Zeit
wieder daraus erwachen. Daher werden Vorkehrungen getroffen, um
den Körper vor dem Zerfall zu bewahren. Entweder wüd der Leib
ausgestopft, wie das ein australischer Stamm mit der Leiche seines
Häuptlings zu tun pflegt, oder der Körper wüd einbalsamiert, eine
Kunst, die weit verbreitet ist, und die bei den Aegyptern ihre höchste
Vollendung fand. Da der Tote wieder aus seinem Schlaf erwacht,
werden ihm Speisen und allerlei Dinge, deren er sich im Leben
bediente, mitgegeben. Die Wikinger bestatteten ihre Fürsten mitsamt
den Schüfen. —-In Deutschland finden sich „Elfensteine", Steine mit
künstlichen Vertiefungen, in die man Speise für die Toten hineinlegte.

Der Brauch, dem Toten allerlei Dinge ins Grab mitzugeben,
hat sich auch da noch erhalten, wo die Seele schon längst als etwas
sich vom Körper Befreiendes vorgestellt wüd. Eine Spur von der
Körperseele als dem lebenden Leichnam, haben wü möglicherweise
in Sneewittchen und den verwandten Märchen. Sneewütchen ist tot,
geht aber nicht in Verwesung über und erwacht wieder aus dem
Todesschlaf. Dass die VorsteUung von der Körperseele verständlich
ist, hat wohl jeder schon erfahren, der an einem Totenbette gestanden

hat. Mit dem Anblick des Toten leben nämlich all die Erinnerungen
an den Lebenden auf, so dass es wüklich schwer fäUt, sich den Toten
tot vorzustellen. Klingen solche VorsteUungen nicht auch nach in
der äusserst schonenden Weise, mit der wü die Toten behandeln,
oder wünschen, dass sie behandelt werden? Man weigert sich, den
Toten sezieren zu lassen, und trotz ärztlich ausgestelltem Totenschein
tauchen immer und immer wieder Märchen von lebendig begrabenen
Personen auf. Die Vorstellung von der Körperseele kommt offenbar
in folgendem Brauch eines Indianerstamms in Nordbrasilien zum
Ausdruck: 15 Jahre nach dem Tode eines angesehenen Stammesgenossen

werden die Knochen ausgegraben und verbrannt. Die Asche
wüd mit einem berauschenden Getränk gemischt und dies vom ganzen
Stamm getrunken. Man möchte wohl auf diese Art sich die Seele,
die Kraft und Gewandtheit des Verstorbenen aneignen. Denn der
Körper gut auf primitiver Stufe als das getreue Spiegelbüd der Seele.
Die Vorstellung, dass im missgestalteten Leib eine missgestaltete
Seele wohnen müsse, war noch im Mittelalter vorhanden und ist
dem Märchen ganz selbstverständlich. Im Märchen und in der mittel-
264



alterlichen Denkweise spielt die Abscheu vor Buckligen und
Schielenden eine grosse Rolle. Das Märchen denkt sich die Hexen buckelig,
mit blöden Augen. Wie manches missgestaltete Mädchen dürfte im
Mittelalter der Hexerei verdächtigt worden sein! — Das Märchen zeigt
die Verkörperung der Seele noch an einem andern Zug: in der
Entzauberung. Durch die Entzauberung wüd die in fremde Gestalt
gebannte Seele frei gemacht, so dass sie wieder in ihren ursprünglichen
Leib zurückkehren kann. Meist ist dazu eine Vernichtung (Verbrennen)
der tierischen Hülle nötig, und, was für die jetzige Betrachtung
besonders bedeutsam ist: Bei dem Wechsel des Seelenträgers bleiben
oft Reste des früheren Leibes, des Tierleibes. Die körperlichen
Vorgänge haben also die Seele in Mitleidenschaft gezogen, und diese
Wükung ist am neuen Leib zu erkennen.

(Die sechs Schwäne: Die Schwester näht für ihre in Schwäne verzauberten
Brüder Hemden aus Sternenblumen. Am Tag der Erlösung fehlt dem letzten Hemdchen
der linke Ärmel. Der jüngste Bruder wird deshalb bei der Entzauberung auf der linken
Seite armlos, er hat statt dessen einen Schwanenflügel. Hans der Igel wird
kohlschwarz, da die Igelhaut, die er abgelegt hat, nun verbrannt worden ist.)

(Schluss folgt)

36. Schweiz. Bildungskurs für Lehrer derKnabenhand-
arbeit und Arbeitsprinzip in Chur

11. Juh—7. August 1926.

Der Schweizerische Verein für Knabenhandarbeit und Schuüeform
hatte auf Samstag, den 31. Juli, und Sonntag, den 1. August, nach
Chur eingeladen zum Besuch des Lehrerbildungskurses und zu seinen
Vereinsversammlungen, mit denen Vorführungen und Vorträge
verbunden waren.

Seit Beginn der Sommerferien haben sich in Chur aus 19 Kantonen
total 118 Lehrerinnen und Lehrer zusammengefunden, die ihre Ferienzeit

der berufhohen Weiterbüdung widmen. Sie verteilen sich in
technische und methodische Kurse : Kartonnage A und B (W. Schob,
Rorschach, und A. Weiss, Riehen-Basel), Hobelbank A und B J. Berch-
told, Winterthur, und H. Marx, Basel), Arbeitsprinzip I A und B
(Schifferli, Wettingen, und Mad. Delamure, Genève), Arbeitsprinzip II
À und B (0. Bresin, Küsnacht, und Mr. Laravoire, Genève), Arbeitsprinzip

III (Dr. Nussbaum, Hofwü-Bern, W. Fröhlich, Kreuzungen,
H. Höhn, Zürich).

Der Samstagvormittag führt uns in die Arbeitsräume der
verschiedenen Abteilungen und in die Ausstellung der fertigen Arbeiten.
Es ist eine Freude, den Euer und die Hingabe zu spüren, die überall
zum Ausdruck kommen. Auf das Wochenende hin werden angefangene
Arbeiten fertiggemacht. So können wir nur an einem Ort einer
Einführung in ein neues Gebiet zuhören. Der Leiter orientiert über Zweck
und Verwendung des Sandkastens im Unterricht. Und wie gründlich
Schweiz. Pädagog. Zeitschr ft 1926. — 18 265


	Märchenhafte Seelenvorstellungen

