Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 9

Artikel: Marchenhafte Seelenvorstellungen
Autor: Klauser, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miirchenhafte Seelenvorstellungen.
Von Dr. Walter Klauser.

Des Menschen Seele gleicht dem Wasser,
vom Himmel kommt es, zum Himmel steigt es,
und wieder nieder zur Erde muss es, ewig wechselnd.

Dieser ewige Wechsel, von dem der Dichter singt, ist uns Erwach-
senen des 20. Jahrhunderts selbstverstdandlich. Nicht aber dem Men-
schen auf primitiver Geistesstufe: dem Kind und dem Wilden. Die
Vorstellung, dass das Wasser verdunstet, und dass Wolken und Nebel
nichts anderes sind als eine Anhdufung von unendlich kleinen Wasser-
tropfen, ist dem unentwickelten Geistesleben fremd. Da werden die
Wasser des Himmels deutlich geschieden von den Wassern der Erde,
und im Nebel wird ein Schleier, in den Wolken ein der Wolle éhnlicher
Stoff erblickt. Die Wolken werden zum Sitz der Engel oder gar, wie
in der germanischen Mythologie, zu menschenidhnlichen Wesen, zu
Walkiiren. Auch der Kiinstler kiimmert sich um die Frage nach
dem Zusammenhang der Dinge wenig. Er nimmt die Erscheinungen
so, wie sie sich ithm unmittelbar darbieten. So sieht auch er in den
Nebeln, die auf und nieder wallen, Frauengestalten, die einen Reigen
spielen, oder Reiter, die sich befehden. Zur Zeit des kiinstlerischen
Schaffens steht er gleichsam auf der Stufe des primitiven Menschen.

Diese Stufe kennzeichnet sich durch das zusammenhanglose Er-
fassen der einzelnen Eindriicke, die wir von der Wirklichkeit emp-
fangen. Wenn ein kleines Kind einen Wiirfel zeichnen will, reiht es
so, wie es die Dinge erlebt hat, Seite an Seite. Von einem Haus stellt
es, unbekiimmert um die Moéglichkeit der betreffenden Ansicht, drei
oder gar vier Seiten gleichzeitig dar. Genau gleich zeichnet der Wilde.
Und so wenig wie ein Kind imstande ist, ein Bild als Ganzes auf-
zufassen, vermag dies der primitive Erwachsene zu tun. Beide sind
wohl in der Lage, iiber Einzelheiten (gelegentlich iiberraschend gut)
Auskunft zu erteilen, den Sinn des Ganzen aber verstehen und erfassen
sie nicht. Noch ein anderes Beispiel: Weder das Kind noch der Wilde
verfiigen in ihrer Sprache und in ihrem Denken iiber Allgemein-
begriffe. Sie kennen wohl rot und blau und griin, aber der Begriff
Farbe ist ihnen zunichst unbekannt. Sie kennen wohl einzelne Tiere,
nicht aber das Tier.

Diese Beispiele mogen geniigen, um zu zeigen, dass der Mensch
auf primitiver Geistesstufe sich iiber den Zusammenhang der Dinge
keine Rechenschaft gibt. Und das ist durchaus versténdlich. Denn
das, was wir tdglich und stiindlich, ja mit jedem Atemzug erleben,
ist eine unendliche Mannigfaltigkeit. Stets stiirmen neue Eindriicke
auf uns ein, und jeder einzelne Gegenstand tut sich uns immer wieder
in neuen Daseinsweisen kund. Nicht zwei Erlebnisse gleichen einan-
der. Die Eindriicke, die wir von der Aussenwelt erhalten, zu ordnen
und in einen Zusammenhang zu bringen, das ist die Arbeit und die
Aufgabe unseres Geistes. Die Fiille unserer Erlebnisse bringt es mit
sich, dass dieses Verarbeiten der Eindriicke ein ziemlich fortge-

260



schrittenes Geistesleben voraussetzt. Je mehr wertvolle Verbin-
dungen geschaffen werden, je tiefer die Zusammenhiinge reichen,
desto hoher wird das Geistesleben. Auf diesem Eingehen von Zu-
sammenhéngen beruht die Tatsache der Entwicklung des einzelnen
Menschen, sowie der Menschheit. Zunichst aber bleibt das Bilden
von Zusammenhangen aus. Der Mensch erfasst von der Wirklichkeit
nur einzelne Daseinsweisen, ohne nach dem Wohin und Woher zu
fragen, ohne auf den Zusa,mmenh&ng alles Erlebens zu achten. Kinder
und Erwachsene auf primitiver Stufe verhalten sich ganz gleich,
so dass wir berechtigt sind, zwischen der Entwicklung des einzelnen
Menschen und der der ganzen Menschheit eine Parallele zu ziehen.

Die Stufe des zusammenhanglosen Erfassens einzelner Dinge ist
die Stufe des Mirchens, denn wir konnen folgende Gesichtspunkte
als die Kennzeichen des Mirchens auffassen:

1. Die Dinge im Mirchen werden vereinzelt und zusammenhanglos
erfasst. Die Dinge sind von Gesetz und Regel frei. Das Mirchen
kiimmert sich daher nicht um die Frage der Moglichkeit. (Rot-
kiappchen und die Grossmutter haben Platz im Leibe des Wolfes. —
Sneewittchen erwacht, sobald der giftige Bissen aus dem Munde
entfernt ist. — Zu der Ginsemagd spricht der tote Pferdekopf usw.)

2. Eine weitere Eigentiimlichkeit des Méirchens ist die Verwand-
lungsfahigkeit der Personen und Sachen, Vorstellungen, die dem
primitiven Denken, das sich um den Zusammenhang, um das
Werden nicht kiimmert, entsprechen. (Der Prinz wird in einen
Béren verwandelt, das Briiderchen in ein Reh. — Das Biaumchen
lisst einen Rock fallen. — Der Glasberg tut sich auf. — Aus
Stroh wird Gold.)

3. Eine dritte Eigentiimlichkeit des Mirchens, auch wieder nur eine
Folge des primitiven Denkens, ist die Verdinglichung von Eigen-
schaften, Zustinden und Beziehungen der Dinge. (Dass das Brot
genug gebacken ist, wird bekannt gegeben, indem das Brot spricht.)

4. Schliesslich noch ein iiberaus wichtiger Punkt: Die Beseeltheit
aller Dinge. Infolge des Wiederauflebens friitherer Erlebnisse und
des Verwobenseins aller Erlebnisse sind wir immer wieder geneigt,
das Leben, das*wir an uns selbst verspiiren, in andere Dinge hinein-
zulegen, bzw. andern Dingen auch Leben zuzuschreiben. Das
kommt im Mérchen mannigfach zum Ausdruck. (Ein toter Knochen
kann singen. — Die Blutstropfen kénnen sprechen. Das Briinnlein
spricht. — Das Messer rostet, wenn der Bruder stirbt, es ist blank,
solange er lebt.)

Die Frage nach dem Ursprung der Mérchen kann heute noch nicht
befriedigend gelost werden. Es gab eine Zeit, in der man geneigt war,
alle Mirchen nach Indien zu verlegen. Heute weiss man, dass diese
Auffassung zu einseitig gewesen ist. Neben Mirchen, die unzweifel-
haft nach Osten weisen, gibt es auch solche, die bestimmt an einem
andern Ort entstanden sein miissen. Wenn Mérchen in China und
Frankreich, in Schweden und Italien die ndmlichen Ziige enthalten,

261



ist es gar nicht gesagt, dass dies nur davon herriihre, weil sie alle
am gleichen Ort entstanden sind. Was zur Méirchenbildung fiihrt,
ist im Seelenleben des betreffenden Volkes begriindet. Nun sind aber
das Beleben der Dinge und das zusammenhanglose Erfassen von Er-
lebnissen allgemeine Eigentiimlichkeiten des primitiven Geistes-
lebens. Das Mirchen mus s also entstehen, und es muss iiberall in
dhnlichem Gewande auftreten, weil die Eigentiimlichkeiten des mensch-
lichen Geistes allenthalben gleich oder &hnlich sind.

Wertvoller als die Frage nach dem Ursprung der Mirchen, (die
letzten Endes eine geschichtlich-literarische ist) ist die Frage nach
dem Ursprung der einzelnen Marchenmotive. Denn jedes Mirchen
kann in einzelne Grundziige zerlegt werden, aus denen es aufgebaut
ist. Auch hier braucht uns die Gleichheit oder Ahnlichkeit einzelner
Mirchenmotive (das Aschenbrédelmotiv kehrt in der Marchenlitera-
tur der ganzen Welt etwa 300 Mal wieder) nicht dazu verleiten, fern-
liegende Zusammenhinge konstruieren zu wollen. Denn die einzelnen
Motive sind eben an die Titigkeit des menschlichen Geistes gebunden.
Unter den Méirchenmotiven finden wir die verschiedenartigsten Ein-
fliisse: Einmal (und diese Fragen werden uns jetzt besonders be-
schiiftigen) sind es Seelenvorstellungen, die sich bemerkbar machen.
Der Animismus, der Glaube, dass im Menschen ein ritselhaftes und
geheimnisvolles Wesen, die Seele, eingesperrt sei, die nur nachts im
Traume sich vom Korper fiir Augenblicke lose, die erst mit dem Tode
des Menschen den Korper dauernd verlasse, ist und war so all-
gemein verbreitet, dass leicht Ziige aus dieser Auffassung in die
Mirchendichtung hiniibergleiten konnten. Ich erwéhne als Mérchen-
motive ausser den Seelenvorstellungen: den Traum, die Tiere, die
Himmelskérper und Himmelserscheinungen, die Mutter- und Kindes-
liebe, Riesen, Zwerge und Hexen usf. Man hat schon die Vermutung
ausgesprochen, es konnten in den Mirchengestalten der Riesen,
Zwerge und Drachen unbewusste und dunkle Erinnerungen nach-
klingen an anders geartete Lebewesen, die vor Jahrtausenden einmal
mit dem Menschen zusammengetroffen sind. Man denkt dabei auch
an Funde von Uberresten einer andern Menschenrasse oder von aus-
gestorbenen Tierformen. Ich finde, es sei die Annahme einer solchen
Beeinflussung nicht nstig. Wir miissen nicht zu weit suchen und nicht
erst allerlei Annahmen erfinden und erkiinsteln. Das primitive Geistes-
leben schafft die erwidhnten Gestalten ganz von sich aus. Hier, in
unserm einfachen, unverdorbenen Denken haben wir den Ursprung
der Mirchenmotive zu suchen.

Das mochte ich an einigen Beispielen erkldaren. Wo ich auf Mérchen
zu sprechen komme, beschrénke ich mich hauptséchlich auf das deut-
sche Marchen. Wir werden im Laufe der Untersuchung verschiedenen
einfachsten Seelenvorstellungen begegnen, die zum Teil heute noch
herrschen, zum Teil frither geherrscht haben, aber heute noch in
Dichtungen und Briduchen des Volkes zum Ausdruck kommen.

Ich bin mir dessen bewusst, dass ich vieles nur streifen kann, was
einer lingeren Auseinandersetzung bediirfte, und dass die Folgerungen,

262



die ich ableite, oder die Deutungsversuche, nicht immer zwingend
sind. Doch will ich nicht leere Behauptungen aufstellen; ich moéchte
nur Vermutungen #ussern. Ich weiss, dass es andere Deutungsver-
suche gibt, dass insbesondere die psychanaly‘tische Schule.viele Mér-
chen- und Sagenziige ganz anders auslegen mochte, als ich es tun
werde. Ich anerkenne die grosse Arbeit und den Versuch der Psychana-
lytiker, den einzelnen Motiven auf den Leib zu riicken, vollauf, kann
aber mit jenen einseitigen Deutungserklirungen nicht einig gehen.

Da das Mérchen nur ein Ausfluss des primitiven Geisteslebens
ist, muss sich ihm auf unentwickelter Geistesstufe natiirlich das ge-
samte Vorstellen und Denken unterziehen. Auch die Vorstellung von
- der Seele bleibt zunichst durchaus auf der Stufe des Mérchens. Ich
habe als Kennzeichen des Mérchens die Freiheit von jedem Gesetze
genannt. Wir werden sehen, dass auch die Seelenvorstellung sich das
gleiche Recht aneignet. Ob die Vorstellung in jedem einzelnen Fall
mit der Wirklichkeit iibereinstimmen konne, welche Folgen die be-
treffende Annahme habe, dariiber denkt der Primitive nicht nach.
So finden wir beispielsweise sehr hiufig ganz verschiedene Seelen-
vorstellungen nebeneinander. Ahnlich wie im Mirchen Dinge ver-
wandelt werden, wandelt auch die Vorstellung vom Triager der Seele.
Die Seele wird in einem Organ vorgestellt, und doch kann sie sich
als Taube oder als ein anderes Seelentier vom Korper frei machen.
Die Korperseele kann zur Hauchseele, die Traumseele zur Schatten-
seele werden. Die Beseeltheit aller Dinge, die wir als eine wichtige
Eigenschaft des Marchens kennen gelernt haben, findet bei der eigent-
lichen Seelenvorstellung keine Grenzen. Der Glaube an die Beseelt-
heit aller Dinge ist aber nicht nur auf primitiver Geistesstufe méchtig,
er dussert sich auch beim mehr entwickelten Menschen in allerlei
abergldubischen Vorstellungen und Brduchen: Wenn eine Tiire von
selbst aufgeht, wenn eine Saite zerspringt, wenn es im Holzwerk
kracht, sind Angehorige in Not oder sie sind gestorben.

Es ist eine bekannte Tatsache, dass Vorstellungen und Gebriauche
sich allenthalben auch dann noch erhalten, wenn man ihren Sinn
nicht mehr kennt. Dass das auch von den Seelenvorstellungen, und
zwar in weitgehendem Masse gilt, muss uns nicht wundern. Nichts
ist so geheimnisvoll, auch fiir die heutige Wissenschaft und Erkenntnis
ein ungelostes Rétsel, wie die Seele. Keine Frage, keine Vorstellung
schneidet so tief ins Leben jedes einzelnen ein, wie die der Seele.
Freude und Leid, was das Leben bringt und was es nimmt, alles ist
mit der Seele verbunden. Muss uns da wundern, wenn den Seelen-
vorstellungen auch von Naturvolkern das grosste Interesse entgegen-
gebracht wird, und dass man sich #ngstlich hiitet, an Sitten und
Gebriauchen, die den Alten heilig oder wert waren, zu tasten?

Die idltesten Seelenvorstellungen sind uns teilweise in Dichtungen,
Sagen und Méirchen oder in alten Zauberspriichen iiberliefert, teil-
weise konnen sie aus noch jetzt herrschenden Sitten und Gebréuchen
erschlossen werden. Die wichtigste Kenntnis aber von primitiven
Seelenvorstellungen verdanken wir den noch heute lebenden, ein-

263



fachsten Naturvolkern, die ihre eigene Kultur bewahrt haben (Austra-
lier, Buschleute, Feuerlinder, Indianer u. a.)

Da unser Denken sich zuniichst stets auf etwas Gegensténdliches
bezieht, sind auch die primitivsten Seelenvorstellungen stets eng
mit ugendwelchen Dingen verbunden. Ja auf der allerersten Stufe
wird ein deutlicher Unterschied zwischen dem Korper des Menschen
und seiner Seele noch nicht gemacht. Der ganze Korper ist gleichsam
beseelt. Wohl wird die Verdnderung, die mit dem Tode des Menschen
vor sich geht, wahrgenommen, aber die Vorstellung einer Seele, die
sich von der korperlichen Hiille frei macht, liegt dem Denken dieser
Stufe vollig fern. Der Tote hat lediglich die Bewegung verloren. Er
ist in einem schlafdhnlichen Zustand und wird zu gegebener Zeit
wieder daraus erwachen. Daher werden Vorkehrungen getroffen, um
den Korper vor dem Zerfall zu bewahren. Entweder wird der Leib
ausgestopft, wie das ein australischer Stamm mit der Leiche seines
Hauptlings zu tun pflegt, oder der Koérper wird einbalsamiert, eine
Kunst, die weit verbreitet ist, und die bei den Aegyptern ihre hochste
Vollendung fand. Da der Tote wieder aus seinem Schlaf erwacht,
werden ihm Speisen und allerlei Dinge, deren er sich im Leben be-
diente, mitgegeben. Die Wikinger bestatteten ihre Fiirsten mitsamt
den Schiffen. — In Deutschland finden sich ,,Elfensteine‘’, Steine mit
kiinstlichen Vertiefungen, in die man Speise fiir die Toten hinein-
legte. Der Brauch, dem Toten allerlei Dinge ins Grab mitzugeben,
hat sich auch da noch erhalten, wo die Seele schon lingst als etwas
sich vom Korper Befreiendes vorgestellt wird. Eine Spur von der
Korperseele als dem lebenden Leichnam, haben wir moglicherweise
in Sneewittchen und den verwandten Mirchen. Sneewittchen ist tot,
geht aber nicht in Verwesung iiber und erwacht wieder aus dem
Todesschlaf. Dass die Vorstellung von der Korperseele verstandlich
ist, hat wohl jeder schon erfahren, der an einem Totenbette gestan-
den hat. Mit dem Anblick des Toten leben nimlich all die Erinnerungen
an den Lebenden auf, so dass es wirklich schwer fillt, sich den Toten
tot vorzustellen. Klingen solche Vorstellungen nicht auch nach in
der dusserst schonenden Weise, mit der wir die Toten behandeln,
oder wiinschen, dass sie behandelt werden? Man weigert sich, den
Toten sezieren zu lassen, und trotz drztlich ausgestelltem Totenschein
tauchen immer und immer wieder Mirchen von lebendig begrabenen
Personen auf. Die Vorstellung von der Koérperseele kommt offenbar
in folgendem Brauch eines Indianerstamms in Nordbrasilien zum
Ausdruck: 15 Jahre nach dem Tode eines angesehenen Stammesge-
nossen werden die Knochen ausgegraben und verbrannt. Die Asche
wird mit einem berauschenden Getriank gemischt und dies vom ganzen
Stamm getrunken. Man mochte wohl auf diese Art sich die Seele,
die Kraft und Gewandtheit des Verstorbenen aneignen. Denn der
Korper gilt auf primitiver Stufe als das getreue Spiegelbild der Seele.
Die Vorstellung, dass im missgestalteten Leib eine missgestaltete
Seele wohnen miisse, war noch im Mittelalter vorhanden und ist
dem Mirchen ganz selbstverstdndlich. Im Mérchen und in der mittel-

264



P O SRR AN T

——— e o

alterlichen Denkweise spielt die Abscheu vor Buckligen und Schie-
lenden eine grosse Rolle. Das Méirchen denkt sich die Hexen buckelig,
mit bloden Augen. Wie manches missgestaltete Médchen diirfte im
Mittelalter der Hexerei verdichtigt worden sein! — Das Mérchen zeigt
die Verkorperung der Seele noch an einem andern Zug: in der Ent-
zauberung. Durch die Entzauberung wird die in fremde Gestalt ge-
bannte Seele frei gemacht, so dass sie wieder in ihren urspriinglichen
Leib zuriickkehren kann. Meist ist dazu eine Vernichtung (Verbrennen)
der tierischen Hiille notig, und, was fiir die jetzige Betrachtung be-
sonders bedeutsam ist: Bei dem Wechsel des Seelentrédgers bleiben
oft Reste des friitheren Leibes, des Tierleibes. Die korperlichen Vor-
géinge haben also die Seele in Mitleidenschaft gezogen, und diese
Wirkung ist am neuen Leib zu erkennen.

(Die sechs Schwéne: Die Schwester nédht fiur ihre in Schwiine verzauberten
Brider Hemden aus Sternenblumen. Am Tag der Erlésung fehlt dem letzten Hemdchen
der linke Armel. Der jingste Bruder wird deshalb bei der Entzauberung auf der linken

Seite armlos, er hat statt dessen einen Schwanenfliigel. Hans der Igel wird kohl-
schwarz, da die Igelhaut, die er abgelegt hat, nun verbrannt worden ist.)

(Schluss folgt)

36.Schweiz. Bildungskurs fiir Lehrer der Knabenhand-
arbeit und Arbeitsprinzip in Chur

11. Juli—7. August 1926.

Der Schweizerische Verein fiir Knabenhandarbeit und Schulreform
hatte auf Samstag, den 31. Juli, und Sonntag, den 1. August, nach
Chur eingeladen zum Besuch des Lehrerbildungskurses und zu seinen
Vereinsversammlungen, mit denen Vorfithrungen und Vortrage ver-
bunden waren.

Seit Beginn der Sommerferien haben sich in Chur aus 19 Kantonen
total 118 Lehrerinnen und Lehrer zusammengefunden, die ihre Ferien-
zeit der beruflichen Weiterbildung widmen. Sie verteilen sich in
technische und methodische Kurse: Kartonnage A und B (W. Schob,
Rorschach, und A. Weiss, Riehen-Basel), Hobelbank A und B (J. Berch-
told, Winterthur, und H. Marx, Basel), Arbeitsprinzip I A und B
(Schifferli, Wettingen, und Mad. Delamure, Genéve), Arbeitsprinzip 11
A und B (O. Bresin, Kiisnacht, und Mr. Laravoire, Geneve), Arbeits-
prinzip III (Dr. Nussbaum, Hofwil-Bern, W. Frohlich, Kreuzlingen,
H. Hohn, Ziirich).

Der Samstagvormittag fithrt uns in die Arbeitsrdume der ver-
schiedenen Abteilungen und in die Ausstellung der fertigen Arbeiten.
Es ist eine Freude, den Eifer und die Hingabe zu spiiren, die iiberall
zum Ausdruck kommen. Auf das Wochenende hin werden angefangene
Arbeiten fertiggemacht. So kénnen wir nur an einem Ort einer Ein-
fithrung in ein neues Gebiet zuhoren. Der Leiter orientiert iiber Zweck
und Verwendung des Sandkastens im Unterricht. Und wie griindlich

Schweiz. Pidagog. Zeitschr ft 1926, — 18 265



	Märchenhafte Seelenvorstellungen

