
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 8

Artikel: Der Aufbau der Persönlichkeit : 3. Teil

Autor: Sganzini, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


geübt werden, als am Material der Anschauung. Daher muss von der
Anschauung ausgegangen werden. Begriffe „geben" wollen, Messe den
Sinn des Unterrichts verkennen: er soll Erziehung zur eigenen Fähigkeit

der Begriffsbildung sein; diese Fähigkeit ist das wichtige, nicht
das „Mitnehmen" von Erkenntnissen (die übrigens, als „gegebene", ja
doch keine Erkenntnisse wären). — Aber die Anschauung soll
auch ihrerseits wirkliche, eigene Anschauung sein. Nicht
„beigebrachte", sondern geschaffene. Anschauungsunterricht darf daher
nicht Spiel, sondern er muss aktive Denkarbeit sein. Darum sollte man
vielleicht lieber von Beobachtung, als von Anschauung sprechen.
Schon in der Anschauung soll eben der Erkenntnis-Wille, der
Wahrheitswille, wirksam sein; denn nur das ist wirkliche Anschauung,
was mit dem WiUen zur Erkenntnis, zum Begreifen, was mit der
Richtung auf den Begriff geschaffen ist. (Wir reden ausdrücklich
vom Erkenntnisunterricht, und nicht etwa von „Anschauung" in
ästhetischem Sinn und Zusammenhang).

Dabei soll ebenfalls nicht vergessen werden, dass für nichtsinnliche
Dinge nicht äussere (sinnliche) sondern innere Anschauung, d. h.
„psychologische" Erfassung notwendig ist. Man kann Motive, Ideale,
Grundsätze nicht sinnlich anschauen. So auch z. B. nicht treibende
Kräfte der Geschichte, und damit das Wesentliche historischen
Geschehens überhaupt. (Die wahre Anschaulichkeit des Geschichtsunterrichts

wird nicht durch „historische" Abbildungen, sondern durch
Erweckung innerer Anschauungskraft erreicht). Überhaupt die Bilder!
Sachen, Sachen! Bilder sind ja manchmal als Ersatz notwendig, aber
gefährlich sind sie immer. Selbst wo es sich um sinnliche Dinge handelt.
Aber wir wollen uns nicht in Einzelheiten verlieren.

Nur eins noch zum Schluss. Begriffsbildung kann nicht ohne
Anschauung geschehen, aber das wesentliche ist doch, dass dann auch
richtige Begriffe gebildet werden. Und dies ist Sache disziplinierten
Denkens. Disziplin, Überwindung der Subjektivität, ehrlicher Wille
zur Wahrheit, zur Gerechtigkeit gegenüber dem Objekt, das ist es.
Keine Begriffsbildung ohne Charakterbildung. Erkenntnisunterricht
ist Erziehung des sittlichen Wollens und Könnens, angewandt auf die
Begriffsbildung.

Der Aufbau der Persönlichkeit.
Von Prof. Carlo Sganzini, Bern.

(Schluss)*

Damit berühren wir die allgemein, mindestens seit Plato, übliche
Auffassung der Struktur dei* Persönlichkeit als Gegensatz und Auf-
einanderangewiesensein einer naturhaft-triebmässigen und einer ver-
nunft-willensmässigen oder geistigen Sphäre; sie erweist sich uns aber
als Ausdruck der wesenhaften Antinomie von Unbestimmtheit und

*) Siehe Heft T.

223

i



Bestimmtheit, Form und Freiheit, grenzenlosem Drang und gerichtetem
Interesse. Die übliche Ingegensatzstellung krankt an gewissen

Unklarheiten, die im Begriffe „Trieb" liegen.
Trieb ist ein zwei-, wenn nicht viel-deutiger Ausdruck, was

verschiedene Äquivokationen veranlasst. Bald wird er mit Interesse
gleichgesetzt, wird also darunter das gleiche wie Eros, Libido,
Verwirklichungsdrang, d. h. die geistige Energie schlechthin verstanden
(so wenn man sagt, dass auch geistige Leistungen nicht ohne
Triebenergie möglich sind); bald soll „Trieb" diejenigen Gerichtetheiten,
festgelegten Reaktionssysteme und Verhaltungsweisen bezeichnen,
die bildungsgesetzlich vorbestimmt, also erblich vorgebildet und
übertragbar sind (Instinkte), die Verhaltungsrichtungen, die dem
Individuum als Gattungswesen innewohnen; so wenn von Geschlechtstrieb.

Nahrungstrieb, Spieltrieb und dgl. die Rede ist.
Wir scheiden diese Bedeutungen aufs Schärfste. Triebe als

Instinkte sind kanalisierte Interessen und insofern grundsätzlich nicht
verschieden von den festgelegten Verhaltungsrichtungen, die aus der
individuellen Entwicklung hervorgehen, wie Lebensgewohnheiten,
angelernte Techniken, Reaktionsarten also, die als Erfahrungs- und
Lernerwerb im Laufe des individuellen Lebens zur Entstehung kommen.

Höchstens kommt jenen im Vergleich zu diesen verhältnismässig
geringere Bestimmtheit zu.

Die eine Bedeutung ist also die von freier Energie, Richtungsverlangen,

Drang nach Auswirkung überhaupt; die andere, die von
vorgebundener Energie, von einem bereits in bestimmter
Richtunggetrieben-werden, also von Passivität. Daraus folgt unter anderem, dass
die Rede von Sublimierung der Triebe unsinnig ist; was so
genannt wird, ist faktisch Richtung des allgememen unbestimmten
Dranges, welcher Drang weder hoch noch niedrig, weder edel noch
unedel ist, sondern einfach Unbestimmtheit, die nach Bestimmung
verlangt und erst durch solche bestimmten Wert, Wert überhaupt
bekommt. Kanalisierung, Richtung, Gestaltung, das ist der wahre
Sachverhalt, wobei es gewiss zutrifft, dass niedere, sogenannte triebhafte

Energiebesetzungen, Richtungen einerseits, hohe, wertvollere
anderseits, miteinander konkurrieren können, dass insbesondere
Inanspruchnahme des Interesses durch die triebhaften Tendenzen die
Verwertung für höhere geistige, universelle Zwecke verhindert. Der
Sachverhalt wird aber gänzlich verfälscht, wenn behauptet wird, ein
ursprünglich sexuelles (erotisches) Interesse verwandle sich in ein
religiöses, ästhetisches, ökonomisches, logisches Interesse. Auch die
sexuelle Sphäre ist nicht ursprünglich interessebesetzt; sie wird mit
Interesse besetzt, wie jede andere Tendenz nur durch Einwilligung,
Bejahung seitens des Ichs, wobei allerdings tatsächlich feststeht, dass
Interesse-Energie, des kleinsten Widerstandes oder richtiger der
grössten Anziehungskraft zufolge am leichtesten den vorgebildeten
instinkthaften Tendenzen, vor allem den biologisch begründeten zu-
fliesst, so dass hier Aufwand von Gegenkraft notwendig sein kann,
während bei höheren geistigen Interessebildungen die Interesse-

224



besetzung hingegen nur unter Aufbietung von Willensanstrengung
möglich ist. In dem erwähnten Sinne ist der Kampf gegen die Triebe
eine Grundnotwendigkeit geistigen Werdens, Vorbedingung des
Persönlichkeitsaufbaues ; Kampf der natürlich auf Gestaltung und
Lenkung, nicht auf Unterdrückung auszugehen hat.

Das was geistige Leistungen benötigen, ist Interesse überhaupt,
freie schöpferische Energie, die so wesentlich triebhafter Verwendung
zu entziehen ist, gegen die aber niemals das Geistige im Menschen
Kampf zu führen hat, weil sie dessen eigene Quelle ist. Kampf gibt
es nur unter den verschiedenen Richtungstendenzen, insbesondere ist
gefordert Kampf der höheren, geistigen, universellen gegen die niederen,
die Gefahr der Vereinzelung mit sich führenden, ein Wettkampf um
das Interesse des Ichs, ja um die Besitzergreifung des Ichs (das ja
wesentlich ein Bündel von Interessen ist), Kampf, im Grunde des
Ichs mit sich selbst am Scheideweg, der sich um das Dilemma dreht :

aktive Erschaffung neuer Interessenrichtungen seitens des Ichs oder
passive Übergabe an die vom Ichwillen unabhängigen, ihm
aufgenötigten, vorgebildeten Tendenzen.

Der Kampf gegen die Triebe erscheint also erst in seinem wahren
Lichte, wenn er erkannt ist als Sonderfall des allgemeinen vom Wirklichsein

des Geistigen und folglich vom Persönlichkeitswerden als geistiger
Gestaltung geforderten Kampf der Aktivität gegen die Passivität,
des Schöpferischen gegen das Mechanische, der im Grunde zusammenfällt

mit dem Kampfe der wahrhaften Universalität — Objektivität —
(die zugleich wahrhafte Partikularität ist) gegen die abstrakte
Partikularität, die wir immer im Bunde mit abstrakter Universalität
treffen, d. h. eben mit dem Passiven, Mechanischen (da, wie wir sahen,
der sterile Genuss des Verwirklichungsdranges als solchen — als Gefühl,
Rausch ¦— schliesslich doch nur in der Auswirkung sinnlich-triebhafter
Tendenzen bestehen kann.) — Nicht mit Unrecht redet die Psychoanalyse

hierbei, insbesondere im Falle des Autismus von Regressionen
in infantile pränatale und Gattungsurzustände überhaupt. — Das sind
die eigentlichen Widerstände, die Trägheitskräfte, die der Geist als
schöpferische Aktivität stets zu bezwingen hat, diejenigen die das
naturhafte, passive Moment im Geistigen ausmachen. Es ist
Wesenseigentümlichkeit des Geistes, dass alles was er schöpferisch hervorbringt,

schliesslich der Erstarrung, Stereotypisierung, Automatisierung
anheimfällt.

Ganz „Mensch", Persönlichkeit im vollgültigen Sinne, wird unter
diesem Gesichtspunkt nur der harmonische, der seinen adäquaten
Ausdruck findende, d. h. der schöpferische Mensch sein, welcher, vie
vorerwähnt, einfach der Mensch ist, der mit sich selbst ganz einig ist,
Einheit von Unbewusstem und Bewusstheit, von Trieb und Wille,
von Emotionalität und Intellektualität (bzw. Volitionalität), von
Partikularität und Unive: salität, von Form und Inhalt. Das Schöpferische

ist ja die Einheit von Unbestimmtheit und Bestimmtheit, das
Formwerden des Chaos, die vollständige Formdurchdringung des
Inhalts ohne Aufhebung des Inhalts. Dies alles, ist wie gesagt, nur

225



Idee. Das Wirkliche kennt stets nur den Kampf, denn der
Persönlichkeitsaufbau ist, wie immer wieder betont, nur dynamisch zu fassen,
Auseinandergehen in Gegensätzen und Wiederversöhnung der Gegensätze.

Das Geistige kennt keinen Stillstand und keinen Endzustand.
Wo nicht Progression ist, da ist Regression, statt Aktivität Mechanisierung,

statt Vereinheitlichung (Zusammenfassung), Auseinanderfallen,

Zerfallen des Einheitsgefüges. Aktivität, Schöpfung sind
wirklich immer nur als Überwindung von Passivität, und im
Momente, wo Passivität überwunden wird. Aktivität, die nicht
Überwindung von Passivität ist, wird selbst zur Passivität. — Der Sinn
des Lebens, das Geheimnis des Persönlichkeitwerdens ist ¦— wie
von jeher in der ethischen Besinnung erkannt — Selbstüberwindung,
Selbstüberwindung, um so erst zu sich selbst zu kommen, Überwindung

des eigenen Seins als Passivität, das Nichtsein ist, um das eigene
Sein, das Sein als Aktivität, zu verwirklichen, die also der Sinn
persönlichen Seins (d. h. zur Wirklichkeit werden) überhaupt ist. Wir
sind streng genommen, ja nur insofern wir tätig sind, in dem Masse
als vir zugleich Grund, Rechtfertigung, Gesetz, Norm der Eigentätigkeit
sind, einer Tätigkeit, für die wir die volle Selbstverantwortung tragen.

Dies also in den Wesenzügen die Dynamik der Persönlichkeitsgestaltung.

Führt von da aus eine Brücke zum Verständnis der bunten
Fülle individuell-konkreter, immer neuer, immer einzigartiger
Charakterbilder? Ein jedes konkrete Lebensbild ist nach unserer
Voraussetzung besondere Gestaltung der antinomischen Gegensätze.
Wir wollen infolgedessen zum Schluss einen summarischen Ausblick
tun auf einige Hauptrichtungen, nach welchen hin Anlass zu
Sondergestaltungen aus unseren Grundmotiven herausgegeben sein könnte.

Wir wissen: Keine Möglichkeit des Persönlichkeitswerdens ohne
leistende Tätigkeit, ohne SelbstVerwirklichung, die zugleich objektive
WertVerwirklichung. Leistende Tat ist aber notwendig Auseinandersetzung

mit einer Umwelt, mit der historischen Lage, in die der Mensch
eingebettet ist und welche Vorbedingung der Sinn-Werterfüllung der
Individualität ist. Auseinandersetzung, welche zugleich Erkenntnis,
wertende Stellungnahme (gegenüber der Umwelt wie sich selbst),
Reaktion auf die Eindrücke und Einwirkungen von der Umwelt her,
ist. In der Art wie diese Auseinandersetzung erfolgt, einschliesslich
der gestaltenden Rückwirkungen, die sie auf die werdende
Individualität ausübt, liegt die Charakterbestimmtheit eines jeden menschlichen

Individuums. Charakter im Sinne des besonderen
Individualitätsgepräges, des Typus wie der ganz einzigartigen individuellen
Beschaffenheit, ist die eigentümliche Reaktivität, d. h. die Weise
der Auseinandersetzung mit den Umweltmächten und Umständen,
die Art, wie die Umweltbeziehungen erlebt und gestaltet werden, eine
Synthese erblicher Vorbedingungen, die selbst lauter Dispositionen
zum Reagieren (zum Erleben und Handeln) sind, und der
Rückwirkungen des individuellen Lebens- (d. h. Reaktions-)schicksals.

Sinn der Auseinandersetzung ist die angemessene
Selbstverwirklichung, d. h. eben die Persönlichkeitsgestaltung durch Einfügung
226



des eigenen Lebensschicksals in die vorgefundene und werdende
geschichtliche Lage, d. h. die Gewinnung einer eigenen persönlichen
Lebensaufgabe aus den vorgefundenen Umständen, die Hinausstellung
in die objektive Welt eines Werkes, das unabhängig von dem Schöpfer
weiterexistieren kann.

Die Selbstverwirklichung kann auf mannigfache Art gelingen und
auf ebenso mannigfache misslingen. Dies im einzelnen zu verfolgen,
und so zu typischen Gestaltungen zu gelangen, ist ein Thema für sich.
Was Gehngen, bzw. Misslingen bedeutet, geht aus der Dialektik der
dynamischen Aufbaumomente hervor. Gelingen, im Idealfall, wie
wir sahen, völlige Einheit von Werk und Persönlichkeit, das Werk,
das in einem, angemessener Persönlichkeitsausdruck und
überpersönlich-objektive Leistung ist, und folglich allein imstande ist,
den Zwiespalt von Partikularität und Universalität in einer
synthetischen Einheit aufzuheben. Das subjektive Kennzeichen solchen
Gelingens ist das gesunde lautere Selbstgefühl, das sich überhaupt
nicht unterscheidet von der Schaffensfreudigkeit, niemals Anlass
zur Selbstbespiegelung, Grund der Selbstgefälligkeit wird.

Wenn wir von Gelingen reden, meinen wir selbstverständlich ein
menschlich relatives. Vollkommenheit kann nur abstrakte Idee sein.
Unvollkommenheitsbeimischungen gehören wesentlich zur menschlichen

Individualitätsausprägung. Zwischen Chaos und vollendeter
Bestimmtheit bewegt sich alle Gestaltungsmöglichkeit, und es werden
die konkreten Gestaltungen bald mehr gegen das Chaos, die
Unbestimmtheit hin gravitieren, bald mehr gegen die Form, die Bestimmtheit.

Damit wird auch bald ein Überwuchern des Partikulären über
das Universelle gegeben sein, bald eine Bezwingung des Partikulären
durch das Universelle stattfinden. Es ist hier die Stehe (das kann hier
weiter nicht ausgeführt werden), wo die heute üblichen Unterscheidungen

eines vorwiegend innengewendeten und eines vorwiegend
aussengewendeten Menschen und dgl. unterzubringen sind. Allerdings
bei Heranziehung eines weiteren, übrigens damit auch zusammenhängenden

Gesichtspunktes, desjenigen nämlich, ob die Einfügung
in die Allwirklichkeit, durch Unterwerfung der Individualität und
ihrer Lebensaufgabe unter das Bestehende oder durch Umgestaltung
des Vorgefundenen in der Richtung auf ein inneres Idealbild
stattfindet. Auch die Typen des empfänglichen (rezeptiven) und des
eigenkräftigen (aktiven) ergeben sich daraus.

Neben Gestaltungen des (relativen) Gelingens gibt es, wie gesagt,
eine Fülle von Gestaltungen des Misslingens. Gelingen bzw. Misslingen
spiegeln sich in dem Niveau des Selbstgefühls, dieses Gradmessers
der SelbstVerwirklichung. Misslingen der Selbstverwirklichung hat
unvermeidlich das Gefühl der eigenen Insuffiziens zur Folge, eine
Selbstentwertung also. Da aber kein Mensch bei ganz und gar
negativem Selbstgefühl noch weiter leben kann, treten nie ganz unbewusst
—¦ wie man meint — die bekannten typischen Kompensationserschei-
nungen ein zum Zwecke der Selbsttäuschung, Rettungsvorkehrungen,
deren unabsehbare Formenfülle sogenannte Tiefenpsychologie auf-

227



deckt. Verfehlte Selbstverwirklichung bewirkt eine innere Leere, die
irgendwie nach Ausfüllung (im Sinne der Ersatzleistung, Hinweg-
täuschung) verlangt und sich auch immer Kompensation verschafft,
wo Leben nicht gänzlich verzagt und sich selbst aufgibt. Das ist die
Wurzel der fiktiven Leitlinien, deren Aufdeckung besonderes
Anliegen der individual-psychologischen Analyse Alfred Adlers ist. Die
charaktergestaltende Wirkung des Reaktions- oder Verwirklichungsschicksals,

die in der immanenten Dynamik des Persönlichkeitswerdens

gründet, ist zugleich das, was die individuelle Struktur in
weitem Masse verständlich macht, sogar bis in ausgesprochen
pathologische Gestaltungen hinein, da wo selbst die Wahnbildung als
Ersatz verfehlter Selbstverwh'klichung. als lebensrettende letzte
Flucht vor Schuld- und Minderwertigkeitsgefühl erscheint.

Heutige Richtungen der Persönlichkeitspsychologie, die ihren
Ursprung in der Erforschung pathologischer Fälle haben, neigen
überhaupt dazu, eine jede Leistung, eine jede besondere Einstellung zu
den Lebens- und Kulturfragen, also eine jede wertende Stellungnahme
und besonders gerichtete, wertschaffende Betätigung in künstlerischer,

wirtschaftlicher, religiöser, philosophischer, ja sogar
wissenschaftlicher Richtung von diesem Gesichtswinkel aus zu betrachten,
überall also grösstenteils unbewusste (nicht klar bewusste)
Kompensationsvorkehrungen zu sehen. Dies kann möglicherweise wohl
Anzeichen dafür sein, dass das Persönlichkeitsbild der Gegenwart
häufigst hierdurch bestimmt ist, nicht aber dass dies die Norm sei. Das
setzt eben ein primäres Scheitern im Bemühen zur angemessenen
Selbstverwirklichung voraus, was wohl nicht zu einer allgemeinen
Notwendigkeit gemacht werden kann.

Ausgeschlossen ist es nicht, dass auch auf solchem Wege, d. h.
durch Ersatzschaffung für primäre eigene Insuffizienz wertvolle
Kulturleistungen zustande kommen können (ja sogar vollgültige
Leistungen, wenn durch Loslösung vom ersatzreaktiven oder
kompensatorischen Ursprünge, das Werk, wie immer möglich, schliesslich zu
echter Persönlichkeitsauswirkung wird). Geschieht dies nicht, so wird
das Werk, das dann als solches ersatzreaktive Züge trägt, so wertvoll
auch in mancher Hinsicht, weil aus der abstrakten Partikularität nicht
herausführend, weil nicht aus Selbstüberwindung geboren, die
Aufhebung des inneren Zwiespaltes nicht zur Folge haben und, auch
objektiv betrachtet, Trübungen zeigen. Als Beispiel sei Rousseau
erwähnt.

Noch eines Weges, vom Grundgerüste des dynamischen
Persönlichkeitsaufbaues aus zum Verständnis typischer und individueller
Gestaltungen, zu gelangen sei gedacht; des Weges, den auf denSpuren
seines Lehrers Dilthey kürzlich E. Spranger beschritten hat.

Die Erhebung des Besonderen in der Individualität zum objektiv
allgemeinen der Geistigkeit geschieht offenbar dadurch allein, dass
die Individualität sich zum Träger (d. h. Ursprung, Schöpfer) objektiv-
universell werthafter Lebens- und Kulturinhalte macht, dass sie also
in sich und aus sich heraus Werte verwirklicht. Dies macht, dass durch

228



individuelle Persönlichkeit eine Partikularisierung des Universellen,
die zugleich Universalisierung des Partikulären ist, stattfindet.
Besonderung ist notwendig zugleich Beschränkung, d. h. Vereinseitigung.
Individualität und vollendete Totahtät schhessen einander aus
(Individualität ist wesensbegrifflich Verendlichung). Eine gewisse
Vollendung als Geschlossenheit, Einheit, hat sie wohl, wenigstens als
Ziel, Aufgabe, aber das heisst eben nie mehr als Geschlossenheit des
eigenen inneren Gefüges, Wechselbedingtheit der einzelnen Momente,
aus denen die Struktur der Einzel-Persönlichkeit besteht.

Die Besonderung oder Beschränkung betrifft die Einseitigkeit der
Wertrichtung oder kulturschaffenden Betätigung, die dem Individuum
zum bestimmenden Lebensinhalt wird. Besondere Ausprägung der
Persönlichkeit, wenigstens in ihren höheren Gestaltungen, ist
Auswirkung nach einer bestimmten einzelnen unter den Wertrichtungen
aus welchen das Gefüge der menschlichen Kultur, überhaupt der
Geistigkeit besteht; so dass Typisierungen, wie die des politischen
Menschen, des ökonomischen Menschen, des religiösen, des
ethischen, des theoretischen Menschen (des Philosophen, des
Wissenschaftlers), wohl wesenhaft begründet sind, auch wenn sie, wie
selbstverständlich, immer konstruktive Vereinfachungen darstellen.
Selbstredend schliesst die vorherrschende einseitigeAuswirkung das
Mitgehen der übrigen nicht aus; vielmehr ergibt sich so eine hierarchische,
Ghederung oder wechselseitig bedingte innere Anordnung der einzelnen

Wertrichtungen, die ihrerseits eine Art Aufbau der Persönlichkeit
in einem anderen, mehr deskriptiven und statischen Sinne als dem
welchen wir mit „Aufbau" verbinden, im Sinne eben wechselbedingten
Zusammenhanges, der es gestatten kann, mit wesentlichen
Einschränkungen allerdings, von einem Zuge innerhalb der Persönlichkeit
auf andere zu schhessen und so Grundtypen zu konstruieren, die
sogenannten Lebensformen Sprangers, in denen gewisse Wesensgesetzlichkeiten

zum Vorschein kommen sollen, und die folglich mehr sein
könnten als nur empirische Verallgemeinerungen, d. h. als die üblichen
Typisierungen einer äusserlich beschreibenden Charakterologie.

Freilich die Individualität wird auch so niemals erfasst, überhaupt
niemals, solange man im Allgemeinen und Typischen bleibt, denn auch
die einzelne werthafte Verwirklichung, ob auch universell charakterisierbar

als religiös, theoretisch, praktisch, ökonomisch, ästhetisch usw.
ist jedenfalls dann wenn echt, innerlich gewachsen, nicht nur äusserlich
angezogen, in allen Zügen individuell einzigartig und unvergleichlich.
Es gibt eben nicht den rehgiösen Menschen, den Künstler, das sind
Abstraktionen, es gibt Franz v. Assisi, Augustin, Luther, es gibt
Leonardo, Dante, Shakespeare, Goethe, Dürer usw.

Die Zusammenhänge, als das Wesensbestimmende der Individualität
als solcher in ihrer Einzigkeit, sind auch hier letzthin nur erschaubar

und durch allgemeine Schemata (das einzige was Typisierung
leisten kann), nicht ersetzbar. Die individuelle Struktur, auch als
Vereinfachung, denn ohne eine solche, die ja gleich Bestimmung,
Bestimmtheitsgewinnung ist, geht es auch bei der Versenkung in die

229



einzelne Individualität nicht, muss hervorwachsen aus dem Ein-
fühlungs- und Erschauungsprozess selbst, da auch sie trotz aller
Vereinfachung einzigartig wird sein müssen.

Individualität ist übrigens auch nur zu erfassen als ein werdendes,
als dynamischer Zusammenhang, d. h. nach den entwickelten
Voraussetzungen, wesentlich als Sondergestaltung des Ringens um
Selbstverwirklichung im Sinne der aufgegebenen Einheit von Partikularität
und Universalität) Besonderung und Wiedereinfügung in die
Allgemeinheit) einerseits, und das Streben nach Gestaltung, die das
Chaos im Grunde und Ursprünge des eigenen Wesens zu lebendiger
Eigengestalt ausprägen soll, anderseits.

Gerade als Darstellung des Universalen, Ewigen in individuell
zeitlicher Form und als Gestaltwerden eines rastlosen, alles Gestaltete
immer wieder auflösenden Verwirklichungsstrebens, muss die
konkrete Persönlichkeit, als Individualität, als geschichtlicher
Einzelmensch, ein durchweg Einzigartiges sein, dessen Einzigartigkeit nur
durch eine Erkenntnisweise erfasst werden kann, welche selbst
wesentbch Ineinsfallen des Universellen (der Kategorie) und des
Individuellen (des anschaulichen Besonderheitsgehaltes) sein muss, durch
eine Erkenntnisart, für welche das Ineinschmelzen des Universellen
und des Partikulären, des Unbestimmten und des Bestimmten (des
Endlichen und Unendlichen), ebenso ideales Richtziel sein soll wie es
für die faktische Persönlichkeitsgestaltung Norm ist.

Es ist die Erkenntnisart, die darauf beruht, dass wir im Anderen
unser Selbst wiederfinden können, sowie wir anderseits in unserem
Selbst den Anderen und allgemein in allen Menschen den Menschen,
d. h. den als Persönlichkeit verwirklichten Geist, wieder zu finden
vermögen.

Schlimme Aufführung einer Schülerin
aus Strafbedürfnis.

Von Hans Zulliger, Ittigen.

(Schluss)*

Die zweite Besprechung, bei der es nicht erst langer Umwege und
Präliminarien gebrauchte, um dem Kern und Zweck unseres Beisammenseins
näher zu kommen, drehte sich um Emmas Stellung bei seinen Pflegeeltern.
Es stellte sich dabei heraus, dass das Mädchen zu keinem der Verwandten
eine tiefere, innigere Beziehung hatte. Aus der natürlichen Einstellung der
verschiedenen Geschlechter vertrug es sich mit dem Herrn Onkel besser als
mit der Tante. Diese habe Launen und sei oft ungerecht, vernahm ich.

Selbstverständlich war für mich solch ein Urteil kein objektives. Ich
würde mich hüten, Emmas Pflegemutter nach den Aussagen der Schülerin
einzuschätzen. Das ist überhaupt nicht meine Aufgabe, viel eher die der

*) Siehe Heft 7.

230


	Der Aufbau der Persönlichkeit : 3. Teil

