
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 8

Artikel: Anschauung und Begriff

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anschauung und Begriff.*)
Von Paul Häberlin, Basel.

Alle Erkenntnis ist Kampf um die Wahrheit. Nicht aller Unterricht
will der Erkenntnis dienen; aber sofern Unterricht ihr dienen soll, muss
er darauf ausgehen, den Schüler zu jenem Kampf tüchtig zu machen.
Es kann also nicht seine Aufgabe sein, Erkenntnisse „darzubieten";
sondern er soll die Fähigkeit, Erkenntnis zu schaffen, im Zögling
ausbilden. Weil es für diese Ausbildung nur den Weg selbsttätiger
Übung der dazu vorhandenen Anlagen gibt, muss der Erkenntnis-
Unterricht Arbeitsunterricht sein, selbstverständlich in jenem weiteren
Sinn, wonach Arbeit alle Anstrengung eigener Kräfte bedeutet. (Dieser
Arbeitsunterricht steht nicht im Gegensatz zum Lernunterricht;
richtiges Lernen ist eben Arbeit, und nur durch Arbeit kann gelernt
werden).

Jener Kampf um die Wahrheit ist zuletzt immer ein Kampf mit
uns selbst. Denn die Gefahr der Unwahrheit (der unrichtigen Erkenntnis)

liegt nicht im Objekt, sondern in uns. Nämlich in unserer subjektiven
Einstellung zu den Dingen, in unsern persönlichen Bedingtheiten,

Voreingenommenheiten, Wünschen, Idiosynkrasien, kurz in unserer
Subjektivität. Ihr zufolge „sehen" wir die Dinge wie durch ein
färbendes Glas, sehen wir wie einseitig, unvollständig, schief, sozusagen
in zufälliger Weise. Wie wir z. B. von einem Menschen verschiedene
„Eindrücke" gewinnen, je nach der Zufälligkeit unserer subjektiven
Einstellung zu ihm. Was wir aber wollen, kraft des Erkenntnisstrebens

zur Wahrheit, das ist Objektivität, Gerechtwerden (im Urteil)
gegenüber dem Gegenstand, Überwindung des Zufälligen, Überwindung

der Subjektivität. Und wenn Unterricht der Erkenntnis dienen
soll, so muss er Erziehung zu eben dieser Selbstüberwindung zugunsten
der Objektivität sein. Womit er sich ohne weiteres in die sittliche
Erziehung überhaupt einordnet.

Unser Thema „Anschauung und Begriff" gibt uns die schönste
Gelegenheit, diese allgemeinen Sätze zu illustrieren. Selbstverständlich

sprechen wir vorn Verhältnis der beiden nur in dem Sinne, der
im Zusammenhang mit dem Erkenntnis-Unterricht in Frage kommt
(unter Ausschluss z. B. des ästhetisch gewendeten Unterrichts).

Der Einfachheit halber schalten wir alle erkenntnistheoretischen
Fragen aus, stellen uns auf den Boden realistischer Auffassung und
rechnen also mit einem zu erkennenden Gegenstand, welcher als
Fremd-Existenz dem Subjekt gegenübersteht. Um was es sich handelt,
lässt sich nämlich auch so vollkommen verdeutlichen. ¦— Dann ist die
Voraussetzung möglicher Erkenntnis, dass Subjekt und Objekt
miteinander in Beziehung stehen, dass zwischen ihnen Wirkung und

*) Nach einem bei Eröffnung der Basler Fibelausstellung gehaltenen Vortrag.

Schweiz. Pädagog. Zeitschr ft 1926. — 15 217



Gegenwirkung, kurz: Auseinandersetzung, stattfindet. Das allgemeine
Schema solcher Auseinandersetzung ist das Schema der Handlung
überhaupt, denn alle Handlung ist Reaktion, und umgekehrt. Dieses
Schema zeigt einen typischen Verlauf, dessen Phasen wir, vom Subjekt

aus gesehen, als Erlebnis (Beeinflussung), Gefühl (Stellungnahme)
und Tat (Auswirkung dieser Stellungnahme gegen das Objekt zu)
bezeichnen. Bei denjenigen Reaktionen, welche nicht „instinktmässig"
oder „reflektorisch" verlaufen (es kommt jetzt auf nähere psychologische

Erklärung nicht an), schiebt sich zwischen Gefühl und Tat eine
vierte Phase ein, die Phase der Vorstellung oder Bewusstmachung
des Gegenstandes, eine „bildhafte" Gestaltung des Gefühls-Inhalts,
welche im Interesse plan- und zweckmässiger „Bearbeitung" des
Objektes steht. (Auch hier können wir Genaueres beiseite lassen). Produkt
dieser Bewusstmachung ist, wenn wir einmal von der Zielphantasie
absehen, das „Bild" des Gegenstandes, so wie wir ihn eben „sehen".

Dieses primäre Bild, wie es unmittelbar aus dem durch das
Erlebnis erregten Gefühl „entspringt" (genauer: gestaltet wird), ist das,
was man gewöhnlich „Anschauung", besser: Anschauungs-Inhalt,
nennt (die Anschauung selber, als Akt, ist eben die Gestaltung des
Bildes). Wenn man einsieht, dass der Inhalt der Anschauung an den
Gehalt des Gefühls gebunden ist (nichts ist im „Verstände", was nicht
zuvor im Gefühl gewesen wäre), und wenn man ferner weiss, dass
Gefühl soviel ist wie persönliche Stellungnahme zum „Reiz" des
Gegenstandes und also zu diesem selbst, sofern er für die Reaktion in
Betracht kommt — dann begreift man auch, dass die Anschauung mit
all den subjektiven Zufälligkeiten belastet ist, welche die primäre
„Gefühlswallung" beim Zusammentreffen mit einem „neuen" Objekt
charakterisieren. (Es ist freilich zu bemerken, dass solche rein
primären Anschauungen insofern kaum vorkommen, als wir auch an
„neue" Objekte bereits mit einem Stock von „Erinnerungsbildern"
herantreten, die sich in die Anschauungsbildung einmischen; allein das
ändert nichts an der hier allein wesentlichen Tatsache, dass die
Anschauung mit der Zufälligkeit der subjektiven Reaktionseinstellung
belastet ist).

Wenn wir dieses „erste Bild" des Gegenstandes, oder dann das
„Haben" dieses Bildes, als Anschauung bezeichnen, so dürfte doch nie
übersehen werden, dass es zugleich bereits ein Begriff ist. Denn es ist
durch unsre innere Denk-Arbeit geschaffen, gestaltet aus dem Gefühlsgehalt,

zum Zwecke, das Objekt zu „begreifen" — was ja nichts anderes
heisst, als: eine ihm entsprechende „Vorstellung" (theoretisches
Urteil, Schau) zu gewinnen. Alle Anschauung bedeutet schon eine
(theoretische, schauende) Bemächtigung gegenüber dem Objekt; das
aber ist genau der eigentliche, wenigstens der weiteste Sinn des
Ausdruckes „Begriff": theoretisches Ergreifen. Schon die Anschauung
gibt nicht ein ,,entstandenes Bild", wobei wir sozusagen passiv wären,
nicht eine uns eingeprägte „Kopie", sondern sie ist ein Gebilde unseres
Denkens, im weitesten Sinn der Bewusstmachung, eine denkende
(vorstellende) Rechenschaft über den Eindruck.
218



Begriff im engern Sinne des Wortes nennen wir nun aber doch nicht
diese Anschauung, sondern ein anderes Denkgebilde, ein Gebilde, das
gegenüber der Anschauung sekundär ist und diese voraussetzt.
Begriff in diesem Sinne ist das Produkt reflektierender Bearbeitung
der Anschauung und zwar einer Bearbeitung, welche im Interesse der
Wahrheit geschieht. Wo Begriffe gebildet werden, da begnügen wir uns
nicht mit jenen „ersten Bildern". Denn wir ahnen, oder wissen aus
Erfahrung, oder werden durch die Wandelbarkeit, Inkonstanz,
Widersprüchlichkeit der Anschauungen darauf aufmerksam gemacht :

dass jene Bilder nicht ohne weiteres „dem Gegenstand gerecht werden' '.
Wir bemerken ihre subjektive Belastung, und wir streben über sie
hinaus zu objektiver Erkenntnis. Gerade der Widerspruch, die
Unvereinbarkeit verschiedener (eigener und fremder) Anschauungen,
sofern sie auf denselben Gegenstand bezogen sind, reizt uns zum
Nach-Denken, zur sekundären Bearbeitung im Sinne der Korrektur;
denn wir wissen, aus dem Wahrheitswillen, dass das Wahre eindeutig
ist. Begriffsbildung ist Bearbeitung der Anschauungen im Interesse
objektiver Erkenntnis. Wir wollen den Gegenstand so „begreifen",
wie er in Wahrheit, objektiv, ist. Wir wollen über alle (subjektiv
belasteten) „Erscheinungen" hinweg sein Wesen erfassen. Der Begriff,
den wir suchen, ist das „Wesensbild" des Gegenstandes.

Es ist darnach ohne weiteres klar, dass jeder faktisch gebildete
Begriff prinzipiell vorläufigen Charakter, vorläufige Geltung hat.
Denn es ist nie absolut sicher, dass es uns gelungen sei, die Subjektivität

der Anschauung vollkommen auszuschalten. Die Begriffsbildung
ist, wie die Erkenntnis, ein unendlicher Prozess. Der Begriff selber ist
ein Ideal, das Ideal wahrer Erkenntnis des Gegenstandes. Genau
genommen ein unerreichbares Ideal. Denn bedingte Subjekte gelangen
nie restlos über die Bedingtheit hinaus, theoretisch-erkennend so
wenig, wie praktisch-moralisch. —¦ Der Weg gegen das Ideal hin aber
ist möglich. Er verlangt alle jene Hülfsbewegungen und
Vorsichtsmassregeln, die wir aus der wissenschaftlichen Arbeit kennen: immer
neue Beobachtung und Vergleichung, Analyse und Synthese, Experiment

— vor allem aber : Denkarbeit, Selbstüberwindung im Interesse
der Sachlichkeit. Dabei ist eins besonders wichtig: Der „emzelne"
Gegenstand steht, von allem Anfang der Anschauung an, in
Beziehung zu Anderm, er ist nicht isoliert. Es ist nicht möglich, ihn
begrifflich zu erfassen, ohne dass zugleich diese Beziehungen und durch
sie zuletzt die universale Ganzheit der gegenständlichen Welt erfasst
würde. Begriffsbildung, wenn auch vom einzelnen Gegenstand
ausgehend, verlangt Universalität der erkennenden Betrachtung. Dies
genau ist der Sinn der (gegenständlichen, empirischen) Wissenschaft.
Erst mit ihr, d. h. mit dem universalen System gegenständlicher
Erkenntnis, könnte sich die Erkenntnis auch des Einzelnen, also die
Einzel-Begriffsbildung, vollenden. Kein Begriff kann endgültig sein,
es sei denn im Zusammenhang des universalen begrifflichen Systems.

So erst wird das Verhältnis von Anschauung und Begriff
vollkommen deutlich. Anschauung ist der „erste Begriff des Gegenstandes,

219



der erste trübe Versuch der Erkenntnis. Der Begriff im engern Sinne
aber ist die letzte, endgültige, reine Anschauung des Gegenstandes,
das Ideal, auf welches schon die primäre Anschauung, als auf die
Erfüllung ihres Sinnes, hinweist.

Noch aber ist einer folgenschweren Verwechslung zu gedenken,
welche der klaren Einsicht in dieses Verhältnis im Wege steht. Wir
müssen sie so scharf als möglich aufdecken, weil sie, in der logischen
Theorie, wie in der Praxis des Unterrichts, immer noch und immer
wieder auftritt.

Der Begriff, von dem wir bisher gesprochen haben, ist das Ideal
der theoretischen Erfassung des Gegenstandes in seiner vollen Realität.

So, wie dieser Gegenstand ist, so soll er erkannt werden. Der
Inhalt des Begriffes ist konkret —¦ wie eben die Erkenntnis konkreter
Wirklichkeit sein muss.

Darum ist von diesem eigentlichen Erkenntnis - Begriff scharf zu
trennen der sogenannte Allgemeinbegriff. Er entsteht dadurch,
dass wir eine Anzahl ähnlicher Gegenstände, vielmehr die vorläufigen
Begriffe davon, nach ihrer Übereinstimmung zusammenfassen, also
durch generalisierendes Verfahren. So bilden wir aus den vorläufigen
Erkenntnisbegriffen vieler „Pferde" den generellen Begriff de s Pferdes.
So auch z. B. aus vielen vorläufigen Begriffen über den Zusammenhang

zwischen der Temperatur und dem Volumen dieses und jenes
bestimmten Metallstückes ein allgemeines „Gesetz", das nichts anderes
ist, als ein genereller Zusammenhangsbegriff.

Es ist sehr wichtig, den Unterschied solcher Allgemeinbegriffe von
den Erkenntnisbegriffen sich klar zu machen. Auch der Erkenntnisbegriff

wird unter Umständen mit Hilfe gehäufter Beobachtungen,
durch Vergleichung ihrer Resultate, gebildet. Aber Beobachtung und
Vergleichung dient hier ausschliesslich der immer schärfern, von
subjektiven Zufälligkeiten immer mehr gereinigten Erfassung des
konkreten Gegenstandes, in seiner vollen Realität. Die Begriffsbildung
nähert sich in ihrem Fortschreiten der Wirklichkeit. Ganz anders
die Bildung des Allgemeinbegriffs. Hier werden vorläufig gebildete
Begriffe verschiedener Gegenstände ihrer konkreten Züge immer
mehr entkleidet, und der gewonnene Allgemeinbegriff erfasst gerade
nicht diesen oder jenen Gegenstand so, wie er in Wirklichkeit ist.
Die Begriffsbildung entfernt sich hier von der Wirklichkeit. Wir
„abstrahieren", zum Zwecke der Zusammenfassung, geflissentlich
von allen besondern Eigentümlichkeiten dieses und jenes bestimmten
Falles oder Gegenstandes. Was dann im Allgemeinbegriff
übrigbleibt, bezeichnet nicht mehr ein Wirkliches in seiner vollen
Wirklichkeit (die ja immer individuell, besonders, einmalig ist), sondern
bezeichnet nur die herausdestillierte Gemeinsamkeit verschiedener
Objekte.

So trifft der Allgemeinbegriff die Wirklichkeit nicht. Das Pferd
kommt in der Wirklichkeit nicht vor; nirgends gibt es so etwas wie
„das Pferd" oder „den Menschen". Nirgends auch gibt es „die
Schwere", die Elektrizität. Es gibt nur dieses und jenes bestimmte

220



Pferd, diesen und jenen bestimmten Fall von realer, konkreter
Anziehung oder Spannung oder Entladung. Wollen wir das Wirkliche
erkennen, so dürfen wir uns nicht an die Allgemeinbegriffe halten;
sonst haben wir ein Schema, statt der gesuchten Wirklichkeit. Man
kann nicht hoffen, der Wirklichkeit nahe zu kommen, wenn man
geflissentlich von ihren konkreten Zügen abstrahiert. Wer die Realität
„Julius Cäsar" erfassen will, der kommt mit den Allgemeinbegriffen
„Mensch", „Römer", oder wie sie heissen mögen, nicht auf seine
Rechnung.

Auch bei der Bildung der Erkenntnis-Begriffe „abstrahieren"
wir freilich in gewissem Sinne. Aber eben in ganz anderem Sinne. Wir
abstrahieren hier nämlich von den subjektiven Zufälligkeiten,
Belastungen, Voreingenommenheiten der Beobachtung oder
Wahrnehmung, wir korrigieren also uns, nicht das Objekt. Nicht schneiden
wir vom Gegenstand das Besondere, Eigenartige und Einzigartige
ab, so dass nur noch ein andern Rümpfen ähnlicher Rumpf
übrigbleibt. Sondern wir disziplinieren uns selbst, so dass wir womöglich
imstande seien, gerade die volle, konkrete Wirklichkeit adäquat, d. h.
objektiv zu erfassen. Im Erkenntnisbegriff bereichert sich die
Wirklichkeitserfassung, im Allgemeinbegriff verarmt sie.

Man verwechselt immer wieder „das Wesentliche" und „das
Allgemeine". So kann man glauben, durch Abstraktion vom Besondern,
dem Wesen des Gegenstandes näher zu kommen. Aber „Wesen" und
„wesentlich" sind selber sehr vieldeutige Begriffe. Was an einer
Sache das wesentliche „sei", das hängt vielleicht einfach an dem
subjektiven Standpunkt des Beurteilenden. Wenn ich einen Stein
brauche, um ihn nach dem Hunde zu werfen, so ist mir das wesentliche,
dass es ein Stein sei (Allgemeinbegriff); es kommt hier nicht auf die
konkrete Besonderheit an. Wenn wir aber von Pestalozzi reden, so
wird uns wohl nicht dies das wesentliche sein, dass er ein Zürcher ist,
oder dass er ein Mensch ist, sondern das wesentliche wird uns hier wohl
sein: dass er der Eine Pestalozzi ist, der in keinem Allgemeinbegriff
aufgeht. — Kann so sowohl das durch den Allgemeinbegriff zu
fassende, wie das nur im konkreten Erkenntnisbegriff (welcher stets
individuell und nicht generell ist) zu ergreifende, je nach dem Gesichtspunkt,

für uns das Wesentliche an einer Sache sein, so ist doch anderseits

sicher, dass für die Erkenntnis das Wesentliche immer die
volle Wirklichkeit ist, und diese ist eben nur durch den Erkenntnisbegriff

zu fassen. Das Wesen, als objektive reale Bedeutung, also
gerade das zu Erkennende, ist daher niemals gleich dem generellen
Schema, sondern es ist stets dasjenige, was der Gegenstand „an und für
sich" ist und als was er daher im Erkenntnisbegriff erfasst werden will.
Das Wesen Pestalozzis ist er, Pestalozzi, so, wie er in Wahrheit ist,
was er in Wirklichkeit bedeutet, und es geht nicht auf in sämtlichen
Allgemeinbegriffen, die aus Pestalozzi und andern Menschen oder
Zürchern oder Erziehern gebildet werden mögen. Ob wir dies Wesen zu
erkennen vermögen, ist eine Frage für sich; sicher aber ist, dass vir als
Erkennende darnach und nicht nach dem Allgemeinbegriff, streben.

221



Wenn so immer der Erkenntnisbegriff, in all seiner Tendenz auf die
konkrete Realität des Gegenstandes, das Ziel der Erkenntnis ist, so
soll damit nicht gesagt sein, dass der Allgemeinbegriff überhaupt
keine Bedeutung für die Erkenntnis habe. Er besitzt solche Bedeutung,

nur nicht als Ziel, sondern als Hülfsmittel; seine Erkenntnisbedeutung

ist methodischer Art. Im einzelnen wollen wir dies hier nicht
ausführen. Es sei nur auf die schon betonte Notwendigkeit der universalen

Überschau zum Zwecke der systematischen Erkenntnis des
Einzelnen hingewiesen. Dieser Überschau steht die unendliche
Mannigfaltigkeit des Einzelnen zunächst im Wege. So trachten wir darnach,
erst einmal einen rohen, schematischen Überschlag zu gewinnen von
dem, was in der Wirklichkeit überhaupt vorhanden ist. Wir bilden ein
Netz, das die Ganzheit des Wirklichen umspannt, um darin allmählich
das Einzelne einzufangen. So sehen wir vorerst, um eben nur einmal
eine generelle Übersicht zu gewinnen, von den besondern Zügen des
Wirklichen ab. Jenes Netz ist das System der Allgemeinbegriffe. Diese
sind methodisches Mittel, Hülfsmittel. Als solche dienen sie gerade der
Erkenntnis (der Erkenntnis im Zusammenhang) des Einzelnen,
also gerade der Bildung richtiger, im Ganzen gesehener, Erkenntnisbegriffe

des Einzelnen und Konkreten. Dies ist der Unterschied:
Allgemeinbegriffe (mit Einschluss der generellen Gesetze) sind Hülfs-
begriffe, Erkenntnisbegriffe sind Zielbegriffe.

Sehr fatal, wenn beide verwechselt werden. Dann nämlich entsteht
die falsche Meinung, Allgemeinbegriffe seien Ziel der Erkenntnis.
So kann man beliebig oft lesen, Wissenschaft gehe auf Bildung
allgemeiner Begriffe (oder Gesetze) aus. Nun, wenn man Wissenschaft
so auffasst und betreibt, so wird sie eben wirklichkeitsfremd, schematisch,

im höchsten Grade unwahr. Wir „ersetzen" dann die volle,
reiche, individuelle Wirklichkeit durch ein Abstraktum und meinen,
dadurch ihr „Wesen" erfasst zu haben. Das geht bis in die Schule,
sogar in die Volksschule hinein. Man lehrt Schemata und suggeriert den
Kindern, dies sei die wahre Wirklichkeit. Liegt nicht hierin ein Grund
für die falsche „Verschulung" unserer Menschheit, ein Grund dafür,
dass wir später, ausser der Schule und gegen sie, die Wirklichkeit erst
eigentlich kennen lernen müssen, ein Grund für die Richtigkeit des
bösen Wortes: je gelehrter, je verkehrter? Wir aber wollen nicht eine
„Bildung", welche uns, da sie schematisch ist, hülflos macht, sobald
wir mit der Wirklichkeit zusammentreffen.

Wir kehren zum Anfang zurück. Erkenntnis ist Kampf um die
Wahrheit. Erkenntnis-Unterricht soll zu diesem Kampf willig und
tüchtig machen. Er soll also lehren, richtige (objektive) Begriffe zu
bilden, welches Lehren nur in der Anregung zu selbsttätiger Übung
bestehen kann. Aber die Begriffe, um die es sich handelt, sind als
Erkenntnisbegriffe, Begriffe der konkreten, individuellen, lebendigen
Wirklichkeit zu verstehen und nicht als Allgemeinbegriffe. Wo diese
nötig sind, da sollen sie als das verstanden und verdeutlicht werden,was
sie sind: Eselsbrücken, Hülfslinien, methodische Mittel.

Selbstverständlich kann die wahre Begriffsbildung nicht anders

222



geübt werden, als am Material der Anschauung. Daher muss von der
Anschauung ausgegangen werden. Begriffe „geben" wollen, Messe den
Sinn des Unterrichts verkennen: er soll Erziehung zur eigenen Fähigkeit

der Begriffsbildung sein; diese Fähigkeit ist das wichtige, nicht
das „Mitnehmen" von Erkenntnissen (die übrigens, als „gegebene", ja
doch keine Erkenntnisse wären). — Aber die Anschauung soll
auch ihrerseits wirkliche, eigene Anschauung sein. Nicht
„beigebrachte", sondern geschaffene. Anschauungsunterricht darf daher
nicht Spiel, sondern er muss aktive Denkarbeit sein. Darum sollte man
vielleicht lieber von Beobachtung, als von Anschauung sprechen.
Schon in der Anschauung soll eben der Erkenntnis-Wille, der
Wahrheitswille, wirksam sein; denn nur das ist wirkliche Anschauung,
was mit dem WiUen zur Erkenntnis, zum Begreifen, was mit der
Richtung auf den Begriff geschaffen ist. (Wir reden ausdrücklich
vom Erkenntnisunterricht, und nicht etwa von „Anschauung" in
ästhetischem Sinn und Zusammenhang).

Dabei soll ebenfalls nicht vergessen werden, dass für nichtsinnliche
Dinge nicht äussere (sinnliche) sondern innere Anschauung, d. h.
„psychologische" Erfassung notwendig ist. Man kann Motive, Ideale,
Grundsätze nicht sinnlich anschauen. So auch z. B. nicht treibende
Kräfte der Geschichte, und damit das Wesentliche historischen
Geschehens überhaupt. (Die wahre Anschaulichkeit des Geschichtsunterrichts

wird nicht durch „historische" Abbildungen, sondern durch
Erweckung innerer Anschauungskraft erreicht). Überhaupt die Bilder!
Sachen, Sachen! Bilder sind ja manchmal als Ersatz notwendig, aber
gefährlich sind sie immer. Selbst wo es sich um sinnliche Dinge handelt.
Aber wir wollen uns nicht in Einzelheiten verlieren.

Nur eins noch zum Schluss. Begriffsbildung kann nicht ohne
Anschauung geschehen, aber das wesentliche ist doch, dass dann auch
richtige Begriffe gebildet werden. Und dies ist Sache disziplinierten
Denkens. Disziplin, Überwindung der Subjektivität, ehrlicher Wille
zur Wahrheit, zur Gerechtigkeit gegenüber dem Objekt, das ist es.
Keine Begriffsbildung ohne Charakterbildung. Erkenntnisunterricht
ist Erziehung des sittlichen Wollens und Könnens, angewandt auf die
Begriffsbildung.

Der Aufbau der Persönlichkeit.
Von Prof. Carlo Sganzini, Bern.

(Schluss)*

Damit berühren wir die allgemein, mindestens seit Plato, übliche
Auffassung der Struktur dei* Persönlichkeit als Gegensatz und Auf-
einanderangewiesensein einer naturhaft-triebmässigen und einer ver-
nunft-willensmässigen oder geistigen Sphäre; sie erweist sich uns aber
als Ausdruck der wesenhaften Antinomie von Unbestimmtheit und

*) Siehe Heft T.

223

i


	Anschauung und Begriff

