Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 8

Artikel: Anschauung und Begriff

Autor: Haberlin, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789146

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anschauung und Begriff.*)
Von Paul Hiaberlin, Basel.

Alle Erkenntnis ist Kampf um die Wahrheit. Nicht aller Unterricht
will der Erkenntnis dienen; aber sofern Unterricht ihr dienen soll, muss
er darauf ausgehen, den Schiiler zu jenem Kampf tiichtig zu machen.
Es kann also nicht seine Aufgabe sein, Erkenntnisse ,,darzubieten;
sondern er soll die Fahigkeit, Erkenntnis zu schaffen, im Zogling
ausbilden. Weil es fiir diese Ausbildung nur den Weg selbsttétiger
Ubung der dazu vorhandenen Anlagen gibt, muss der Erkenntnis-
Unterricht Arbeitsunterricht sein, selbstverstidndlich in jenem weiteren
Sinn, wonach Arbeit alle Anstrengung eigener Krifte bedeutet. (Dieser
Arbeitsunterricht steht nicht im Gegensatz zum Lernunterricht;
richtiges Lernen ist eben Arbeit, und nur durch Arbeit kann gelernt
werden).

Jener Kampf um die Wahrheit ist zuletzt immer ein Kampf mit
uns selbst. Denn die Gefahr der Unwahrheit (der unrichtigen Erkennt-
nis) liegt nicht im Objekt, sondern in uns. Ndmlich in unserer subjekti-
ven Kinstellung zu den Dingen, in unsern personlichen Bedingtheiten,
Voreingenommenheiten, Wiinschen, Idiosynkrasien, kurz in unserer
Subjektivitdt. Thr zufolge ,.sehen™ wir die Dinge wie durch ein fér-
bendes Glas, sehen wir wie einseitig, unvollsténdig, schief, sozusagen
in zufilliger Weise. Wie wir z. B. von einem Menschen verschiedene
,,Bindriicke* gewinnen, je nach der Zufélligkeit unserer subjektiven
Einstellung zu ihm. Was wir aber wollen, kraft des Erkenntnis-
strebens zur Wahrheit, das ist Objektivitidt, Gerechtwerden (im Urteil)
gegeniiber dem Gegenstand, Uberwindung des Zufilligen, Uberwin-
dung der Subjektivitdt. Und wenn Unterricht der Erkenntnis dienen
soll, so muss er Erziehung zu eben dieser Selbstiiberwindung zugunsten
der Objektivitdt sein. Womit er sich ohne weiteres in die sittliche Er-
ziehung iiberhaupt einordnet.

Unser Thema ,,Anschauung und Begriff’* gibt uns die schonste
Gelegenheit, diese allgemeinen Sitze zu illustrieren. Selbstverstdnd-
lich sprechen wir vom Verhéltnis der beiden nur in dem Sinne, der
im Zusammenhang mit dem Erkenntnis-Unterricht in Frage kommt
(unter Ausschluss z. B. des #dsthetisch gewendeten Unterrichts).

Der Einfachheit halber schalten wir alle erkenntnistheoretischen
Fragen aus, stellen uns auf den Boden realistischer Auffassung und
rechnen also mit einem zu erkennenden Gegenstand, welcher als
Fremd-Existenz dem Subjekt gegeniibersteht. Um was es sich handelt,
ldasst sich ndmlich auch so vollkommen verdeutlichen. — Dann ist die
Voraussetzung moglicher Erkenntnis, dass Subjekt und Objekt mit-
einander in Beziehung stehen, dass zwischen ihnen Wirkung und

*) Nach einem bei Eroffnung der Basler Fibelausstellung gehaltenen Vortrag.
Schweiz, Pédagog. Zeitschrift 1926, — 15 217



Gegenwirkung, kurz: Auseinandersetzung, stattfindet. Das allgemeine
Schema solcher Auseinandersetzung ist das Schema der Handlung
iiberhaupt, denn alle Handlung ist Reaktion, und umgekehrt. Dieses
Schema zeigt einen typischen Verlauf, dessen Phasen wir, vom Sub-
jekt aus gesehen, als Erlebnis (Beeinflussung), Gefiihl (Stellungnahme)
und Tat (Auswirkung dieser Stellungnahme gegen das Objekt zu) be-
zeichnen. Bei denjenigen Reaktionen, welche nicht ,,instinktméssig*
oder ,,reflektorisch’* verlaufen (es kommt jetzt auf nihere psycholo-
gische Erklirung nicht an), schiebt sich zwischen Gefiihl und Tat eine
vierte Phase ein, die Phase der Vorstellung oder Bewusstmachung
des Gegenstandes, eine ,,bildhafte Gestaltung des Gefiihls-Inhalts,
welche im Interesse plan- und zweckmissiger ,,Bearbeitung‘ des Ob-
jektes steht. (Auch hier kénnen wir Genaueres beiseite lassen). Produkt
dieser Bewusstmachung ist, wenn wir einmal von der Zielphantasie
absehen, das ,,Bild" des Gegenstandes, so wie wir ihn eben ,,sehen®.

Dieses primédre Bild, wie es unmittelbar aus dem durch das Er-
lebnis erregten Gefiihl ,,entspringt’” (genauer: gestaltet wird), ist das,
was man gewodhnlich , Anschauung”, besser: Anschauungs-Inhalt,
nennt (die Anschauung selber, als Akt, ist eben die Gestaltung des
Bildes). Wenn man einsieht, dass der Inhalt der Anschauung an den
Gehalt des Gefiihls gebunden ist (nichts ist im ,,Verstande’, was nicht
zuvor im Gefiihl gewesen wire), und wenn man ferner weiss, dass Ge-
fiihl soviel ist wie personliche Stellungnahme zum ,,Reiz‘ des Gegen-
standes und also zu diesem selbst, sofern er fiir die Reaktion in Be-
tracht kommt — dann begreift man auch, dass die Anschauung mit
all den subjektiven Zufilligkeiten belastet ist, welche die primire
,,Gefiithlswallung® beim Zusammentreffen mit einem ,,neuen‘ Objekt
charakterisieren. (Es ist freilich zu bemerken, dass solche rein pri-
méren Anschauungen insofern kaum vorkommen, als wir auch an
,,neue’ Objekte bereits mit einem Stock von ,,Erinnerungsbildern‘
herantreten, die sich in die Anschauungsbildung einmischen; allein das
dndert nichts an der hier allein wesentlichen Tatsache, dass die An-
schauung mit der Zufilligkeit der subjektiven Reaktionseinstellung
belastet ist).

Wenn wir dieses ,erste Bild” des Gegenstandes, oder dann das
,,Haben‘* dieses Bildes, als Anschauung bezeichnen, so diirfte doch nie
iibersehen werden, dass es zugleich bereits ein Begriff ist. Denn es ist
durch unsre innere Denk-Arbeit geschaffen, gestaltet aus dem Gefiihls-
gehalt, zum Zwecke, das Objekt zu ,,begreifen‘‘ — was ja nichts anderes
heisst, als: eine ihm entsprechende ,,Vorstellung® (theoretisches
Urteil, Schau) zu gewinnen. Alle Anschauung bedeutet schon eine
(theoretische, schauende) Beméchtigung gegeniiber dem Objekt; das
aber ist genau der eigentliche, wenigstens der weiteste Sinn des Aus-
druckes ,,Begriff’: theoretisches Ergreifen. Schon die Anschauung
gibt nicht ein ,,entstandenes Bild“, wobei wir sozusagen passiv wiren,
nicht eine uns eingeprigte ,,Kopie*, sondern sie ist ein Gebilde unseres
Denkens, im weitesten Sinn der Bewusstmachung, eine denkende
(vorstellende) Rechenschaft iiber den Eindruck.

218



I, S—

ot i

Begriff im engern Sinne des Wortes nennen wir nun aber doch nicht
diese Anschauung, sondern ein anderes Denkgebilde, ein Gebilde, das
gegeniiber der Anschauung sekundédr ist und diese voraussetzt. Be-
griff in diesem Sinne ist das Produkt reflektierender Bearbeitung
der Anschauung und zwar einer Bearbeitung, welche im Interesse der
Wahrheit geschieht. Wo Begriffe gebildet werden, da begniigen wir uns
nicht mit jenen ,,ersten Bildern. Denn wir ahnen, oder wissen aus
Erfahrung, oder werden durch die Wandelbarkeit, Inkonstanz,
Widerspriichlichkeit der Anschauungen darauf aufmerksam gemacht:
dass jene Bilder nicht ohne weiteres ,,dem Gegenstand gerecht werden**.
Wir bemerken ihre subjektive Belastung, und wir streben iiber sie
hinaus zu objektiver Erkenntnis. Gerade der Widerspruch, die Un-
vereinbarkeit verschiedener (eigener und fremder) Anschauungen,
sofern sie auf denselben Gegenstand bezogen sind, reizt uns zum
Nach-Denken, zur sekundiren Bearbeitung im Sinne der Korrektur;
denn wir wissen, aus dem Wahrheitswillen, dass das Wahre eindeutig
ist. Begriffsbildung ist Bearbeitung der Anschauungen im Interesse
objektiver Erkenntnis. Wir wollen den Gegenstand so ,,begreifen®,
wie er in Wahrheit, objektiv, ist. Wir wollen iiber alle (subjektiv be-
lasteten) ,,Erscheinungen‘ hinweg sein Wesen erfassen. Der Begriff,
den wir suchen, ist das ,,Wesenshild* des Gegenstandes.

Es ist darnach ohne weiteres klar, dass jeder faktisch gebildete
Begriff prinzipiell vorlaufigen Charakter, vorldufige Geltung hat.
Denn es ist nie absolut sicher, dass es uns gelungen sei, die Subjektivi-
tdt der Anschauung vollkommen auszuschalten. Die Begriffsbildung
ist, wie die Erkenntnis, ein unendlicher Prozess. Der Begriff selber ist
ein Ideal, das Ideal wahrer Erkenntnis des Gegenstandes. Genau
genommen ein unerreichbares Ideal. Denn bedingte Subjekte gelangen
nie restlos iiber die Bedingtheit hinaus, theoretisch-erkennend so
wenig, wie praktisch-moralisch. — Der Weg gegen das Ideal hin aber
ist moglich. Er verlangt alle jene Hiilfsbewegungen und Vorsichts-
massregeln, die wir aus der wissenschaftlichen Arbeit kennen: immer
neue Beobachtung und Vergleichung, Analyse und Synthese, Experi-
ment — vor allem aber: Denkarbeit, Selbstiiberwindung im Interesse
der Sachlichkeit. Dabei ist eins besonders wichtig: Der ,,einzelne‘

Gegenstand steht, von allem Anfang der Anschauung an, in Be-

ziehung zu Anderm, er ist nicht isoliert. Es ist nicht moglich, ihn be-
grifflich zu erfassen, ohne dass zugleich diese Beziehungen und durch
sie zuletzt die universale Ganzheit der gegenstéindlichen Welt erfasst
wiirde. Begriffsbildung, wenn auch vom einzelnen Gegenstand aus-
gehend, verlangt Universalitit der erkennenden Betrachtung. Dies
genau ist der Sinn der (gegenstidndlichen, empirischen) Wissenschaft.
Erst mit ihr, d. h. mit dem universalen System gegensténdlicher Er-
kenntnis, kénnte sich die Erkenntnis auch des Einzelnen, also die
Einzel-Begriffsbildung, vollenden. Kein Begriff kann endgiiltig sein,
es sei denn im Zusammenhang des universalen begrifflichen Systems.

So erst wird das Verhiltnis von Anschauung und Begriff voll-
kommen deutlich. Anschauung ist der ,,erste Begriff‘ des Gegenstandes,

219



der erste triibe Versuch der Erkenntnis. Der Begriff im engern Sinne
aber ist die letzte, endgiiltige, reine Anschauung des Gegenstandes,
das Ideal, auf welches schon die primdre Anschauung, als auf die Er-
filllung ihres Sinnes, hinweist.

Noch aber ist einer folgenschweren Verwechslung zu gedenken,
welche der klaren Einsicht in dieses Verhiltnis im Wege steht. Wir
miissen sie so scharf als moglich aufdecken, weil sie, in der logischen
Theorie, wie in der Praxis des Unterrichts, immer noch und immer
wieder auftritt.

Der Begriff, von dem wir bisher gesprochen haben, ist das Ideal
der theoretischen Erfassung des Gegenstandes in seiner vollen Reali-
tit. So, wie dieser Gegenstand ist, so soll er erkannt werden. Der In-
halt des Begriffes ist Tonkret — wie eben die Erkenntnis konkreter
VVlrkhchkelt sein muss.

Darum ist von diesem eigentlichen Erkenntnis - Begriff scharf zu
trennen der sogenannte Allgemeinbegriff. Er entsteht dadurch,
dass wir eine Anzahl #hnlicher Gegensténde, vielmehr die Vorlauflgen
Begriffe davon, nach ihrer I'.'T!oeremstu:nmunﬂr zusammenfassen, also
durch generahalerendes Verfahren. So bilden wir aus den vorldufigen
Erkenntnisbegriffen vieler ,,Pferde‘‘ den generellen Begriff des Pferdes.
So auch z. B. aus vielen vorlidufigen Begriffen iiber den Zusammen-
hang zwischen der Temperatur und dem Volumen dieses und jenes
bestimmten Metallstiickes ein allgemeines ,,Gesetz*, das nichts anderes
ist, als ein genereller Zusammenhangsbegriff.

Es ist sehr wichtig, den Unterschied solcher Allgemeinbegriffe von
den Erkenntnisbegriffen sich klar zu machen. Auch der Erkenntnis-
begriff wird unter Umstéinden mit Hilfe gehdufter Beobachtungen,
durch Vergleichung ihrer Resultate, gebildet. Aber Beobachtung und
Vergleichung dient hier ausschliesslich der immer schéirfern, von sub-
jektiven Zufilligkeiten immer mehr gereinigten Erfassung des kon-
kreten Gegenstandes, in seiner vollen Realitdt. Die Begriffsbildung
nihert sich in ihrem Fortschreiten der Wirklichkeit. Ganz anders
die Bildung des Allgemeinbegriffs. Hier werden vorldufig gebildete
Begriffe verschiedener Gegensténde ihrer konkreten Ziige immer
mehr entkleidet, und der gewonnene Allgemeinbegriff erfasst gerade
nicht diesen oder jenen Gegenstand so, wie er in Wirklichkeit ist.
Die Begriffsbildung entfernt sich ‘hier von der Wirklichkeit. Wir
,,abstrahieren, zum Zwecke der Zusammenfassung, geflissentlich
von allen besondern Eigentiimlichkeiten dieses und jenes bestimmten
Falles oder Gegenstandes. Was dann im Allgemeinbegriff iibrig-
bleibt, bezeichnet nicht mehr ein Wirkliches in seiner vollen Wirk-
lichkeit (die ja immer individuell, besonders, einmalig ist), sondern
bezeichnet nur die herausdestillierte Gemeinsamkeit verschiedener
Objekte.

JSo trifft der Allgemeinbegriff die Wirklichkeit nicht. Das Pferd
kommt in der Wirklichkeit nicht vor; nirgends gibt es so etwas wie
,,das Pferd” oder ,,den Menschen. Nirgends auch gibt es , die
Schwere™, die Elektrizitit. Es gibt nur dieses und jenes bestimmte

220



Pferd, diesen und jenen bestimmten Fall von realer, konkreter An-
ziehung oder Spannung oder Entladung. Wollen wir das Wirkliche
erkennen, so diirfen wir uns nicht an die Allgemeinbegriffe halten;
sonst haben wir ein Schema, statt der gesuchten Wirklichkeit. Man
kann nicht hoffen, der Wirklichkeit nahe zu kommen, wenn man ge-
flissentlich von ihren konkreten Ziigen abstrahiert. Wer die Realitit
,,Julius Cisar‘ erfassen will, der kommt mit den Allgemeinbegriffen
- Mensch®, ,,Romer”, oder wie sie heissen mogen, nicht auf seine
Rechnung.

Auch bei der Bildung der Erkenntnis-Begriffe ,,abstrahieren®
wir freilich in gewissem Sinne. Aber eben in ganz anderem Sinne. Wir
abstrahieren hier ndmlich von den subjektiven Zufélligkeiten, Be-
lastungen, Voreingenommenheiten der Beobachtung oder Wahr-
nehmung, wir korrigieren also uns, nicht das Objekt. Nicht schneiden
wir vom Gegenstand das Besondere Eigenartige und Einzigartige
ab, so dass nur noch ein andern Bumpfen dhnlicher Rumpf iibrig-
bleibt. Sondern wir disziplinieren uns selbst, so dass wir womoglich
imstande seien, gerade die volle, konkrete Wirklichkeit adidquat, d. h.
objektiv zu erfassen. Im Erkenntnisbegriff bereichert sich die Wirk-
lichkeitserfassung, im Allgemeinbegriff verarmt sie.

Man verwechselt immer wieder ,,das Wesentliche‘" und ,,das All-
gemeine®. So kann man glauben, durch Abstraktion vom Besondern,
dem Wesen des Gegenstandes nidher zu kommen, Aber ,,Wesen” und
,,wesentlich** sind selber sehr vieldeutige Begriffe. Was an einer
Sache das wesentliche ,,sei’’, das hingt vielleicht einfach an dem
subjektiven Standpunkt des Beurteilenden. Wenn ich einen Stein
brauche, um ihn nach dem Hunde zu werfen, so ist mir das wesentliche,
dass es ein Stein sei (Allgemeinbegriff); es kommt hier nicht auf die
konkrete Besonderheit an. Wenn wir aber von Pestalozzi reden, so
wird uns wohl nicht dies das wesentliche sein, dass er ein Ziircher ist,
oder dass er ein Mensch ist, sondern das Wesent-liche wird uns hier wohl
sein: dass er der Eine Pestalozzi ist, der in keinem Allgemeinbegriff
aufgeht. — Kann so sowohl das durch den Allgemeinbegriff zu fas-
sende, wie das nur im konkreten Erkenntnisbegriff (welcher stets in-
dividuell und nicht generell ist) zu ergreifende, je nach dem Gesichts-
punkt, fiir uns das Wesentliche an einer Sache sein, so ist doch ander-
seits sicher, dass fiir die Erkenntnis das Wesentliche immer die
volle Wirklichkeit ist, und diese ist eben nur durch den Erkenntnis-
begriff zu fassen. Das Wesen, als objektive reale Bedeutung, also
gerade das zu Erkennende, ist daher niemals gleich dem generellen
Schema, sondern es ist stets dasjenige, was der Gegenstand ,,an und fiir
sich® ist und als was er daher im Erkenntnisbegriff erfasst werden will.
Das Wesen Pestalozzi’s ist er, Pestalozzi, so, wie er in Wahrheit ist,
was er in Wirklichkeit bedeutet, und es geht nicht auf in sémtlichen
Allgemeinbegriffen, die aus Pestalozzi und andern Menschen oder
Ziirchern oder Erziehern gebildet werden mégen. Ob wir dies Wesen zu
erkennen vermogen, ist eine Frage fiir sich; sicher aber ist, dass wir als
Erkennende darnach und nicht nach dem Allgemeinbegriff, streben.

221



Wenn so immer der Erkenntnisbegriff, in all seiner Tendenz auf die
konkrete Realitdt des Gegenstandes, das Ziel der Erkenntnis ist, so
soll damit nicht gesagt sein, dass der Allgemeinbegriff iiberhaupt
keine Bedeutung fiir die Erkenntnis habe. Er besitzt solche Bedeu-
tung, nur nicht als Ziel, sondern als Hiilfsmittel; seine Erkenntnisbe-
deutung ist methodischer Art. Im einzelnen wollen wir dies hier nicht
ausfithren. Es sei nur auf die schon betonte Notwendigkeit der univer-
salen Uberschau zum Zwecke der systematischen Erkenntnis des
Einzelnen hingewiesen. Dieser Uberschau steht die unendliche Mannig-
faltigkeit des Einzelnen zunichst im Wege. So trachten wir darnach,
erst einmal einen rohen, schematischen Uberschlag zu gewinnen von
dem, was in der Wirklichkeit iiberhaupt vorhanden ist. Wir bilden ein
Netz, das die Ganzheit des Wirklichen umspannt, um darin allméahlich
das Einzelne einzufangen. So sehen wir vorerst, um eben nur einmal
eine generelle Ubersicht zu gewinnen, von den besondern Ziigen des
Wirklichen ab. Jenes Netz ist das System der Allgemeinbegriffe. Diese
sind methodisches Mittel, Hiilfsmittel. Als solche dienen sie gerade der
Erkenntnis (der Erkenntnis im Zusammenhang) des Einzelnen,
also gerade der Bildung richtiger, im Ganzen gesehener, Erkenntnis-
begriffe des Einzelnen und Konkreten. Dies ist der Unterschied:
Allgemeinbegriffe (mit Einschluss der generellen Gesetze) sind Hiilfs-
begriffe, Erkenntnisbegriffe sind Zielbegriffe.

Sehr fatal, wenn beide verwechselt werden. Dann nimlich entsteht
die falsche Meinung, Allgemeinbegriffe seien Ziel der Erkenntnis.
So kann man beliebig oft lesen, Wissenschaft gehe auf Bildung all-
gemeiner Begriffe (oder Gesetze) aus. Nun, wenn man Wissenschaft
so auffasst und betreibt, so wird sie eben wirklichkeitsfremd, schema-
tisch, im hochsten Grade unwahr. Wir ,ersetzen’ dann die volle,
reiche, individuelle Wirklichkeit durch ein Abstraktum und meinen,
dadurch ihr ,,Wesen* erfasst zu haben. Das geht bis in die Schule,
sogar in die Volksschule hinein. Man lehrt Schemata und suggeriert den
Kindern, dies sei die wahre Wirklichkeit. Liegt nicht hierin ein Grund
fiir die falsche ,,Verschulung‘‘ unserer Menschheit, ein Grund dafiir,
dass wir spiter, ausser der Schule und gegen sie, die Wirklichkeit erst
eigentlich kennen lernen miissen, ein Grund fiir die Richtigkeit des
bosen Wortes: je gelehrter, je verkehrter? Wir aber wollen nicht eine
,,Bildung*‘, welche uns, da sie schematisch ist, hiilflos macht, sobald
wir mit der Wirklichkeit zusammentreffen.

Wir kehren zum Anfang zuriick. Erkenntnis ist Kampf um die
Wahrheit. Erkenntnis-Unterricht soll zu diesem Kampf willig und
tiichtig machen. Er soll also lehren, richtige (objektive) Begriffe zu
bilden, welches Lehren nur in der Anregung zu selbsttitiger Ubung
bestehen kann. Aber die Begriffe, um die es sich handelt, sind als Er-
kenntnisbegriffe, Begriffe der konkreten, individuellen, lebendigen
Wirklichkeit zu verstehen und nicht als Allgemeinbegriffe. Wo diese
notig sind, da sollen sie als das verstanden und verdeutlicht werden,was
sie sind: Eselsbriicken, Hiilfslinien, methodische Mittel.

Selbstverstindlich kann die wahre Begriffsbildung nicht anders

222



geiibt werden, als am Material der Anschauung. Daher muss von der
Anschauung ausgegangen werden. Begriffe ,,geben‘ wollen, hiesse den
Sinn des Unterrichts verkennen: er soll Erziehung zur eigenen Fahig-
keit der Begriffsbildung sein; diese Fihigkeit ist das wichtige, nicht
das ,,Mitnehmen‘* von Erkenntnissen (die iibrigens, als ,,gegebene’, ja
doch keine Erkenntnisse wiren). — Aber die Anschauung soll
auch ihrerseits wirkliche, eigene Anschauung sein. Nicht ,,beige-
brachte®, sondern geschaffene. Anschauungsunterricht darf daher
nicht Spiel, sondern er muss aktive Denkarbeit sein. Darum sollte man
vielleicht lieber von Beobachtung, als von Anschauung sprechen.
Schon in der Anschauung soll eben der Erkenntnis-Wille, der
Wahrheitswille, wirksam sein; denn nur das ist wirkliche Anschauung,
was mit dem Willen zur Erkenntnis, zum Begreifen, was mit der
Richtung auf den Begriff geschaffen ist. (Wir reden ausdriicklich
vom Erkenntnisunterricht, und nicht etwa von ,, Anschauung‘ in
dsthetischem Sinn und Zusammenhang).

Dabei soll ebenfalls nicht vergessen werden, dass fiir nichtsinnliche
Dinge nicht &ussere (sinnliche) sondern innere Anschauung, d. h.
,,psychologische® Erfassung notwendig ist. Man kann Motive, Ideale,
Grundsétze nicht sinnlich anschauen. So auch z. B. nicht treibende
Krifte der Geschichte, und damit das Wesentliche historischen
Geschehens iiberhaupt. (Die wahre Anschaulichkeit des Geschichts-
unterrichts wird nicht durch ,,historische* Abbildungen, sondern durch
Erweckung innerer Anschauungskraft erreicht). Uberhaupt die Bilder!
Sachen, Sachen! Bilder sind ja manchmal als Ersatz notwendig, aber
geféhrlich sind sie immer. Selbst wo es sich um sinnliche Dinge handelt.
Aber wir wollen uns nicht in Einzelheiten verlieren.

Nur eins noch zum Schluss. Begriffsbildung kann nicht ohne An-
schauung geschehen, aber das wesentliche ist doch, dass dann auch
richtige Begriffe gebildet werden. Und dies ist Sache disziplinierten
Denkens. Disziplin, Uberwindung der Subjektivitiit, ehrlicher Wille
zur Wahrheit, zur Gerechtigkeit gegeniiber dem Objekt, das ist es.
Keine Begriffshildung ohne Charakterbildung. Erkenntnisunterricht
ist Erziehung des sittlichen Wollens und Kénnens, angewandt auf die
Begriffsbildung.

Der Aufbau der Personlichkeit.

Von Prof, Carlo Sganzini, Bern.

(Schluss) *

Damit beriihren wir die allgemein, mindestens seit Plato, iibliche
Auffassung der Struktur der Personlichkeit als Gegensatz und Auf-
einanderangewiesensein einer naturhaft-triebméssigen und einer ver-
nunft-willensmissigen oder geistigen Sphire; sie erweist sich uns aber
als Ausdruck der wesenhaften Antinomie von Unbestimmtheit und

*) Siehe Heft 7.
223



	Anschauung und Begriff

