
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 7

Artikel: Der Aufbau der Persönlichkeit : 2. Teil

Autor: Sganzini, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Aufbau der Persönlichkeit.
Von Prof. Carlo Sganzini, Bern.

H.1)

Was wir also zu bieten haben, das ist ein Gesichtspunkt, von
dem aus der Sinn individuell persönlichen Lebens erfasst werden
kann. Der Persönlichkeitsbegriff ist ebenso ein Sollens- als ein
Seinsbegriff. Wir stellen die Frage nach den Wesensmomenten im
Persönlichkeitswerden — nach etwas — selbstverständlich — das überall
da sein muss, wo Persönlichkeit ist, nicht als abtrennbares Moment,
sondern als das, was sich immer im Ganzen ausprägt, eben
Wesensbestimmung des Ganzen ist. Damit ist zugleich die Frage gestellt nach
dem, was die Individualität bestimmt, nach dem Grunde ihrer
Bestimmtheit, nach denWesensmöglichkeiten ihres Sichselbstbestimmens.
Irrationalität des Individuums kann ja nicht totale Unbestimmtheit
sein; was sich verwirklicht (ins Dasein tritt) das bestimmt sich,
allerdings als konkrete, nicht verstandesmässig abstraktiv, sondern letzthin

nur anschaulich-erfassbare Bestimmtheit. Denn die individuelle
Persönlichkeit ist, wie betont, Sinn bzw. Werterfülltheit ; Sinn und
Wert sind aber Bestimmtheit, ja die eigenthche erfüllte Bestimmtheit.

Sind die Bestimmungen; die wir zu treffen haben, wirklich
Wesensbestimmungen, so dürfen sie nie ganz fehlen dort wo, gleich von
welchen Gesichtspunkten und Fragestellungen aus, ein Eindringen in das
innere Gefüge der menschlichen Individualität stattfindet. Unser
Weg ist der der Selbstbesinnung: Selbstbesinnung nicht des partikulären

Individuums in seiner Besonderheit und Beschränktheit, sondern
des Geistes auf sich selbst — des Menschen als Menschheits-, als
Kulturobjekt auf die Geschichte, die Kultur als Selbstverwirklichung
des Geistes : die pestalozzische Frage, was der Mensch in seinem Wesen
ist. Das Ergebnis muss aber mit dem übereinstimmen, was allen
Bestimmungen, die je von Persönlichkeit getroffen worden, letzthin
zugrunde liegt, was niemals ganz hat übersehen werden können, denn
wahrhaft Wesentliches lässt sich nicht übersehen.

Aufschluss über das Wesensgefüge der Persönlichkeit dürfen wir
also jedenfalls nicht in erster Linie von der im eigentlichen Sinne
wissenschafthchen Psychologie erwarten; eher erhalten wir befriedigende

Auskunft bei den seherisch begabten Dichtern (und bei
Philosophen, sofern sie ebenfalls solch seherischer Schau fähig). Das
Wesentliche, das wir meinen, ist etwas, was unmittelbar erlebender und
anteilnehmender Einstellung am nächsten liegt und wovon uns
begriffliche Zergliederung und schematische Konstruktion eher
entfernt. Der Dichter (auch der schöpferische Philosoph) sieht erlebend

l) Siehe Heft 6.

Schweiz. Pädag. Zeitschrift 1926.— 13 185



oder erlebt sehend, lässt Lebendiges vor unserem Blick pulsieren und
zwar so, dass der Sinn davon (der ewige wesenhafte Sinn) greifbar in
die Augen springt. Keine mit rein wissenschaftlichem Rüstzeug
arbeitende Psychologie wird je uns das geben können, —¦ an Einblicken
in das Werdensgefüge, in den Gestaltungsprozess persönlichen
Lebens — was wir in miterlebender Schau aus Dichterschöpfungen, wie
etwa denjenigen Dostojewskis, Flauberts und überhaupt allen wirklich
schöpferisch genialen dichterischen Menschendarstellungen gewinnen
können.

Sowohl die Selbstbesinung wie die Prüfung der verschiedensten
Versuche auf begrifflichem oder dichterisch-anschaulichem Weg in
das Wesensgefüge der Persönlichkeit einzudringen, führen mich
übereinstimmend auf folgendes:

Ich bin erstens einmal ein Besonderes, eine eigene Welt, ein
Individuum, das eine Welt von anderen Individuen ausser und neben sich
hat; ich bin ein Bündel von Eigeninteressen, ich bin Streben, meine
Individualität so voll wie möglich zur Auswirkung, zur Geltung zu
bringen, je nachdem in Gestalt des Genuss, Glücksgewinnes, als
Macht, Besitz, Ruhm und dgl. Ich stelle mich also einerseits dem
ganzen Rest der Welt entgegen, beurteile diesen Rest nach dem, was
er für mich bedeutet, mache mich also zum Zentrum des Universums,
so dass alles andere, von diesem Zentrum, dieser Perspektive aus
betrachtet, für mich zum Mittel, ein zu Beherrschendes wird. Meines
Lebens Sinn ist nach dieser Seite Verherrlichung meiner Besonderheit
als solcher. Es gibt Persönlichkeitsauffassungen, wonach ich
überhaupt nur das bin, allerdings schon Konstruktionen, nicht Ergebnisse
voraussetzungsloser Selbstbesinnung, sondern Folgerungen, zu
welchen die Naturalisierung, die nach Aussenverlegung und damit ver-
standesmässige Umbildung der Innen- und Eigenwirklichkeit führt.
So sind die Ansichten, wonach alles Leben im Grunde von einem
Lustprinzip regiert, bzw. Egoismus (die Lebenserhaltungs-, Ent-
faltungs-, Machttriebe) die alleinige natürliche Triebfeder ist. Biologie,
die Naturwissenschaft ist, und naturalistisch-biologistische
Kulturwissenschaft führt leicht zu solchen Grundauffassungen. Sie machen
das Individuum in seiner Abstraktheit (Losgelöstheit, Verselbständigung)

zur absoluten Wirklichkeit und zum absolut Werthaften,
erheben eine Abstraktion zur Wirklichkeit, wie naturalistische
Anschauung immer; identifizieren Persönlichkeit und gesonderte partikuläre

Individualität, denken das Individuum als absolut und primär
und fügen hinterher die wechselseitigen Bindungen unter den Individuen

und zur Wirklichkeit überhaupt hinzu. Sie operieren mit einem
Homunculus (Retorte-Kunstmensch), wovon der hojno oeconomicus
der abstrakten Volkswirtschaftstheorie wohl den äussersten Fall
darstellt.

Der konkrete Mensch, der Mensch der unmittelbaren und
voraussetzungslosen Selbstbesinnung, d. h. der Mensch, wie er im vollen
Bewusstsein seiner selbst ist, diesseits aller theoretisierenden
Konstruktion, hat ein ganz anderes Gesicht oder, wenigstens, hat noch

186



ein anderes Gesicht neben jenem. Besonderung ist, als Individuation,
aber Besonderung des Universellen, Heraushebung, ein
Herausspringen des Individuums aus dem Allheitszusammenhang, wobei es
dennoch in diesen hineinverwoben bleibt, nicht zur Selbstentfaltung
kommen kann ohne wahren Zusammenhang, Fühlung mit der
Allgemeinheit zu wahren, in der das Besondere wurzelt. Durch die meist
doch geschehende Annahme einer Tendenz zur Selbsthingabe,
eines ursprünglichen wesensgegründeten Gemeinschaftsgefühls (A.
Adler), sogen, altruistischer Triebe, meinetwegen auch bloss erotischer
Neigungen wird dieser seiner Wesenseite irgendwie Rechnung getragen.
Freilich einer ebenso abstrakten als der individualistisch-egoistischen
Konstruktion würde man sich schuldig machen, wenn man des
Menschen Wesen in Geselligkeit, in solche Gemeinschaftstriebe setzen
täte, nur das Zoon politikon im Menschen sähe. Was Selbstbesinnung
im Verein mit allgemeiner Menschenkenntnis und Geschichtsdenken
uns zeigt, das ist die Dualität, ja den Zwiespalt, die Antinomie von
partikulären (Besonderungs-) und Gemeinschaftstendenzen (Univer-
salitäts-Objektivitätstendenzen). Zwei Gegenstrebungen sind da,
wobei wir Strebung in vollem dynamischen Sinne zu nehmen haben,
zwei Gegenkräfte, genauer zwei Zielrichtungen der Persönlichkeitsentfaltung:

Strebungen auch im aktiven und freien Sinne, so dass
auch das urteilsmässige Erkennen und das willensmässige Verhalten
darunter fallen, nicht allein die Tendenzen, durch die der Mensch
gleichsam -nie von hinten passiv getrieben wird.

Gegensätzlichkeit, Antinomie (innerer Widerstreit) gehört zum
Wesen des Menschen wie aller konkreten Wirklichkeit überhaupt. Der
Aufbau ist eben nicht als statisches Gerüst, das einen Gleichgewichtszustand

verkörpert, zu denken, sondern durchweg als Prozess (stetiger
nie abgeschlossener) des Selbstaufbaus; die Antinomie von Partikulari-
tät (Besonderungstendenzen) und Universalität (Vergemeinschaftli-
chungs-, Entichungstendenzen) das ist die Dialektik, d. h. die innere
Struktur (Werdensdynamik) des Selbstaufbauprozesses (wenigstens
die Hauptseite hiervon). Sie ist, als wahre Antinomie, tatsächlicher
Widerstreit, weswegen der Selbstaufbauprozess ohne inneren Kampf,
Überwindung seiner selbst in seiner Partikularität nicht erfolgen kann.
Der Selbstaufbauprozess ist wesentlich Kampf, Streben aus der
Disharmonie heraus, ein Ringen um die Herstellung bzw. Wiederherstellung,

der Harmonie : Kampf, der einem nie erlassen wird, wenn auch
seine Formen wechseln und den Schein friedlichen Ausgleiches
annehmen können.

Diesen für uns wesenhaften Sachverhalt ganz zu übersehen,
vermag keine abstrakte Theorie oder Konstruktion, auch die grundsätzlich
empirisch sein wollenden nicht, welche, wenn sie nicht ganz in der
Oberfläche bleiben und der konkreten Wirkhchkeit Rechnung tragen,
immer ungewollt zu metaphysischen, d. h. Wesens-Bestimmungen
greifen. Er steckt z. B. in der bekannten psychoanalytischen Formel
des Persönlichkeitswerdens, die lautet: vom Lustprinzip zum
Realitätsprinzip, wobei freilich, der empirisch-mechanistischen

187



rationalisierenden Konstruktion zu liebe, eine ganz und gar erzwungene
Zurückführung des Realitätsprinzips auf das Lustprinzip stattfindet
(das Realitätsprinzip also als eine durch die Realitätsanpassung
aufgenötigte Umbildung des Lustprinzips betrachtet, erklärt wird). Es
ist allen diesen Theorien eigentümlich, Wesenhaftes als
Verallgemeinerungsergebnis zu betrachten, was immer eine Verzerrung des
Wesenhaften mit sich bringt, die perspektivistische Verzerrung, die
sich immer ergibt, wenn man Innerliches in die Aussenansicht überträgt.

Die psychoanalytische Formel enthält immerhin die klare
Erkenntnis, dass der geistige Entfaltungsprozess, aus dem das
Persönlichkeitswerden besteht, notwendig den Weg der Opferbringung gehen
muss und zwar eben der Entsagung gegenüber den nach dieser Theorie
übermächtigen sogenannten autistischen und egoistischen, d. h.
Besonderungstendenzen, wenn auch, ganz unbegründeterweise, wiederum,

den wesentlich hedonistischen Voraussetzungen zur Folge, von
denen aus sich keine Entsagung rechtfertigen lässt, ein Bedauern
über diese Entsagungsnotwendigkeit miteingeht, ein pessimistischer
Zug, der kulturskeptische und wertentwertende Zug, der dieser
Denkrichtung eigen ist, welche die Hemmungen der Kultur gegenüber der
Triebhaftigkeit als Grundübel ansieht.

Die Antinomie (von Partikularität-Universalität oder Subjektivität
Objektivität) bezeichnet den Weg der (geistigen) Entwicklung. Alle

Entwicklung geht aus von einem Zustand relativer Ungeschiedenheit,
relativer Harmonie zwischen Besonderung und VergemeinschaftUchung,
dem Zustand primitiver Lebensform, auch noch zum Teil der menschlichen

Kindheit, von einem Zustande also, dem der Zwiespalt jedenfalls
nicht zum Erlebnis geworden ist, sie verläuft im Sinne immer schrofferen

Auseinandergehens, der Spaltung also, der Spannungserzeugung
zwischen den beiden Grundrichtungen : Steigerung der Partikularität,
Verherrlichung des Ichs in seiner Besonderung, Loslösung der
Individualität und Subjektivität von den gemeinschaftsbedingten und
objektiven Bindungen und Verantwortungen, Emanzipation, Sichausleben

des Individuums als solchen, was sich selbst in seiner Besonderheit

zum Universellen machen heisst (Sündenfall, Erbsünde sind
vielleicht mythischer Ausdruck hierfür). Das hebt aber die Gegentendenz
nicht auf, vielmehr treibt sie zu erhöhter Spannung und schafft so
eine kritische Lage, deren Ausgang, je nach Umständen, charaktero-
logischen Beschaffenheiten, Stärke des Ausschiagens nach der
Besonderung hin ein mehr oder weniger starker Ruck im entgegengesetzten

Sinne, d. h. nach dem Gemeinschaftspole hin, sein kann,
oder das Verderben der Individualität, oder irgendein Ausgleich bzw.
Kompromiss. Der zweiten schliesst sich zufolgedessen (kann sich an-
schliessen) eine dritte Entwicklungsphase (ideelle), deren Sinn die
bewusste Wiederanknüpfung der Gemeinschaftsbeziehungen, die
Wiedereinfügung, mit bewusster Hingabe, in den Gemeinschaftszusammenhang,

die Wiederverbindung des Gesonderten, in der Weise allerdings,
dass trotzdem die universelle Wertigkeit oder objektiv wertvolle
Eigenart der Individualität erhalten bleibt.
188



Eine Ahnung dieses Sachverhaltes liegt in der üblichen aUgemeinen
Entwicklungsformel (bezüglich der geistigen Entwicklung), wonach
auf eine ursprüngliche unbewusste Synthese (Verbundenheit) eine
bewusste oder bewusstwerdende Analyse (Spaltung, Auflösung) folgt
und auf diese, als Abschluss des Prozesses, eine bewusste Synthese,
welche die getrennten Glieder nicht opfert, nicht in der Einheit
aufgehen lässt, vielmehr so eine höhere Einheit von Besonderheit und
Universalität individueller Eigenart, Selbständigkeit und
Gemeinschaftszugehörigkeit, Verbundenheit) herstellt.

Es scheint sich darum zu handeln, der Individualität als Besonderheit

grösstmögliche Ausprägung zu geben, damit das Universelle
grösstmöglichen Reichtun der Verwirklichungsformen, differenzierteren

und damit wertvolleren Inhalt gewinne. Tatsache ist: dass die
Persönlichkeit ihre Erfüllung (Bestimmung) auch als Besonderheit,
als differenzierte Individualität, d. h. ihre vollendete Auswirkung,
die relative Lösung der inneren Antinomie nur finden kann dadurch,
dass sie zugleich zum Instrument universeller Ziele, zum Verwirklicher,
Träger universaler Werte, selbst zu einem objektiv-universalen Wert
wird.

Auf niedrigen Stufen sorgt für die Unterordnung des Partikulären
unter das Allgemeine das, was man in mythologisierender Sprache die
List der Natur bzw. der Vernunft genannt hat. Sie ist Sache des
Instinktes. Auf höheren wird sie, als bewusster freier Selbstentscheidung
überantwortete Angelegenheit, Sache des Gewissens (Inhalt der
Gewissensfunktion).

Der Weg zu diesem idealen Ziel geht aber notwendig über den einer
Überspannung im Sinne der Besonderung, einer Auswirkung zunächst
im Sinne der Partikularität, wobei es im Interesse des Individuums
selbst und der objektiven Zwecke überhaupt liegt, dass diese
Partikularität, das Ausleben des Individuums qua Individuum,
Durchgangsstufe bleibe (was im Falle normaler Entwicklung immer
zutrifft), dass daraus also nicht End- und Selbstzweck (des Lebens)
absolut endgültiger Sinn des Daseins werde.

Zu ausgeprägt wertvollen Entwicklungen kommt es überhaupt nur
auf diesem Wege; wo die Spaltung und folglich die Spannung eine
relativ geringe bleibt, da sind auch die Entfaltungsmöglichkeiten
geringer, damit allerdings auch das Risiko der Entwicklung ein geringerer,
weü der Einsatz gering ist.

Wohin nun in einem bestimmten Falle der Prozess führt, welche
von den vorerwähnten beiden Möglichkeiten sich verwirklicht (wobei
neben den Extremen vor allem die ganze Stufenleiter der
Zwischenmöglichkeiten besteht), das hängt eben davon ab, ob die Entwicklung
normgemäss gelingt oder mehr oder weniger misslingt. Darin steckt
das gewiss mannigfach bedingte, letzthin aber in die Hand der freien
Selbstbestimmung, d. h. der Selbsterziehung gelegte, d. h. niemals
vorauszubestimmende Entwicklungs-, d. h. Lebensschicksal. Was
der Mensch — auch charakterologisch betrachtet — wird, wie sich
bei ihm das Selbstgefühl, das Verhältnis zu sich selbst und zur Welt

189



gestaltet, ob er an Minderwertigkeit und Schuldgefühl zugrunde geht,
durch Kompromisse, wenn auch in einem Zustande der
Unausgeglichenheit sich aufrecht erhält, oder kämpfend seinen Selbstwert,
subjektiv und zugleich objektiv erhöht, hängt von der Art Ausgleich
ab, die partikuläre und universelle Tendenzen in ihm getroffen haben;
das individuelle Schicksal, die das Einzelleben charakterisierende
Welteinstellung, die dynamisch bedingte Charakterstruktur, die nichts ist
als die Art, auf Lebens- und Weltumstände zu reagieren, das ist die
besondere Gestalt, welche diese Dynamik von Universalität und
Partikularität annimmt. Von dem in sich gänzlich eingekehrten, aus
Selbstgenügsamkeit und Selbstgenuss seinen Lebensgehalt schöpfenden

Autisten, vom verhärteten Egoisten, vom Verbrecher, der ja auch
je nachdem rücksichtslose, ungehemmte, trotzig-rebellische,
rachsüchtige oder auch ihrer Minderwertigkeit nicht bewusste (primitive)
Ausprägung der Partikularität in ihrer Losgelöstheit, Beschränktheit,
Selbstherrlichkeit ist, geht es durch die für den Durchschnittsmenschen

charakteristischen Kompromisse zwischen partikulärer und
allgemeiner Interessensphäre zu dem Helden und dem Heiligen,
den Menschen der vollendeten Selbstentsagung, den ewig Ausnahme-
menschen, deren Sendung vielleicht darin liegt, den anderen als
Vorbilder voranzuleuchten (bzw. als Ferment, als Schicksalsentscheidung
an Wendepunkten der Weltgeschichte), ewig Ausnahmemenschen,
weü die Alltagswirklichkeit die Menge derer braucht, welche nur durch
die Lockung partikulären Vorteils die Vollführung universell
geforderter Leistungen übernehmen.

Das sind jedenfalls die Grundfälle: Partikularität, die sich
schrankenlos auslebt und deren Grenzfall der Wahn ist, die Schaffung
einer Innenwelt (Wunsch-Phantasieweit), welche ohne Opfer die
Befriedigung der autistischen Lust-Geltungs-Macht-Begierde gewährt,
der vollendete Autismus also, mit dem der weit realitätsnähere Egoismus

nicht zu vermengen ist, der seine Ichinteressen wenigstens im
Kampfe mit der Wirklichkeit durchzusetzen bestrebt ist und folglich
der Opferbringung, der Übernahme von Risiko und Mühewaltung
nicht entgehen kann; dieser gegenüber die Universalität, welche
jede nur partikuläre (auf sich bedachte) Strebung in sich ertötet, nur
Opfer kennt, im Opfer (der Überwindung seiner selbst als partikulären
Wesens) Sinn und Wert des Lebens erblickt ; dazwischen die Partikularität,

welche ihre besonderen Interesse befriedigt, indem sie in den
Dienst universeller Zwecke tritt.

Eine Wesensseite dieser antinomischen Werdensdynamik der
Persönlichkeit, des geschilderten Auseinandertretens und sich Wieder-
vereinigens von Besonderung und Vergemeinschaftlichung, ist die
persönliche Idealbüdung worin — geistig betrachtet — ja das
wichtigste menschliche Entwicklungsphänomen überhaupt liegt. Sie
erfolgt in der Tat auch, insofern der Werdeprozess zum Abschluss
gelangt, die Antinomik relativ überwunden wird, in zwei Phasen: einer
autistisch-egoistischen, die in der Errichtung eines Wunschideals
besteht, eines Ideals der persönlichen Geltung, das wesentlich Ruhm,
190



Gunst, Reichtum, Genuss, zum Inhalt hat, Ausfluss also von
Selbstgefälligkeit, Drang nach Selbstüberhebung ist und einer hetero-
zentrischen, objektiven Phase, die in der Hingabe an das Werk,
in der Identifizierung mit einer überindividuellen Lebensbestimmung,
der Übernahme einer überindividuellen Sendung besteht. Es kann
offenbar der Prozess ganz innerhalb der ersten Phase verlaufen; die
Folge ist dann das, was mitunter Aesthetismus heisst, jedenfalls
Autismus ist, im extremen Falle Wahnbüdung oder Verbrechen, d. h.
Fehlentwicklung, irgendwie geartete Assozialität. Er kann auf
Zwischenstellungen seinen Abschluss finden, bei einem subjektiv-autistisch
getrübten, inhaltlich aber schon objektiven Lebensideal und Lebensberuf

und, selbstverständlich, im Idealfall und besonders wenn früh
schon starke objektive Einschläge vorhanden, die Stufe der menschlich
vollkommenen Selbsthingabe erreichen.

Das Schicksal von Idealbüdung und Idealerfüllung gehört zu den
wichtigsten Inhalten bzw. Momenten des individuellen
Lebensschicksals und der individuellen Charaktergestaltung überhaupt. Dies
nur beüäufig erwähnt, da auf dieses für sich wichtige und weite Thema
nicht eingegangen werden kann.

Den partikulären wie den universalen Strebungen im Menschen
liegt trotz des Gegensatzes wohl ein Gemeinsames zugrunde, was als
schlechthinige der Differenzierung in Partikularität und Universalität
vorausgehende, die Differenzierung erst schaffende Grundtendenz
angesehen werden kann; wofür aber die in empirischen und biologischen

Kreisen übliche Bestimmung als Lustverlangen (hbido) durchaus

inadäquater, irreführender, entstellender Ausdruck ist, welcher
höchstens der partikulären Seite gerecht wird: sie ist einfach Ver-
wirklichungsdrang oder bestimmter Drang, nicht einfach zum Leben
oder das Leben zu erhalten bzw. angenehm zu gestalten bzw. das Leben
mit Lust zu erfüllen, sondern Drang dem Leben sinnvollen Inhalt, d. h.
es rechtfertigenden Wertgehalt zu geben, ist einfach die allem geistig
Wirklichen inneliegende Richtung auf Wertverwirklichung. Keinem
Wesen kommt es auf das Leben als solches an, sondern auf den Inhalt
des Lebens, auf dessen möglichst wertvolle, d. h. einfach angemessene,
den Lebensdrang erfüllende Gestaltung. Das Leben, das keinen
Wertgehalt mehr hat, wird dem Menschen zur Last und Qual und der
Mensch wirft es dann freiwillig von sich. Dies Lustverlangen nennen,
heisst den Sachverhalt perspektivistisch verzerren, verkleinern, eine
sekundäre Folgeerscheinung als die Hauptsache, das Wesentliche
betrachten. Es ist zum mindesten, weü dabei doch immer an sinnliche
empfangene Lust gedacht wird, irreführend und wenn Lust Synonym
von Glück, auch im geistigen Sinne von Seligkeit, dann nichtssagend.
Lust (Befriedigung, Glück, auf höchsten Stufen Seligkeit) begleiten
gewiss eine jede gelingende Selbstverwirklichung (Lust ist immer
Befriedigung emer Strebung, Lösung emer Spannung) das Wesentliche
ist aber die Selbstverwirklichung, auf die es auch dem Menschen letzthin

allein ankommt. Dass Lust als solche faktisch zum Haupt- und
Selbstzweck werden kann, das ist die Folge des mit dem Zwiespalt

191



von Partikularität und Universalität einhergehenden Freiheit des
Menschen; es heisst dies aber dann Sieg der Partikularität, autistische
oder egoistische Lebenseinstellung, die immer gleichbedeutend ist mit
verfehlter Selbstverwirklichung, eine Verbiegung also schon, welche
nur erkünstelte abstrakte Konstruktion als die Norm, die Natur des
Menschen betrachten kann. Keine Lust an sich in der Tat einfach
qua Lust, vermag dem Menschen Befriedigung zu verschaffen (auch
nicht relative und vorübergehende, vielmehr ruft Lust abseits der
Selbstverwirklichung ein Gefühl der Leere hervor, worin sie
ihren Charakter als Selbstentfremdung und Selbstentwürdigung
äussert. Weit eher kommt es dem Menschen auf die Selbstachtung an,
die unzertrennlich von objektiver Selbstverwirklichung ist. Solche
Selbstverwirklichung allein vermag einen wenigstens relativen
Ausgleich von Partikularität und Universalität zustande zu bringen, sie
ist aber eben zugleich der einzige Weg der Persönlichkeitsentfaltung
und Bildung.

Dass die Antinomie im Wesensgrund des Geistigwirklichen wurzelt

und folglich niemals Partikularität an und für sich als Sichausleben,

Macht, Geltung, Genuss), Sinn des Lebens sein kann, dass alle
Absonderung ein Abbiegen von der Norm und damit zugleich auch
Preisgabe der Selbstverwirklichung ist, beweist das in ihrem Gefolge
unausweichlich auftretende Schuldgefühl (Partikularität in ihrer
Ausschliesslichkeit, Vereinzelung, Selbstüberhebung ist Schuld, die
Schuld überhaupt), das keine Rabulistik je auf entgangenen partikulären

Vorteü wird zurückführen können (sei es philo- oder onto-
genetisch). Nur Hang zur Rationalisierung, wie er aller Aufklärung
eigen ist, veranlasst zu solcher Verwischung der Unterschiede.
Gewissen, als Regulator der Selbstverwirklichung, zeigt durch Schuld-
bewusstsein an, dass Partikularität in ihrer Interessedurchsetzung,
Auswirkung, in Konflikt mit den Universalitätsinteressen gerät, und
hat mit Klugheit, als Geschicklichkeit in der Durchsetzung des
partikulären Interesses nichts zu tun. Da Schuldbewusstsein immer mit
Minderwertigkeitsgefühlen (gewiss auch Arger, Reue) im Bunde ist,
beweist uns überdies, dass das Lebens in der Besonderung, die
Vereinzelung, Losbindung zugleich immer verfehlte persönlich-individuelle

Selbstverwüklichung ist, Insuffiziens auch als Individualität
nicht allem Minderwertigkeit in objektivem Betracht: Nicht zum
Sein, zur Wirklichkeit, zur Erfüllung gelangen des Ichs, Verfehlung
des Lebens. Der Zusammenhang von Schuld- und Minderwertigkeitsgefühl

in allen Gestaltungen der psychopathischen Persönlichkeit von
der Neurose bis zur Verankerung des Lebens in einem Wahnsystem
zeigt die Verflochtenheit, die in immer tieferes Verderben stürzende
wechselseitige Bedingtheit von Schuldgefühl und Verharren in der
Partikularität.

Es gibt aUerdings Schuldgefühl und Schuldgefühl, ein gewissermassen

normales und ein abnormes; das Gefühl des hochstehenden,
hochstrebenden Menschen immer noch schuldig zu sein — der
Allwirklichkeit gegenüber, nie das zu sein, was er seinem Forderungs-
192



bewusstsein nach sein sollte, das Schuldgefühl, das Hauptantrieb zum
Leisten ist, das ewig durch die Tat, die objektive Leistung, die
Selbstopferung überwundene und ewig wieder zur Tat anstachelnde Schuld-
bewusstsein, die Negativität innerhalb des Positiven und, anderseits,
das Schuldgefühl des Versagenden und Verzweifelnden, das gewissermassen,

so paradox es ist, sich selbst geniesst, zum positiven Lebensinhalt

gemacht wird und das den Schlüssel enthält zum Verständnis
der mannigfachen Verbiegungen und Entartungen, welchen die
menschliche Individualität bei Verfehlung der angemessenen Selbst-
verwirklichung anheimfällt (man denke etwa an das Verbrechen aus
Schuldgefühl).

Ein Beweis für die Wesenhaftigkeit der Grundantinomie und die
Ursprünglichkeit, Unableitbarkeit des Schuldgefühls aus bloss
empirischen Bedingungen, steckt in den mit dem eben Erwähnten
zusammenhängenden, verbogenen, immer unbewusst oder bewusst
kompensatorische Ziele erstrebenden Lebenseinstellungen, die stets
die partikuläre Absonderung begleiten und — wie bemerkt, ihrerseits
Folgen der ausgebliebenen Selbstverwirklichung sind; in den krampfartigen

Anstrengungen, in sich selbst und die Anderen täuschender
Weise das Selbstgefühl, den Selbstwert (den subjektiven wenigstens)
aufrechtzuerhalten; Verhaltungsweisen, die immer auf einem Boden
von Schuld- und Minderwertigkeitsbewusstsein gedeihen als : Ressentiments,

Lebenslügen, Spielen emer übernommenen äussern mit dem
iuneren Elend in Gegensatz stehenden Effektrolle (Tragen einer
Maske), und all die sonstigen so vielfältigen Kompensationsverhaltungen,

auf welche die sogenannte Individualpsychologie Alfred Adlers
(vor ihr Nietzsche, Dostojewski) wesentlich ihr Augenmerk gerichtet
hat, dermassen, dass sie daraus eme Dynamik seelischen Werdens
schuf.

Den wahren Sachverhalt haben klarer und tiefer als die Wissenschaft,

die Dichter gefühlt und eingesehen. Unter den neueren vor
allen Flaubert und Dostojewski, wobei, insbesonderes bei Flaubert,
noch ein weiteres Hauptmotiv mitspielt, das wü* demnächst gleichfalls
als ein zweites wesenthches Aufbaumoment der Persönlichkeit in
Betracht zu ziehen haben. Die beiden erwähnten Dichter und insbesondere

der grosse Russe, haben zunächst einmal selbst die Grundantinomie

tiefinnerlichst erlebt, dabei die schrankenlose Auswirkung der
Partikularität als Sinnentleerung des Lebens erkannt und die damit
verbundene Inhaltserfüllung des Lebens mit dem Auskosten des
Lebensgefühls als Verführung zum Aesthetismus, persönlichkeitspsychologisch

eine Vorstufe des Verbrechens, jedenfalls immer Weg
zur Entartung, klar eingesehen. Dostojewski insbesondere, der uns
überhaupt in tiefste, ethisch-metaphysische Zusammenhänge hineinführt,

leuchtet uns, wenn wir sein Riesenwerk synthetisch betrachten,
mit nicht zu überbietender Schärfe in die dialektische Dynamik, das
Aufbausystem der Persönlichkeit hinein, angefangen von jenem Ab-
faU vom Lebenssinn, den die Lostrennung vom Mutterboden der
Gemeinschaft und die Selbstverherrlichung und Selbstauskostung der

193



Besonderheit bedeutet, durch die Stufen der Selbsterniedrigung hinab
bis zur Erlösung auf Grund der Wiederbesinnung auf den Lebenssinn
und die Gottfindung in der vollkommen suchtlosen Hingabe an die
Mitmenschen (Nötzel, Das Leben Dostojewskis 753, 54). Flaubert, der
selbst im Aesthetismus noch befangen bleibende, die Überwindung
nicht voUkommen vollziehende, begnügt sich damit, den Persönlich-
keitszersetzungsprozess zu schüdern, der zufolge des Müssiggangs,
des Lebens in der Vorstellung, des Aufgehens im Gefühlsauskosten
auftritt.

Dass insbesondere bei Dostojewski als die eigentliche Spannung
des geistigen Lebens der Gegensatz: Geschlechtlichkeit (in der Deutung

von Sinnenlust) und religiöses Leben hervortritt, das entspricht
einer der allerhäufigsten tatsächlichen Gestaltungen, welche die
Grundantinomie annimmt, es drückt eine in Sitte und Rehgion
niedergelegte ewige Grund-Selbsterfahrung der Menschheit aus: „Eros kann
ein Führer zu Gott hin sein oder ein Ablenker von ihm, je nachdem
und wie weit er sich gründet in dem Süchtigen oder in dem Suchtfreien,

das der von uns Menschen erlebten Liebe eignet" (Nötzel:
Leben Dostojewskis).

Doch dies leitet uns schon hinüber zu einem zweiten Gesichtspunkt,

unter dem die Persönlichkeit zu betrachten ist, bzw. zu einem
anderen Wesensaufbaumoment desselben, das wir zu der vorerwähnten
Antinomie hinzuzudenken, bzw. in sie hineinzudenken haben, um
deren wesenhaften Sinn zu erfassen: zu einem Gesichtspunkte, der
in der Regel weniger beachtet wird als der erstere, jedoch bei aUen
Wesenserkenntnis suchenden Persönlichkeitsanalysen mitanklingt.
Wiederum handelt es sich um eine Dualität, ein Aufeinanderange-
wiesensein unzertrennlicher Gegensätze, das ebenfalls die Dialektik
des geistigen Werdens bedingt, ein Gegensatz in der Einheit oder Einheit

der Gegensätze ist. Wir meinen das uralte Motiv der Dualität
von Stoff (Materie, Möglichkeit, Potenz, Unbestimmtheit) und Form
(Bestimmtheit, Gestaltung, Vollendung, Zweckerfüllung und dgl.).

Der Aufbauprozess der Persönlichkeit ist nämlich faktisch (nicht
etwa nur gleichnisweise) Gestaltungsprozess, ein Prozess also
durch den ein relativ Gestaltloses Gestalt gewinnt, eine Möghchkeit
Wirkhchkeit, Aktualität wird, ein Unbestimmtes sich bestimmt.

Jedenfalls gilt es, geistig-dialektisch betrachtet, dass die menschliche

Persönlichkeit niemals wüklich ist, nicht als in sich ruhende
Wesenheit wirklich ist, sondern nur wüklich wird (indem sie sich als
Persönlichkeit selbst verwirklicht); also in einem zur Wirkhchkeit
kommen, oder sich selbst verwüklichen besteht, das identisch ist mit
dem sich selbst Bestimmtheit geben.

Wü* nahmen ja (in der Bedeutung eines Grenzbegriffes) einen
Verwirklichungsgrad als Kern, Antrieb des Persönhchkeitswerdens an.
Mit „Verwirklichungsdrang'' meinen wir das Gleiche, worauf schliesslich

Begriffe wie Schopenhauers „WUle", wie Bergsons „Elan vital",
Jungs „Libido" hinauswollen, und das eben an sich unbestimmtes
Streben zu bestimmter Wirkhchkeit hin ist. Streben sich zu realisieren

194



und eine Welt überhaupt zu realisieren. Mit ihm deckt sich alles was
nicht-mechanistische Auffassungen als irgendwie gedachte schöpferische

Energie annehmen. Wir sehen also darin die Quelle aller geistigen

Schöpfungen, zugleich Material und Kraft jeder Wertverwirklichung

(wobei Schöpfung und Wertverwirklichung wiederum
zusammenfallen). Selbstverständlich ist das nicht indem Sinne zu fassen,
dass die einzelmenschhche Individualitätsentwicklung ein Prozess sei,
der von totaler Unbestimmtheit ausgehe. Jener Gesichtspunkt ist
überhaupt kein zeithch empirischer; es ist Tatsache, dass in den zur
Entstehung des Einzelmenschen führenden Keimanlagen Bestimmtheit

beschlossen ist, d. h. mehr oder weniger eindeutig, mehr oder
weniger festgelegte bzw. beeinflussbare Richtungsdispositionen. Die
hohe Plastizität und folglich Bestimmbarkeit des Menschen, vor allem
in geistiger Hinsicht, zeigt aber jedenfalls, dass Unbestimmtheiten
im Spiele sind, unbestimmte Richtungsmöglichkeiten, welchen
Umgebung, vor allem Erziehung, nicht zuletzt Selbsterziehung bestimmte
Richtung geben können. Der Persönlichkeitsgestaltungsprozess kann
folghch als Prozess der Richtungsgewinnung betrachtet werden
und gerade dies ist für den Menschen auszeichnend, dass er, und zwar
über die eigenthche Entwicklungszeit hinaus, neuer Richtungsnahme
fähig ist.

Richtung, Gestaltung, Bestimmung sind beim Menschen in ihrem
Kern Ausbildung von Interessen. Man spricht ja gemeinhin von
Interesserichtungen. Ich bin sehr mit jenen einverstanden, welche
Libido, im Sinn unseres Verwükhchungsdrangs, gleich Interesse
setzen. Unser Verwirklichungsdrang vereinigt die Bedeutungen, die
im platonischen Eros und in der augustinischen dilectio (die ja bei ihm
Wüle heisst) hegen. Das heisst eben den Kern des Menschen in einem
Interesse als Interesseverlangen (Verlangen nach Auswirkung, nach
Selbstverwirklichung) sehen, welches, wie offenbar, Liebe im
universalsten Sinne ist, Sehnen, Drang sich mit Etwas anderem zu
identifizieren, letzthin mit einem Werke, einer werkschaffenden Tätigkeit,

die so zum Lebensinhalt, Wert, Sinn werden; ein aus sich selbst
Herausdrängen — aus der Enge der partikulären empüischen
Subjektivität heraus — um, inhaltserfüllt, geistig erhöht (wiedergeboren

meinetwegen) zu sich selbst zurückzukommen. Darin besteht
ja der Werde-Entfaltungsprozess des Geistigen überhaupt. Immer
hat jedenfalls — damit der Prozess gelinge — ein objektives (über-
ichhches) Moment dabei zu sein. So erscheint uns der dynamische
Aufbau der Persönlichkeit als Kanalisierung dieses allgemeinen
unbestimmten nach Bestimmung verlangenden Interesses, als
Objektbesetzung mit Interesse, d. h. Überführung in Leistung, die zugleich
adäquate SelbstVerwirklichung und objektive Wertverwirklichung
ist; (in Kulturarbeit, also in Vermehrung der allgememen Möglichkeiten

geistiger Lebenserfüllung und Persönlichkeitsauswirkung).
Der Bestimmungsprozess ist Richtungssinn der geistigen

Entwicklung in Menschheit und Individuum, die ja längst, auch von
empirischer Seite, erkannt ist als Gang vom Unbestimmten, Gestalt-

195



losen (von Gestaltarmen), zum Bestimmten (zum Gestalteten). Es
gibt Phasen im Leben, welche durch Entfesselung dieses allgemeinen
Dranges (Richtungsuchens) gekennzeichnet sind, Erregungs-Gärungszeiten,

wro das Innere aufgewühlt, erschüttert, wo ein Gefühlsüberschwang

die Persönhchkeit wie in einen dauernden Rauschzustand
versetzen kann. — Die Pubertät ist vornehmlich eine solche (die
eigentliche wie die Vor- und Nachpubertät) und überdies gut es
allgemein, dass Jugend (die Kindheit vor aUem) im Vergleich zum
gesetzten Alter ein Vorherrschen der Emotionalität über die wesentlich
objektiven Funktionen (Verstand, Wüle, Urteü) aufweist. Subjektivität,

Emotionalität heisst nun aber eben noch nicht objektiviertes,
nicht kanalisiertes, sachgerichtetes Interesse, ist Interesse im
Drangstadium, Interesseverlangen, das natürlicherweise zunächst die
Wirkung hat, das Subjekt, das Ich, unbewusst beim Kinde, schon
bewusst beim Puberen in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit zu
rücken.

Sturm- und Drangperioden hat man (in Anlehnung an einen
berühmten historischen FaU) diese Durchgangszeiten genannt, die
Völker wie Individuen kennen, wenn auch in sehr verschiedener
Ausprägung, je nach Individualität, Rasse, Zeitumständen. Niemand
gelangt zu hohen Leistungen, zu hervorragender Persönlichkeitsauswirkung,

der nicht durch eine solche Phase hindurchgeht, sie dann,
selbstverständlich, überwindet, d. h. aus der Gärung Klarheit und
Ruhe gewinnt, aus dem Chaos einen Kosmos macht. Sie ist eben
allgemeinmenschliche Erscheinung, die auf irgendeine Art und in irgend
w*elchem Mass ein jeder normal sich Entwickelnder kennt.

Es ist nun, meine ich, nicht schwer einzusehen, dass dieser letztere
Gegensatz von Bestimmtheit und Unbestimmtheit, von Drang als
Drang (subjektive Erschütterung, Schwärmerei, Gefühlsüberschwang)
und Bestimmtheit (Gestaltetheit, Aufgehen in sachlicher Leistung,
Werkschöpfung und damit Richtung, Analisierung) eme enge
Verwandtschaft hat mit der Antinomie von Partikularität und Universalität

(insbesondere in der Form als Gegensatz von Eigengenuss und
Selbsthingabe).

Er trägt zunächst ebenfalls antinomischen Charakter. Es verhält
sich nämlich nicht einfach so, dass Phasen der Erschütterung, des
Gefühlsüberschwanges, solche der objektiven Leistung folgen.
Dadurch, dass er Richtung bekommt, dass er leitende Kraft wird, hört
der Drang, das Interesse also, nicht auf zu sein, soll es wenigstens
nicht. Was ihm not tut, ist eben nur Spezifizierung, Kanalisierung
und damit Produktivität (an sich ist der Drang sterü). Ideal bleibt
auf allen Gebieten die Leistung, die das volle Interesse
des Individuums in Anspruch nimmt, der alle seine schöpferischen

Energien zufliessen, die ein Werk schafft, worin das Individuum

wahrhaft sein eigenes Werk erkennt, die Tätigkeit der Seelen,
w-elche, pestalozzisch gesprochen, nicht taglöhnen. Wir werden
kaum von Persönlichkeit, wenigstens in auszeichnendem Sinne, reden,
dort wo es sich anders verhält; wo die Leistung, die Lebensarbeit dem

196



Menschen fremd bleibt, nur äusserlich, gezwungen getan wird,|ohne
innere Anteünahme, Interesse, und folglich energielos und persönlichen

Inhalts bar ist. Schöpferkraft in diesem Sinne ist von Persönlichkeit
unzertrennlich: Nicht nur das Geniale ist schöpferisch, sondern

auch die aUtäglichste bescheidenste Leistung kann es sein, ist es, wenn
sie ganz aus dem Grunde, aus dem Herzen kommt, den Stempel des
Leistenden trägt, nicht veräusserlicht und mechanisiert ist. Das
schöpferische in diesem Sinne, als allgemeinmenschliches Attribut,
als Identität von Persönlichkeit und Werk, das ist Ideal, Norm,
Bewertungskriterium überhaupt — nicht nur in der künstlerischen
Sphäre. Ich stehe sogar nicht an, das in diesem Sinne Schöpferische
und folglich wahrhaft konkrete und das objektivgültige oder Norm-
Idee-gemässe gleichzustellen; jenes Normgemässe ist gemeint, das
zugleich das Freie, die Einheit von Gesetz (Notwendigkeit) und Freiheit,

jene Vereinigung von strengster Gesetzmässigkeit und
unbedingter Freiheit, die das vollendete Kunstwerk am offenkundigsten
verwirklicht.

So erscheint aber diese letztere Dualität als eben so antinomisch
und dialektisch wie die von Partikularität und Universalität, die
Vereinheithchung folglich nur als Ideal (Idee) und jedenfalls als nur
dynamische Möglichkeit, als Richtungsziel des werdenden Aufbaues,
der Willensanspannung, Selbstzucht unabweislich fordert. Das
Nachlassen der geistigen Energie, bei Erschlaffen der persönlichen Zucht,
lässt die beiden Momente immer auseinandergehen und hat zur Folge
einerseits den Drang, das Interesse, das Gefühl als Selbstzweck, als
Genussobjekt, also den sterilen Drang, anderseits die drangentleerte,
unschöpferische, mechanisierte Leistung und Lebensverhaltung, die
Schablone, die abstrakte Norm, die äusserliche Moralität und nackte
Legalität, d. h. die geistige Erstarrung (Formalisierung) Verödung und
Verknöcherung. Einerseits also das Chaos ohne Form, die Zersetzung,
das Zerfallen der Persönlichkeit, anderseits die leere Form, die Form
als Selbstzweck, das Zivüisatorische im Gegensatz zum Kulturlichen.

Ideal ist hier wie dort, also bei der Antinomie von Partikularität-
Universalität, von Subjektivität Objektivität die Synthesis, welche
aus der Zweiheit eine konkrete Einheit der Verbundenheit, ja des
Zusammenfallens der Gegensätze hervorgehen lässt, die Synthese,
welche als die Konkretheit der Lebensgestaltung, die wahre eben
konkrete Verwirklichung der Partikularität als individuelle Besonderheit
und zugleich die Konkretheit des Universellen ist, Universalisierung
also des Partikulären, Individualisierung des Universalen. Nicht die
Partikularität überhaupt ist das Negative (das Übel, die Verfehlung
der Persönlichkeitsbüdung), sondern die abstrakte Partikularität
(abstrakt, weü sie auch als solche, als Partikularität oder Individualität
nicht faktisch zur Verwirklichung gelangt und abstrakt ist jede
Partikularität, die nicht im Sollens-Sinne Verwirklichung des
Universell-Objektiven ist. Die objektive Leistung, die Selbsthingabe hebt
nicht die persönliche Besonderheit auf, sondern macht sie erst wirklich

197



konkret und anderseits ist nicht Universalität (Gemeinschaft, Norm,
Gesetz, ohne weiteres und an sich schon das Positivwertige, das Gute,
sondern nur als konkrete Universalität, als Universalisierung des
Besonderen. Abstrakte Universalität ist sie aber, wenn ihr Inhalt ein
ganz und gar unschöpferischer ist, leere Hülse, erstarrte Form,
Konvention, Passivität, Mechanizität, Pharisäismus. Es gibt ja als vielleicht
häufigste Form der Vergemeinschaftlichung und Verobjektivierung
auch diese : die Veräusserlichung des Gemeinschaftslebens, die als ver-
äusserlichte Moral, Religion, Kunst, Wissenschaft, Kultur überhaupt
auftreten kann. Wü* meinen also, dass wahre Partikularität (als
persönlich-individuelle Ausprägung) und wahre Universalität-Objektivität

zusammenfallen, keinesfaUs einander ausschliessen, und diese
Einsicht enthüllt uns wohl am Besten die Verbindung der beiden
Grundgesichtspunkte, welche die beiden bestimmenden Momente des
Persönlichkeitsaufbaues sind. Die beiden Momente erscheinen so geradezu
als dasselbe unter zwei Betrachtungsweisen.

Wir lernten ja als typische Form der abstrakten, sich entwdrklichen-
den Besonderung — deren Grenzfall der Wahn — das Lebensverhalten,
das im Auskosten des eigenen Lebensgefühls besteht, dem die
Berauschung am Drang Selbstzweck, dem es nicht an der Leistung liegt,
sondern am Selbstgenuss, die Gestaltung persönlichen Lebens, die
treffend als Ästhetismus gekennzeichnet wurde (was mit Kunst
nichts zu tun hat, da Kunst, der Norm nach, ebenso vollgültige und
übersubjektive Leistung, wie eine jede andere geistige Betätigung ist).
Ferner, da wo wir von der Hingabe, der Wiedereinfügung in die
gemeinschaftlichen Zusammenhänge als Sinn der Persönlichkeit, als
einzig wahre Selbstverwirklichung sprachen, meinten wir,
selbstredend, die voUe, herzerfüllte, frohe, freudige, wenn auch opfer- und
entsagungsvolle Hingabe, die idealgelingende Identifizierung des
Selbstes mit der Leistung, bzw. mit den vertretenen Gemeinschaftsinteressen;

da eine nur abstrakte formale Leistung eben diesseits der
wahren Objektivität und wahren Universalität verbleibt, wie das
Schwelgen im (subjektiven) Gefühl ein Diesseits der wahren
Besonderung, d. h. Individualitätsausbüdung, Bleiben ist.

Die beiden Extreme (die abstrakt partikuläre und abstrakt universale

Einstellung) liegen übrigens wieder, wie konkrete Menschenkenntnis

lehrt, nahe beieinander. Mit einer jeden von den beiden geht
immer ügendwie eine Spaltung der Persönlichkeit einher, ja die
typische innere Spaltung, Disharmonie der Persönlichkeit überhaupt,
dieselbe, die die Pädagogik als Folge nicht konkret-interessegeleiteter
Erziehung kennt, Spaltung in einen inneren autistischen Kern, welcher
derart ist, dass alle schöpferische Energie, alles lebendige Interesse der
(autistischen, selbstgenugsamen) Erfüllung von Triebwünschen
zugewendet ist, während alles Äussere, was Beziehung zu den Mitmenschen

und zur Welt überhaupt ist, emer Formalisierung,
Gefühlsentleerung, Sterotypisierung anheimfällt, bzw. etwa — wo starke
Ichinteressen mitspielen — die Gestalt unbeherrschter triebmässiger
EinsteUung, der Triebhandlung annimmt.
198



Diese Gespaltenheit im Persönlichkeitsgefühl (darauf beruht
letzthin die bekannte Typenlehre C. Jungs) bedeutet also vornehmlich
das Auseinanderfallen der emotionalen Seelenschichten und der die
Realitätsanpassung übernehmenden Intellektuellen und Wülens-
funktionen. Wü* treffen hier wohl einen Grundzug des modernen
Menschen, eine der Wurzeln seiner wesenhaften Problemhaftigkeit,
einen Grundzug, woran sicherlich die einseitig intellektualistische
Kultur und BUdungsrichtung, der Ersatz echter Kultur durch Zivilisation

schuld ist, weü dieser es unvermeidlicherweise mit sich bringt,
dass dem werdenden Menschen von Aussen her, gewissermassen von
der Oberfläche aus, fertig die Inhalte aufgenötigt oder „eingepflanzt"
werden, welche schöpferisch aus den emotionalen und triebhaften
Schichten hervorgehen sollten, ja mussten, um den Kulturerwerb zum
lebendigen Eigengehalt der Persönlichkeit machen zu können. Genau
dasselbe meint man, wenn man auf die Zwiespältigkeit zwischen Be-
wusstheitssphäre und Unbewusstem als Grundzug des modernen
Menschen hinweist und darin die Hauptquelle der neurotischen
Charaktergestaltungen erblickt. Woraus wohl in allererster Linie der
reform-pädagogische Ruf nach schöpferischer Erziehung, nach
Selbstbetätigung. Eigenerarbeitung, Entwicklung von innen her, nach einem
schöpferischen Hervorgehenlassen an Stelle des Einpflanzens
verständlich wird. Der Zwiespalt zwischen Wissenschaft und Leben, d. h.
im Grunde zwischen Wissen und Werten ist gleichfalls nur eine
Variante desselben Hauptthemas.

Hier haben wir in der Tat einen der fruchtbarsten und wirklich
tiefgreifendsten Gesichtspunkte praktischer Menschenkenntnis; wie
sich nämlich die emotionale und triebhafte Sphäre zu der intellektuellen
und Wülenssphäre verhält. Im harmonischen Menschen dürfte kein
Zwiespalt dazwischen bestehen. AUe Disharmonie geht tatsächlich
auf diesen Grundzwiespalt zurück (zwischen Gefühl und Intellekt,
wie von jeher erkannt, aber auch zwischen Wüle, bewusster Handlungsrichtung,

Vernunft und triebhaften Tendenzen). Unter dem Zwiespalt
leiden natürlich beide Sphären: IntellektueUes und wülensmässiges
Verhalten tragen nicht mehr den Stempel des Persönlichen, sind nicht
lebenserfüUt, interessedurchtränkt, schöpfen nicht mehr aus Seelentiefen.

Die emotionalen und triebhaften Energien anderseits finden
nicht die ihnen angemessene Verwendung und bleiben darauf
angewiesen, ihr eigenes willkürliches, chaotisches, unbeherrschtes Spiel zu
treiben. Die Motivationen der aus ihnen entspringenden Handlungen
liegen, wie man sagt, im Unbewussten; sie sind, worauf es vor allem
ankommt, der Lenkung durch die höheren geistigen Funktionen
entledigt und machen das Individuum zum Spielball der Laune eines
Unbewussten, das stets dorthin drängt, wo das abstrakt partikuläre
Interesse treibt, zu passiver Entladung von Affektspannungen, zu
Zwangshandlungen, zu verbrecherischen Taten. (Schluss folgt)


	Der Aufbau der Persönlichkeit : 2. Teil

