Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 1

Artikel: Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf die Padagogik :
1. Teil

Autor: Guyer, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789107

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

regung zu holen und biete eine willkommene Gelegenheit, iiber die
Bestrebungen anderer Stufen unseres vielseitigen Schulorganismussich
die notwendige allgemeine Orientierung zu verschaffen.

Mit Genugtuung diirfen wir die erfreuliche Tatsache melden, dass
aus der ganzen Schweiz bereits eine Reihe namhafter Personlichkeiten
uns ihre Mitarbeit zugesagt haben, sei es, dass sie uns von Zeit zu Zeit
eigene Beitrage iiberweisen oder dass sie sich verpflichten, uns wert-
volle Arbeiten aus ihren Landesgegenden zur Veréffentlichung zu
vermitteln.

Damit aber unser Unternehmen eine gedeihliche Entwicklung er-
warten kann, braucht es die tatkraftige Unterstiitzung aller pada-
gogisch interessierten Kreise der Schweiz. Wir ersuchen Sie deshalb,
uns in unseren Bestrebungen entgegenzukommen und die Zeitschrift
als Mittel zur Aussprache zu beniitzen.

So hoffen wir gern, es moge unsern Mitarbeitern und uns vergénnt
sein, nicht nur den alten Kreis der treuen Freunde der Schweizerischen
Padagogischen Zeitschrift zu erhalten, sondern ihn auch wesentlich

zu erweitern.
Die Redaktion: Dr. Hans Schilchlin.

Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss
auf die Pidagogik.l)
Von Dr. Walter Guyer.

Wer in getreuer Weise den Stand der gegenwirtigen Padagogik
darstellen will, kann leicht in Verlegenheit geraten, denn er sieht sich
zum vornherein vor eine merkwiirdige Tatsache gestellt: Einerseits
namlich herrscht eine ungemein rege, fast fieberhafte Betriebsamkeit
in erzieherischem Denken und Handeln, anderseits war nie eine Zeit
in ihrem innersten Grunde so unpadagogisch wie die unsrige. Die Viel-
seitigkeit und den Tatendrang unserer piadagogischen Bestrebungen
kennen wir, ich komme auch nachher darauf zuriick. Fiir das eminent
unpéadagogische Element unseres Zeitgeistes weise ich vorlaufig auf
einige aussere Symptome hin. Es ist wahr, dass im Laufe der Ge-
schichte die Erziehung nie direkt auf die Gestaltung der Ereignisse
einwirkte, dass, mit andern Worten, die Padagogik trotz ihrer oft
hohen Anspriiche nie unmittelbar Geschichte machte, dass die Politik

1) Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung des Schweizerischen Seminar-
lehrervereins in Baden am 3. Oktoker 1925.

2



in ihren Uberlegungen und Entscheidungen nie die Padagogik be-
fragte oder ihr etwa mehr als bloss staatserhaltenden und regulierenden
Wert zugestand. Es ist auch wahr, dass man die Erziehung in einer
Zeit nicht iiberschitzen soll, wo das Gesamtleben in erster Linie von
wirtschaftlichen und politischen Faktoren abhangt wie heute, und es
igt richtig, dass Dinge, wie internationale Schuldverpflichtungen,
Zahlungsmoglichkeiten, Schutzzollmauern und dergl. so wenig wie
nur moglich mit erzieherischen Uberlegungen zu tun haben. Aber man
weiss und betont es genug, dass der Fortbestand Europas auch aus
innern geistigen Griinden schwer bedroht ist, dass die hoechsten Fragen
des Wiederaufbaus, der Verstandigung, der Garantie einer friedlichen
Kultur nicht nur von aussen, sondern auch von innen gelost werden
miissen, und man sieht trotzdem in einer Art gutmiitiger Verblendung
das universelle Mittel sozusagen ausschliesslich im dussern Zusammen-
schluss durch den Vélkerbund. Wollte ein Fichte kommen und den
Geist der Volker durch Erziehung zu jener Weltharmonie fiihren, so
wiirde man ihn an die harte Realitdt erinnern und ihn auf dhnliche
Weise, vielleicht etwas hoflicher in seine Schranken zuriickweisen,
wie das wihrend der Konsulta Napoleon gegeniiber Pestalozzi tat.
Aber es liegt heute nicht mehr nur an der Divergenz von politi-
schem und padagogischem Denken iibecrhaupt und an der wirtschaft-
lichen Gesamtlage, dass Erziehung fiir den sogenannten Wiederaufbau
so sehr ignoriert wird. Wir nannten das ganze Zeitalter in einer wesent-
lichen Hinsicht unpadagogisch; wie will man da von der Politik ver-
langen, dass sie die Padagogik aus ihrer Aschenbrddelrolle heraus-
reisse! Ein bekannter englischer Staatsmann hat sich jiingst tiber die
Moglichkeit einer Moral in unserer Zeit mit unbefangenster Offenheit
gedussert: Abstrakte Moralprinzipien aufzustellen und dann zu ver-
suchen, die internationalen Verhaltnisse und Tatsachen ihnen ent-
sprechend auszuhdmmern, ist fiir die wirkliche Welt von heute allzu
idealistisch. .. Man umschreibe den eng umgrenzten Kreis von Tat-
sachen und Zahlen und ziehe daraus den hochsten gemeinsamen Faktor
eines moralischen Prinzips, den man noch erreichen kann — das ist
eine praktische Maxime fiir dieses Zeitalter, auch wenn sie einem
bessern als zynisch erscheinen mag. — Auf einen solchen héchsten
gemeinsamen Nenner kénnte heute auch das Bewusstsein von der Be-
deutung der Erziehung gebracht werden. Man sehe darauthin das zeit-
genossische kulturphilosophische Denken an, das viel mehr als die
Politik das gesamte geistige Leben repriasentiert. Da ist z. B. Spengler
mit seinem Untergang des Abendlandes, ein zwar extremer, aber durch

3



und durch moderner Denker, den man auf alle Falle einen starken Kon-
takt mit den heute massgebenden lebendigen Triebkraften zugestehen
muss. Fiir ihn gibt es nur noch das mutige Bekenntnis zum Untergang,
d. h. zu den ihn herbeifithrenden Machten der sog. Zivilisation. Werden
wir Techniker, Ingenieure, Naturunterwerfer, und geben wir dem all-
gemeinen Tod durch diese grossartige Geste seine Weihe. Von Er-
ziehung kein Wort im ganzen Werk, es sei denn, dass Spengler darunter
jene intellektuelle Ausriistung und Ausbildung versteht, die den Men-
schen befahigt, die Zivilisation in sich selbst zu vollenden und be-
graben zu helfen.

Es gibe der Beweise noch mehr fiir diese unpadagogische Haltung
unserer Zeit; es geniigt vorlaufig, den Tatbestand festgestellt zu haben.
Und dieser Tatbestand mutet wie ein Widerspruch an. Denn wie ist es
moglich, dass eine Kultur seit einem Jahrhundert das gesamte pa-
dagogische Denken in Atem hilt, ihm neue Prinzipien, wertvolle
Antriebe zufiihrt, und dass diese Kultur zugleich so unpadagogisch
wie nur denkbar ist? Wollen wir die alte Wahrheit aufgeben, dass
Kultur und Erziehung in ihrem innersten Wesen zusammenhéngen?
Damit wiirden wir uns auf ein falsches Geleise begeben. Die Erziehung
kann nirgend anders wurzeln, als im Urgrund jenes unberechenbaren
Etwas, das man das geistige Leben einer Zeit nennt; ihm ist sie als
dessen Wille und Werkzeug verantwortlich; in seinem Namen umfasst
sie alle die Faktoren, die zusammen die Kultur ausmachen: Wissen-
schaft, Kunst, Religion, Wirtschaftsleben; sie stellt in ihrer Gesamt-
konzeption nichts anderes dar als den Zeitwillen selbst, ist also im
vollsten Sinne Symbol oder Ausdruck der Kultur. Darum gibt die Ein-
stellung einer Zeit ihrer Jugend gegeniiber, d. h. das was man als die
Bestimmung des Menschen und als den Weg zu deren Realisierung ver-
steht, geben also Bildungsideale und Bildungswege ebenso gut einen
Massstab fiir die Hohe einer Kultur und ein Kriterium fiir ihre Er-
kenntnis wie etwa Religion, Wissenschaft oder Kunst. Freilich hat bis-
her die Padagogik fiir Kultur- und Geschichtsbetrachtung dieselbe
Aschenbrodelrolle gespielt, wie wir sie der Politik gegeniiber antrafen.
Oder wo waren die Geschichtsschreiber zu finden, die dem Erziehungs-
bewusstsein der verschiedenen Zeiten ihre Aufmerksamkeit schenkten,
die das Geistesleben irgend eines Geschichtsabschnittes oder Kultur-
kreises nicht nur nach dem iiblichen Schema Wissenschaft, Kunst,
Religion und Wirtschaftsleben beurteilen, sondern auch die Pada-
gogik irgendwie in ihre Kriterien mit einbeziehen ?

Wir also halten daran fest, dass alle Erziehung aus dem geistigen



Urgrund entspringt, der eine Kultur ausmacht. Um so mehr aber haben
wir uns dariiber klar zu werden, wie jene eigentiimliche Stellung der
Pidagogik aus unserer Kultur zu begreifen ist. Wenn ich im Folgenden
diese Aufgabe zu 16sen versuche, so masse ich mir durchaus nicht an,
etwa ein Gesamtbild unseres kulturellen Lebens oder eine Darstellung
seiner verschiedenen Triebkrafte zu geben, sondern ich bescheide mich
damit, den einen Grundzug der geistigen Einstellung herauszuheben,
aus dem die Eigenart unserer Padagogik zu verstehen ist. Auch das
mochte noch ein gewagtes Unternehmen heissen, wenn jener Grund-
zug nicht schon seit langer Zeit deutlich wirksam wére, wenn uns also
zwar nicht das personliche gefiihlsmassige Verstehen, wohl aber noch
die Distanz fiir den scharfen Begriff fehlte. Dieser Begriff aber ist
in unserem Bereich. Die Eigenart einer Kultur kann von nichts ande-
rem abhéingen als von der Stellung, die der Mensch einnimmt im
Lebensganzen; davon also, wie er sich verhilt zu der ihn umgebenden
und ihn tragenden Welt, wie er sich selbst, den Menschen, versteht,
und wie er sich endlich zu dem ihn mit samt seiner Umwelt begriinden-
den héhern Leben, zu Gott, stellt. An diesem dreifachen Verhaltnis
suche ich den in Frage stehenden Begritf klarzulegen. Gestatten Sie,
dass ich ihn zanédchst an einigen gelaufigen Evscheinungen der Dicht-
kunst, dann an einem kurzen geistesgeschichtlichen Exkurs illustriere.

Fiir Goethe und die Zeit der Klassik ruhten Mensch und Natur
gleichermassen im ewigen Urgrund des lebendigen Schaffens. Bekannt
sind ja die Verse, mit denen Goethe Hallers Philosophie parodierte,
dass kein erschaffner Geist ins Innre zu dringen vermoge:

Mich und Geschwister

Mogt ihr an solches Wort nur nicht erinnern.
Wir denken: Ort fiir Ort

Sind wir im Innern.

Natur hat weder Kern noch Schale,

Alles ist sie mit einem Male.

Aus dieser Grundbestimmung heraus konnte Goethe sein tief-
gedachtes vierfaches Postulat der Ehrfurcht aufstellen, der Ehrfurcht
vor dem, was iiber uns, vor dem, was unter uns, vor dem, was um uns
und vor dem, was in uns ist.

Bei Gottfried Keller ist dann schon eine bedeutende Wandlung
eingetreten. Der Mensch, das Subjekt, das bei Goethe so ganz mit dem
Objekt, der Welt und mit dem Lebensgrunde verschmolzen gewesen
war, tritt vollig zuriick hinter dem, was als Natur es umgibt. Diese

b



Natur in ihrer reinen, unparteiischen und ewig neuen Entfaltung er-
steht um so grosser, je kleiner sich ihr gegeniiber Menschengeist und
Menschenwerk ausnehmen. Man sehe dieses Verhaltnis dargestellt in
der Feueridylle, nachdem alles, was von Menschenhand erbaut ge-
wesen war, durch das Element der Natur zerstort worden ist:

Hin ist nun alles, was nach Richt und Mass
Gefiigt, gebunden aufeinander sass.

Doch ihr erglanzet mir unwandelbar

IThr Morgenlande, wonniglich und klar!

Thr Berg und Téaler rings im Knospendrang,
Voll Quellenrauschen und voll Vogelsang!
O Uberfiille, die zum Lichte schwillt,

O Bliitenwirbel, der da iiberquillt

Und iiberwuchert, wo die tote Hand

Mit ihrer Spanne misst das reiche Land.

Aber eben diese tote Hand ist es, die in der Folge sich auf den gan-
zen Reichtum der Natur legt, die zum allméchtigen Instrument des
rechnenden Subjektes wird. War die Welt einst in frommer Zeit ein
Schemel der Fiisse Gottes gewesen, hatte sich dann spéater infolge der
geographischen und astronomischen Entdeckungen den Menschen
ein iibermichtiger, ehrfurchtgebietender Kosmos gegeniibergestellt,
war fiir einen Goethe das Subjekt-Objekt im Weltgrund eins gewesen,
und hatte der Realismus eines Gottfried Keller nochmals das Wunder
der lebendigen Natur erfasst, so wurde nun wieder einmal der Mensch
das Mass aller Dinge, aber nicht mehr bloss im erkenntnistheoretischen
Sinne der griechischen Sophistik, sondern im vollsten Sinne des Wor-
tes. Der schrankenlosen Anmassung des Ich stand gegeniiber das ganze
grosse Nicht-Ich in absoluter Dienstbarkeit; es kam die Weltanschau-
ung, die aus dem Bereich der Tatsachen und Zahlen noch notdiirftig
den hochsten gemeinsamen Nenner eines moralischen Prinzips heraus-
schustert, also die Weltanschauung, wie sie Spengler so beredt schildert
und befiirwortet, die allméchtige Zivilisation, eine Bedrohung alles
dessen, was Seele heisst. Die Seele hatte sich bei Keller schon irgend-
wohin retten miissen, aber sie hatte sich wenigstens in der Natur
wiedergefunden. Heute irrt sie heimatlos, man bezieht zwar alles auf
das Subjekt, aber man weiss nicht mehr, dass die Seele ihrer selbst
nur im Verbundensein mit dem Objekt bewusst wird. So horen wir
heute den Aufschrei verlorener, sich selbst suchender Seelen, man sehe

6



Prometheus den Dulder, man hore die moderne Lyrik und Dramatik,
man lese ,,Kultur und Ethik“ von Albert Schweitzer.

Mit diesen wenigen Beispielen aus dem Gebiete der Dichtkunst
ist jener Grundzug unserer Zeitseele wenigstens umrissen, aus dem
unser Erziehungsbewusstsein entspringt. Ich glaubte ihn nicht besser
als mit dem Wort ,,Subjektivismus® bezeichnen zu koénnen. — Um
nun aber das Eigenartige der modernen erzieherischen Fragestellung
zu verstehen, miissen wir noch weiter zuriick, in feinere geistige Zu-
sammenhénge greifen. Man kennt jenen Eckstein der menschlichen
Geistesgeschichte, von dem aus die ganze neuere Philosophie ihre
Richtung nahm: die grosse Kritik des gesamten menschlichen Geistes-
vermogens durch Immanuel Kant. Kant ist auch fiir uns der Ausgangs-
punkt. Er selber verglich ja seine philosophische Grunderkenntnis mit
der Tat des Kopernikus. An Bedeutung kommt sie ihr vielleicht gleich,
dem Inhalt nach ist sie das genaue Gegenteil. Denn wahrend mit den
grossen geographischen und astronomischen Entdeckungen die Erde
mitsamt dem Menschen aus dem Mittelpunkt der Welt an irgendeinen
gleichgiiltigen Ort des Weltenraumes gewiesen worden war, kehrte mit
Kant die gesamte Welt zu ihren dem Menschen zugénglichen Bestim-
mungen ins menschliche Bewusstsein zuriick. Jene Entdeckungen
schon hatten mit ihrer befruchtenden Wirkung auf Naturwissenschaft
und Mathematik den Blick von den transzendenten Sehnsuchts-
gefilden des Mittelalters auf den Schauplatz irdischen Geschehens
herabgezogen, und durch den Protestantismus war die werkheilige
Seligkeit in die personliche Verantwortung der einzelnen Seele sich
selbst gegeniiber verwandelt worden. Aber daran hatte niemand ge-
dacht, dass all das, was man mit vollig eigenem Dasein und Wirken
begabt ausser dem Menschen als Gegenstand sah und dachte, dass
diese Welt der scheinbar fiir sich bestehenden Dinge erst in den An-
schauungsformen und Denkkategorien des Bewusstseins erblithe. Man
sehe noch einen den Generationen um Kant herum angehorigen Denker
wie Voltaire. Bei diesem sonst so kritischen und selbstherrlichen Men-
schen des achtzehnten Jahrhunderts herrscht noch ganz das kosmische
Weltgefiihl, d. h. das menschliche Denken beugt sich trotz seiner
sonstigen Anmassungen unbedingt vor den Tatsachen des unendlichen
Raumes und des gewaltigen Naturgeschehens. Die Autonomie des
Denkens, die dieser Mann vertrat, war lediglich die sich aufbiaumende
Reaktion gegen moralische und kirchliche Bevormundung. Alles was
Mensch und Seele und Geist heisst, ist fiir Voltaire nur unbedeutendes
Atom im unendlichen Ganzen und darum dem riicksichtslosen Spott

7



blossgestellt. Und man sehe die auf Kant nachfolgende Philosophie:
die ganze Welt Erzeugnis des Ur-Ichs, Entfaltung des Geistes; das
unermessliche Reich organischer und anorganischer Formen dialekti-
sches Durchgangsstadium des Begriffs. Freilich ging dann bald die
Fichte-Schelling-Hegelsche Denkspekulation an ihrer eigenen Ab-
straktheit zugrunde, aber es blieb die Grundhaltung, und sie blieb in
einer weit verhangnisvolleren Abwandlung. Denn jene idealistischen
Philosophen hatten im Grunde nur die véllige Geistigkeit des Welt-
grundes erweisen wollen, und zu diesem Nachweis war ihnen nichts
anderes iibrig geblieben als die Analogie mit dem eigenen Geist, so
dass schliesslich das Letzte und Hochste nur als eine potenzierte
menschliche Vernunft aufgefasst worden war. Die nachfolgende Kritik
verwarf mit der Methode zugleich den Kern der Lehre, mit der Ab-
straktion den Geist. Es kam, besonders im Gegensatz zur Hegelschen
Schule, die Philosophie der niichternen Erfahrung auf, der Positivismus
eines Comte, der wissenschaftliche Materialismus eines Feuerbach.
Die praktische Auswirkung beider Richtungen ist die Technik, und
diese zeigt deutlich genug, dass die ihr zugrunde liegenden Geistes-
richtungen den Primat des Subjekts nicht beseitigt, sondern nur auf
eine andere Ebene verschoben haben. Denn Technik bedeutet doch
nichts anderes als methodische Bearbeitung eines Stoffes oder Gegen-
standes im Hinblick auf ein Ziel, das vom Subjekt gesetzt wird und ihm
Nutzen bringen soll, und Technik ist das Wesen der meisten Ver-
richtungen, die heute Menschen vollziehen und die nicht nur an
Dingen, sondern auch an Menschen selbst vollzogen werden. Was
frither Arbeit gewesen war, ist darum heute Geschaft, und das raffi-
nierteste Geschaft, d. h. die ausgebildetste Technik ist die gegenseitige
Ausniitzung der Menschen auf allen Gebieten. Es gibt sogar heute eine
Technik des sozialen Handelns, eine solche der Liebe und der Nichsten-
liebe und natiirlich eine ausgebildete Technik des Genusses. Wir wie-
sen schon darauf hin, wie wenig eine derartige Atmosphéare fiir wirk-
liche Seelenkultur geeignet ist. Die ganze Nervositit der Zeit scheint
mir nichts anderes zu sein als eine furchtbare Atemnot der Seele, als
deren Reaktion gegen die Materie. Denn man iibersieht gemeinhin,
dass in eben dem Masse, als man Materie zu beherrschen glaubt, diese
selber als unheimliches Gespenst den Menschen in ihren Dienst zwingt
und aufreibt. '

Es kam ferner, neben Positivismus und Materialismus, jene andere
mehr geistige, aber nicht weniger subjektivistische Richtung auf, die
von Schopenhauer ausging. Das metaphysische Postulat des Willens

8



als Grund aller Erscheinungen verdichtet sich zum Problem der Indi-
viduation. Bei Hebbel und Ibsen bedeutet das Sichdurchsetzen noch
wesentlich Schuldproblem, bei Nietzsche wird der Wille zur Macht
Grundforderung. Praktisch miindet diese ein in die Technik, als Welt-
anschauung gehobeneren Stils findet sie ihren Ausdruck in Werken
wie etwa in Spenglers Untergang des Abendlandes. In der Tat gibt es
wohl kaum eine Kultur- und Geschichtsphilosophie von grosserer Will-
kiir im Denken als gerade die Spenglers. Es gibt keinen sinnvollen Zu-
sammenhang im Ablauf des Weltgeschehens. Kulturen erblithen und
vergehen als einmalige Ausgestaltungen, wenn auch als in sich ge-
schlossene und vielleicht wunderbare oder besser gesagt wundervolle
Organismen. Das Resultat jedes Werdens ist der endgiiltige Tod. Der
Urgrund des Lebens gefallt sich in einmaligen, dem rettungslosen
ganzlichen Verfall geweihten Schopfungen, die zudem alle nach be-
stimmten Grundmustern verlaufen. Wenn ich Spenglers kithne und
trostlose Analogien und Konstruktionen lese, so ist mir, als hére ich
das Hohngelachter des Mephistopheles hinter den Zeilen. Ein Mensch,
der in dieser Weise mit souverdner Selbstverstandlichkeit dem gott-
lichen Leben seinen Willen ablesen, seine Aufgaben vorkonstruieren
will, hat tatséchlich seine eigene Bedingtheit und Beschranktheit ver-
gessen; fiir ihn gibt es nur noch seine Gedanken als Massstab des
Wahren, nur noch Auswirken seiner selbst. Spengler kennzeichnet
denn auch diese Grundbestimmung und die seiner Zeit treffend mit den
Worten : Wir wollen nicht mehr Eindruck von Fremden, sondern Aus-
druck von Eigenem. Man werfe nebenbei einen Blick auf die moderne
und modernste Kunst. Da besteht tatsiachlich nicht mehr die Frage
zurecht : Was stellt und wie stellt ein Kunstwerk etwas dar? Sondern
man muss fragen: Was wollte der Kiinstler ausdriicken? Was emp-
fand er dabei? Die moderne Musik z. B. strebt iiber die durch die
akustisch-mathematischen Verhaltnisse und die durch die Tradition
geheiligten Formen des Intervallsystems, der Harmonie und des
Rhythmus hinaus. Die Malerei ist zumeist Expressionismus im wort-
lichsten Sinne, d. h. Ausdruck im Gegensatz zu Eindruck (impres-
sion) oder Subjekt im Gegensatz zu Objekt. Kunst ist heute tat-
sachlich oft nur Ausdruck eines unbestimmten Etwas ohne bindende
Form, selbst ohne Sorge, ob die ;andern auch veirstehen, was sie aus-
driickte.

Dieselbe Position des Subjekts musste aber nicht nur das Verhalten
des Menschen gegen Umwelt und Mitmenschen, sondern auch die Ein-
stellung zu den letzten Fragen des Lebens tiefgehend beeinflussen. Von

9



verschiedenen Seiten her kann man_heute aufs deutlichste den Sub-
_ jektivismus Stellung nehmen sehen zu Gott und Religion.

Die Nachfolger Kants in der Erkenntnistheorie des 20. Jahrhun-
derts vollziehen folgende merkwiirdige Schlussreihe: Damit ich von
einem Ding etwas weiss, muss es durch meine Erkenntnis hindurch-
gehen. Unsere Erkenntnis ist deshalb, hatte schon Kant gesagt, not-
wendigerweise subjektiv. Weil aber unser Erkennen und Fiihlen, fahren
sie nun fort, subjektiv ist, existiert nur das Subjektive gewiss, oder
kann ich nur das unmittelbar wissen, was mir subjektiv gegeben ist.
All mein angebliches Wissen von Objekten kann nur ein subjektiver
Befund meines Bewusstseins sein, und mein ganzes Leben ist erfiillt
von theoretischen, praktischen und religiésen Fiktionen; das meiste
von dem, was ich in naivem Glauben als gewiss und tatsichlich hin-
nahm, ist nur ein Als-Ob.

Von der biologischen Auffassung her kommt dann ein weiterer
subjektivistischer Ableger. Da lassen sich die Urelemente der mensch-
lichen Seele liickenlos von Eigenschaften der lebenden Substanz her-
leiten, und auch Moral und Religion sind so rein biisch, d. h. zweck-
missig im Sinne der Erhaltung des Lebens zu erkliaren; sie bedeuten
fir das Subjekt etwa das, was das Denken fiir jene Vaihingersche
Philosophie des Als-Ob, namlich den ,,zweckméssigsten Irrtum®.

Zum gleichen Resultat kommt die neueste Religionspsychologie.
Man sucht das religiése Erlebnis zu begreifen und sieht dann in der
Religion iiberhaupt nichts mehr als subjektives Erlebnis, als eine in
der ,,Struktur’ der Seele begriindete Form menschiichen Erlebens.
Gott ist demnach, sagt z. B. Prof. Paul Hofmann aus Berlin in seiner
Schrift iiber ,,Das religiose Erlebnis, seine Struktur, seine Typen und
sein Wahrheitsanspruch** (Publikation der Kantgesellschaft, 1925,
Pan-Verlag R. Heise, Charlottenburg) fiir das religiése Erleben nicht
notwendig, sondern dieses bedeutet einfach ,,Umkehrung des negativen
Vorzeichens der (menschlichen) Not in das positive der Erlosung®.
Und Prof. Oltramare aus Genf vertritt in seinem Buche ,,La Réligion
et la vie de P’esprit’ (Bibliothéque de philosophie contemporaine,
Paris, Alcan 1925) denselben Standpunkt vom bloss subjektiven
Ursprung und Wert der Religion.

Damit haben wir den Kreis der Tatsachen aus dem geistigen Leben
abgeschritten, die das Besondere unseres Erziehungsbewusstseins
verstiandlich machen. Zwar herrscht an manchen Orten ein Suchen
und Sehnen nach objektiven Lebensinhalten, aber auch da sind fast
durchwegs die erstrebten Ziele stark subjekt betont. Unsere Zeit ist

10



nicht umsonst theosophischen, anthroposophischen, okkultistischen
und spiritistischen Spekulationen so offensichtlich zugewandt; denn
alle diese Bestrebungen mit ihrem Einschlag indischer Yogapraxis
wollen nichts anderes als Erhohung der menschlichen Leistungs-
fahigkeit, als Potenzierung der Seelenkrafte durch Ausbildung neuer
Psychismen, neuer Bewusstseinslagen, welche gestatten, die Menschen
und Dinge Wirkungen auszusetzen, die ausser allem Kausalzusammen-
hang stehen. Auch die neuen Heilmethoden der gequalten modernen
Seele, wie Psychanalyse und Autosuggestion, gehoren mitsamt ihren
vorziiglichen Wirkungen und ihren Fehlern in das Gebiet der subjek-
tivistischen Grundhaltung, denn auch sie suchen alles Heil auf rein
subjektivem Wege, bei beiden ist es schliesslich das Subjekt selber,
das sich erlost.

Zusammenfassend moéchte ich auf einen Denker hinweisen, der das
in Frage stehende Grundstreben unserer Zeit zum denkbar klarsten
Ausdruck gebracht hat. Es ist Graf Hermann Keyserling in seinem
Reisetagebuch eines Philosophen (4. Auflage, 1920, Otto Reichl,
Darmstadt). Da heisst esz. B. (S. 179): . ..Die Menschheit individuali-
siert sich mehr und mehr, von Tag zu Tag; sie wird sich dessen mehr
und mehr bewusst, und immer stolzer auf das Personliche. .. (S. 178):
Was einer neuen Messiaslaufbahn unter uns recht eigentlich den Boden
untergrabt, ist die wachsende Neigung aller Vorgeschrittenen, ihre
eigenen Erloser zu sein. Es ist nicht zu leugnen: der Geist des Pro-
testantismus siegt ... Was iibrig bleibt, ist der inwendige Christus,
den Jesus als erster Mensch in sich zum Leben erweckt hitte, den nun-
mehr jeder fiir sich, auf seine personliche Weise, in sich zur Herrschaft
bringen soll. (S. 183): Je weniger der Mensch sich auf fremde Michte
verlasst, je mehr er auf sich nimmt, desto wohler will ihm die Natur.
Das Ideal ist, nicht allen Machten Rechnung zu tragen, sondern so fest
in sich gegriindet zu sein, dass alle Verhaltnisse gleichgiiltig werden . . .
(S. 184): Aller religiéser Glaube hat nur den einen Sinn, der Selbst-
verwirklichung zuzufithren... Der unentwickelte Mensch muss an
Ausserliches glauben, weil es fiir ihn kein anderes Mittel gibt, seine
Krafte auf einen Mittelpunkt zu beziehen, zu dynamischer Einheit zu
verdichten; der entwickelte glaubt an sich selbst — den ,,Gott in
sich® — ... (8. 185): Es mag noch so viele Gotter und hohere Wesen
geben, mit noch so grosser Machtfiille ausgestattet — sofern wir spiri-
tuelle Wesen sind, auf spirituellen Fortschritt bedacht, gehen sie uns
nichts an. .. (S. 192): Mannlicher, mannhafter von Epoche zu Epoche
stellt sich der Geist des Westens dar. Immer weniger Unabinderliches

11



lasst er gelten, mehr und mehr Verantwortung ladt er sich freiwillig
auf, und die Idee der Priadestination verliert entsprechend von Epoche
zu Epoche ..., in unserer Welt hat die Vorsehung buchstablich zu-
gunsten des freibestimmenden Individuums abgedankt ... (S. 193):
Nun schreitet der westliche Geist auf seiner Bahn unaufhaltsam vor-
warts und wird selbstbewusster von Tag zu Tag. . . usw. (Schlussfolgt.)

Die Grundlagen der seelischen Entwicklung.

Von Professor Dr. phil. et med. Erich Stern, Giessen.

Lange Zeit hindurch ging der Streit, ob die angeborenen An-
lagen oder die Umwelteinfliisse das Bild bestimmten, welches
der Mensch im Leben bietet, ob diese oder jene Gruppe von Faktoren
tiber das Schicksal des Menschen entscheiden wiirde. Bald neigte
man mehr zu der einen, bald mehr zur anderen Anschauung. Fiir
beide konnte man Beweise anfiihren. Dass die angeborenen Anlagen
von grosster Bedeutung sind, zeigte vor allem die Tatsache der Ver-
erbung, dass die Aussenwelteinfliisse sich geltend machen konnen,
zeigte hingegen die Erfahrung, die man unmittelbar zu machen Ge-
legenheit hat. KEs ist nun auch praktisch keinesfalls belanglos, zu
welcher Anschauung man neigt: in dem einen Falle wird man zu
einem gewissen Pessimismus kommen und jede Einwirkung auf den
Menschen fiir verfehlt, fiir iiberfliissig und zwecklos halten, denn,
was man auch tun moége, immer werden sich die Anlagen, welche der
Mensch mit auf die Welt bringt, durchsetzen. In dem anderen Falle
hingegen wird die Folge ein deutlicher Optimismus sein: der Mensch
ist durch Ausseneinwirkungen wandelbar, wir haben es in der Hand,
ihn zu dndern, ihn zu bilden und zu erziehen. Der zweiten Anschau-
ung wohnt so eine sehr starke erzieherische Tendenz inne, die
der ersten naturgemiiss fehlt: denn, was hat alles erzieherische Be-
miihen fiir einen Sinn, wenn es doch zu keinem Ergebnis fithren kann.

Ich sagte schon, dass jede der beiden Anschauungen Beweise fiir
die Richtigkeit ihrer Aufstellungen beizubringen vermag. Das ist nur
dadurch moglich, dass in beiden etwas Richtiges steckt, dass
sie jede eine Seite der Wirklichkeit beschreiben, aber eben nur eine
Seite: sie sind also einseitig. Die Wahrheit liegt auch hier, wie so oft,
in der Mitte. Man kann die Frage, ob die Anlagen oder die Aussen-
welteinfliisse fiir den Menschen bestimmend sind, nicht in der Weise
entscheiden, dass man einseitig nur eine der beiden Gruppen hervor-
hebt, sondern man muss beide in ihrer Wirksamkeit aner-
kennen: nicht Anlage oder Aussenwelt, sondern Anlage und Aussen-
welt bestimmen den Menschen. Der Mensch muss also aufgefasst
werden als das Produkt aus Anlage und Milieu.

Die Anlagen, die der Mensch mit auf die Welt bringt, miissen
irgendwie durch Vererbung auf ihn iibergegangen sein. Indessen
ist es unmoglich, etwas Néheres dariiber auszusagen, wie die Ver-

12



	Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf die Pädagogik : 1. Teil

