
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 1

Artikel: Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf die Pädagogik :
1. Teil

Autor: Guyer, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


regung zu holen und biete eine willkommene Gelegenheit, über die
Bestrebungen anderer Stufen unseres vielseitigen SchulOrganismus sich
die notwendige allgemeine Orientierung zu verschaffen.

Mit Genugtuung dürfen wir die erfreuliche Tatsache melden, dass

aus der ganzen Schweiz bereits eine Reihe namhafter Persönlichkeiten
uns ihre Mitarbeit zugesagt haben, sei es, dass sie uns von Zeit zu Zeit
eigene Beiträge überweisen oder dass sie sich verpflichten, uns wertvolle

Arbeiten aus ihren Landesgegenden zur Veröffentlichung zu
vermitteln.

Damit aber unser Unternehmen eine gedeihliche Entwicklung
erwarten kann, braucht es die tatkräftige Unterstützung aller
pädagogisch interessierten Kreise der Schweiz. Wir ersuchen Sie deshalb,
uns in unseren Bestrebungen entgegenzukommen und die Zeitschrift
als Mittel zur Aussprache zu benützen.

So hoffen wir gern, es möge unsern Mitarbeitern und uns vergönnt
sein, nicht nur den alten Kreis der treuen Freunde der Schweizerischen
Pädagogischen Zeitschrift zu erhalten, sondern ihn auch wesentlich
zu erweitern.

Die Redaktion: Dr. Hans ScMlchlin.

Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss
auf die Pädagogik.1)

Von Dr. Walter Guyer.

Wer in getreuer Weise den Stand der gegenwärtigen Pädagogik
darstellen will, kann leicht in Verlegenheit geraten, denn er sieht sich
zum vornherein vor eine merkwürdige Tatsache gestellt: Einerseits
nämlich herrscht eine ungemein rege, fast fieberhafte Betriebsamkeit
in erzieherischem Denken und Handeln, anderseits war nie eine Zeit
in ihrem innersten Grunde so unpädagogisch wie die unsrige. Die
Vielseitigkeit und den Tatendrang unserer pädagogischen Bestrebungen
kennen wir, ich komme auch nachher darauf zurück. Für das eminent
unpädagogische Element unseres Zeitgeistes weise ich vorläufig auf
einige äussere Symptome hin. Es ist wahr, dass im Laufe der
Geschichte die Erziehung nie direkt auf die Gestaltung der Ereignisse
einwirkte, dass, mit andern Worten, die Pädagogik trotz ihrer oft
hohen Ansprüche nie unmittelbar Geschichte machte, dass die Politik

1) Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung des Schweizerischen
Seminarlehrervereins in Baden am 3. Oktober 1925.

2



in ihren Überlegungen und Entscheidungen nie die Pädagogik
befragte oder ihr etwa mehr als bloss staatserhaltenden und regulierenden
Wert zugestand. Es ist auch wahr, dass man die Erziehung in einer
Zeit nicht überschätzen soll, wo das Gesamtleben in erster Linie von
wirtschaftlichen und politischen Faktoren abhängt wie heute, und es

ist richtig, dass Dinge, wie internationale Schuldverpflichtungen,
Zahlungsmöglichkeiten, Schutzzollmauern und dergl. so wenig wie
nur möglich mit erzieherischen Überlegungen zu tun haben. Aber man
weiss und betont es genug, dass der Fortbestand Europas auch aus
innern geistigen Gründen schwer bedroht ist, dass die höchsten Fragen
des Wiederaufbaus, der Verständigung, der Garantie einer friedlichen
Kultur nicht nur von aussen, sondern auch von innen gelöst werden
müssen, und man sieht trotzdem in einer Art gutmütiger Verblendung
das universelle Mittel sozusagen ausschliesslich im äussern Zusammenschluss

durch den Völkerbund. Wollte ein Fichte kommen und den
Geist der Völker durch Erziehung zu jener Weltharmonie führen, so
würde man ihn an die harte Realität erinnern und ihn auf ähnliche
Weise, vielleicht etwas höflicher in seine Schranken zurückweisen,
wie das während der Konsulta Napoleon gegenüber Pestalozzi tat.

Aber es liegt heute nicht mehr nur an der Divergenz von
politischem und pädagogischem Denken überhaupt und an der wirtschaftlichen

Gesamtlage, dass Erziehung für den sogenannten Wiederaufbau
so sehr ignoriert wird. Wir nannten das ganze Zeitalter in einer wesentlichen

Hinsicht unpädagogisch; wie will man da von der Politik
verlangen, dass sie die Pädagogik aus ihrer Aschenbrödelrolle heraus-
reisse! Ein bekannter englischer Staatsmann hat sich jüngst über die

Möglichkeit einer Moral in unserer Zeit mit unbefangenster Offenheit
geäussert: Abstrakte Moralprinzipien aufzustellen und dann zu
versuchen, die internationalen Verhältnisse und Tatsachen ihnen
entsprechend auszuhämmern, ist für die wirkliche Welt von heute allzu
idealistisch.. Man umschreibe den eng umgrenzten Kreis von
Tatsachen und Zahlen und ziehe daraus den höchsten gemeinsamen Faktor
eines moralischen Prinzips, den man noch erreichen kann — das ist
eine praktische Maxime für dieses Zeitalter, auch wenn sie einem
bessern als zynisch erscheinen mag. — Auf einen solchen höchsten
gemeinsamen Nenner könnte heute auch das Bewusstsein von der
Bedeutung der Erziehung gebracht werden. Man sehe daraufhin das

zeitgenössische kulturphilosophische Denken an. das viel mehr als die
Politik das gesamte geistige Leben repräsentiert. Da ist z. B. Spengler
mit seinem Untergang des Abendlandes, ein zwar extremer, aber durch

3



und durch moderner Denker, den man auf alle Fälle einen starken Kontakt

mit den heute massgebenden lebendigen Triebkräften zugestehen
muss. Für ihn gibt es nur noch das mutige Bekenntnis zum Untergang,
d. h. zu den ihn herbeiführenden Mächten der sog. Zivilisation. Werden
wir Techniker, Ingenieure, Naturunterwerfer, und geben wir dem
allgemeinen Tod durch diese grossartige Geste seine Weihe. Von
Erziehung kein Wort im ganzen Werk, es sei denn, dass Spengler darunter
jene intellektuelle Ausrüstung und Ausbildung versteht, die den
Menschen befähigt, die Zivilisation in sich selbst zu vollenden und
begraben zu helfen.

Es gäbe der Beweise noch mehr für diese unpädagogische Haltung
unserer Zeit; es genügt vorläufig, den Tatbestand festgestellt zu haben.
Und dieser Tatbestand mutet wie ein Widerspruch an. Denn wie ist es

möglich, dass eine Kultur seit einem Jahrhundert das gesamte
pädagogische Denken in Atem hält, ihm neue Prinzipien, wertvolle
Antriebe zuführt, und dass diese Kultur zugleich so unpädagogisch
wie nur denkbar ist? Wollen wir die alte Wahrheit aufgeben, dass

Kultur und Erziehung in ihrem innersten Wesen zusammenhängen?
Damit würden wir uns auf ein falsches Geleise begeben. Die Erziehung
kann nirgend anders wurzeln, als im Urgrund jenes unberechenbaren
Etwas, das man das geistige Leben einer Zeit nennt; ihm ist sie als
dessen Wille und Werkzeug verantwortlich; in seinem Namen umfasst
sie alle die Faktoren, die zusammen die Kultur ausmachen: Wissenschaft,

Kunst, Religion, Wirtschaftsleben; sie stellt in ihrer
Gesamtkonzeption nichts anderes dar als den Zeitwillen selbst, ist also im
vollsten Sinne Symbol oder Ausdruck der Kultur. Darum gibt die
Einstellung einer Zeit ihrer Jugend gegenüber, d. h. das was man als die
Bestimmung des Menschen und als den Weg zu deren Realisierung
versteht, geben also Bildimgsideale und Bildungswege ebenso gut einen
Massstab für die Höhe einer Kultur und ein Kriterium für ihre
Erkenntnis wie etwa Religion, Wissenschaft oder Kunst. Freilich hat bisher

die Pädagogik für Kultur- und Geschichtsbetrachtung dieselbe
Aschenbrödelrolle gespielt, wie wir sie der Politik gegenüber antrafen.
Oder wo wären die Geschichtsschreiber zu finden, die dem Erziehungs-
bewusstsein der verschiedenen Zeiten ihre Aufmerksamkeit schenkten,
die das Geistesleben irgend eines Geschichtsabschnittes oder Kulturkreises

nicht nur nach dem üblichen Schema Wissenschaft, Kunst,
Religion und Wirtschaftsleben beurteilen, sondern auch die Pädagogik

irgendwie in ihre Kriterien mit einbeziehen?
Wir also halten daran fest, dass alle Erziehung aus dem geistigen

4



Urgrund entspringt, der eine Kultur ausmacht. Um so mehr aber haben

wir uns darüber klar zu werden, wie jene eigentümliche Stellung der

Pädagogik aus unserer Kultur zu begreifen ist. Wenn ich im Folgenden
diese Aufgabe zu lösen versuche, so masse ich mir durchaus nicht an,
etwa ein Gesamtbild unseres kulturellen Lebens oder eine Darstellung
seiner verschiedenen Triebkräfte zu geben, sondern ich bescheide mich
damit, den einen Grundzug der geistigen Einstellung herauszuheben,
aus dem die Eigenart unserer Pädagogik zu verstehen ist. Auch das
möchte noch ein gewagtes Unternehmen heissen, wenn jener Grundzug

nicht schon seit langer Zeit deutlich wirksam wäre, wenn uns also

zwar nicht das persönliche gefühlsmässige Verstehen, wohl aber noch
die Distanz für den scharfen Begriff fehlte. Dieser Begriff aber ist
in unserem Bereich. Die Eigenart einer Kultur kann von nichts anderem

abhängen als von der Stellung, die der Mensch einnimmt im
Lebensganzen; davon also, wie er sich verhält zu der ihn umgebenden
und ihn tragenden Welt, wie er sich selbst, den Menschen, versteht,
und wie er sich endlich zu dem ihn mit samt seiner Umwelt begründenden

höhern Leben, zu Gott, stellt. An diesem dreifachen Verhältnis
suche ich den in Frage stehenden Begriff klarzulegen. Gestatten Sie,
dass ich ihn zunächst an einigen geläufigen Erscheinungen der Dichtkunst,

dann an einem kurzen geistesgeschichtlichen Exkurs illustriere.
Für Goethe und die Zeit der Klassik ruhten Mensch und Natur

gleichermassen im ewigen Urgrund des lebendigen Schaffens. Bekannt
sind ja die Verse, mit denen Goethe Hallers Philosophie parodierte,
dass kein erschaffner Geist ins Innre zu dringen vermöge :

Mich und Geschwister
Mögt ihr an solches Wort nur nicht erinnern.
Wir denken: Ort für Ort
Sind wir im Innern.
Natur hat weder Kern noch Schale,
Alles ist sie mit einem Male.

Aus dieser Grundbestimmung heraus konnte Goethe sein
tiefgedachtes vierfaches Postulat der Ehrfurcht aufstellen, der Ehrfurcht
vor dem, was über uns, vor dem, was unter uns, vor dem, was um uns
und vor dem, was in uns ist.

Bei Gottfried Keller ist dann schon eine bedeutende Wandlung
eingetreten. Der Mensch, das Subjekt, das bei Goethe so ganz mit dem

Objekt, der Welt und mit dem Lebensgrunde verschmolzen gewesen
war, tritt völlig zurück hinter dem, was als Natur es umgibt. Diese

5



Natur in ihrer reinen, unparteiischen und ewig neuen Entfaltung
ersteht um so grösser, je kleiner sich ihr gegenüber Menschengeist und
Menschenwerk ausnehmen. Man sehe dieses Verhältnis dargestellt in
der Feueridylle, nachdem alles, was von Menschenhand erbaut
gewesen war, durch das Element der Natur zerstört worden ist :

Hin ist nun alles, was nach Rieht und Mass

Gefügt, gebunden aufeinander sass.
Doch ihr erglänzet mir unwandelbar
Ihr Morgenlande, wonniglich und klar!
Ihr Berg und Täler rings im Knospendrang,
Voll Quellenrauschen und voll Vogelsang!
0 Überfülle, die zum Lichte schwillt,
0 Blütenwirbel, der da überquillt
Und überwuchert, wo die tote Hand
Mit ihrer Spanne misst das reiche Land.

Aber eben diese tote Hand ist es, die in der Folge sich auf den ganzen

Reichtum der Natur legt, die zum allmächtigen Instrument des
rechnenden Subjektes wird. War die Welt einst in frommer Zeit ein
Schemel der Füsse Gottes gewesen, hatte sich dann später infolge der
geographischen und astronomischen Entdeckungen den Menschen
ein übermächtiger, ehrfurchtgebietender Kosmos gegenübergestellt,
war für einen Goethe das Subjekt-Objekt im Weltgrund eins gewesen,
und hatte der Realismus eines Gottfried Keller nochmals das Wunder
der lebendigen Natur erfasst, so wurde nun wieder einmal der Mensch
das Mass aller Dinge, aber nicht mehr bloss im erkenntnistheoretischen
Sinne der griechischen Sophistik, sondern im vollsten Sinne des Wortes.

Der schrankenlosen Anmassung des Ich stand gegenüber das ganze
grosse Nicht-Ich in absoluter Dienstbarkeit; es kam die Weltanschauung,

die aus dem Bereich der Tatsachen und Zahlen noch notdürftig
den höchsten gemeinsamen Nenner eines moralischen Prinzips
herausschustert, also die Weltanschauung, wie sie Spengler so beredt schildert
und befürwortet, die allmächtige Zivilisation, eine Bedrohung alles
dessen, was Seele heisst. Die Seele hatte sich bei Keller schon irgendwohin

retten müssen, aber sie hatte sich wenigstens in der Natur
wiedergefunden. Heute irrt sie heimatlos, man bezieht zwar alles auf
das Subjekt, aber man weiss nicht mehr, dass die Seele ihrer selbst
nur im Verbundensein mit dem Objekt bewusst wird. So hören wir
heute den Aufschrei verlorener, sich selbst suchender Seelen, man sehe

6



Prometheus den Dulder, man höre die moderne Lyrik und Dramatik,
man lese „Kultur und Ethik" von Albert Schweitzer.

Mit diesen wenigen Beispielen aus dem Gebiete der Dichtkunst
ist jener Grundzug unserer Zeitseele wenigstens umrissen, aus dem
unser Erziehungsbewusstsein entspringt. Ich glaubte ihn nicht besser
als mit dem Wort „Subjektivismus" bezeichnen zu können. — Um
nun aber das Eigenartige der modernen erzieherischen Fragestellung
zu verstehen, müssen wir noch weiter zurück, in feinere geistige
Zusammenhänge greifen. Man kennt jenen Eckstein der menschlichen
Geistesgeschichte, von dem aus die ganze neuere Philosophie ihre
Richtung nahm : die grosse Kritik des gesamten menschlichen
Geistesvermögens durch Immanuel Kant. Kant ist auch für uns der Ausgangspunkt.

Er selber verglich ja seine philosophische Grunderkenntnis mit
der Tat des Kopernikus. An Bedeutung kommt sie ihrvielleicht gleich,
dem Inhalt nach ist sie das genaue Gegenteil. Denn während mit den

grossen geographischen und astronomischen Entdeckungen die Erde
mitsamt dem Menschen aus dem Mittelpunkt der Welt an irgendeinen
gleichgültigen Ort des Weltenraumes gewiesen worden war, kehrte mit
Kant die gesamte Welt zu ihren dem Menschen zugänglichen
Bestimmungen ins menschliche Bewusstsein zurück. Jene Entdeckungen
schon hatten mit ihrer befruchtenden Wirkung auf Naturwissenschaft
und Mathematik den Blick von den transzendenten Sehnsuchtsgefilden

des Mittelalters auf den Schauplatz irdischen Geschehens

herabgezogen, und durch den Protestantismus war die werkheilige
Seligkeit in die persönliche Verantwortung der einzelnen Seele sich
selbst gegenüber verwandelt worden. Aber daran hatte niemand
gedacht, dass all das, was man mit völlig eigenem Dasein und Wirken
begabt ausser dem Menschen als Gegenstand sah und dachte, dass
diese Welt der scheinbar für sich bestehenden Dinge erst in den
Anschauungsformen und Denkkategorien des Bewusstseins erblühe. Man
sehe noch einen den Generationen um Kant herum angehörigen Denker
wie Voltaire. Bei diesem sonst so kritischen und selbstherrlichen
Menschen des achtzehnten Jahrhunderts herrscht noch ganz das kosmische
Weltgefühl, d. h. das menschliche Denken beugt sich trotz seiner
sonstigen Anmassungen unbedingt vor den Tatsachen des unendlichen
Raumes und des gewaltigen Naturgeschehens. Die Autonomie des

Denkens, die dieser Mann vertrat, war lediglich die sich aufbäumende
Reaktion gegen moralische und kirchliche Bevormundung. Alles was
Mensch und Seele und Geist heisst, ist für Voltaire nur unbedeutendes
Atom im unendlichen Ganzen und darum dem rücksichtslosen Spott

7



blossgestellt. Und man sehe die auf Kant nachfolgende Philosophie:
die ganze Welt Erzeugnis des Ur-Ichs, Entfaltung des Geistes; das

unermessliche Reich organischer und anorganischer Formen dialektisches

Durchgangsstadium des Begriffs. Freilich ging dann bald die

Fichte-Schelling-Hegeische Denkspekulation an ihrer eigenen
Abstraktheit zugrunde, aber es blieb die Grundhaltung, und sie blieb in
einer weit verhängnisvolleren Abwandlung. Denn jene idealistischen
Philosophen hatten im Grunde nur die völlige Geistigkeit des

Weltgrundes erweisen wollen, und zu diesem Nachweis war ihnen nichts
anderes übrig geblieben als die Analogie mit dem eigenen Geist, so

dass schliesslich das Letzte und Höchste nur als eine potenzierte
menschliche Vernunft aufgefasst worden war. Die nachfolgende Kritik
verwarf mit der Methode zugleich den Kern der Lehre, mit der
Abstraktion den Geist. Es kam, besonders im Gegensatz zur Hegeischen
Schule, die Philosophie der nüchternen Erfahrung auf, der Positivismus
eines Comte, der wissenschaftliche Materialismus eines Feuerbach.
Die praktische Auswirkung beider Richtungen ist die Technik, und
diese zeigt deutlich genug, dass die ihr zugrunde liegenden
Geistesrichtungen den Primat des Subjekts nicht beseitigt, sondern nur auf
eine andere Ebene verschoben haben. Denn Technik bedeutet doch
nichts anderes als methodische Bearbeitung eines Stoffes oder
Gegenstandes im Hinblick auf ein Ziel, das vom Subjekt gesetzt wird und ihm
Nutzen bringen soll, und Technik ist das Wesen der meisten
Verrichtungen, die heute Menschen vollziehen und die nicht nur an
Dingen, sondern auch an Menschen selbst vollzogen werden. Was
früher Arbeit gewesen war. ist darum heute Geschäft, und das
raffinierteste Geschäft, d. h. die ausgebildetste Technik ist die gegenseitige
Ausnützung der Menschen auf allen Gebieten. Es gibt sogar heute eine
Technik des sozialen Handelns, eine solche der Liebe und der Nächstenliebe

und natürlich eine ausgebildete Technik des Genusses. Wir wiesen

schon darauf hin, wie wenig eine derartige Atmosphäre für wirkliche

Seelenkultur geeignet ist. Die ganze Nervosität der Zeit scheint
mir nichts anderes zu sein als eine furchtbare Atemnot der Seele, als
deren Reaktion gegen die Materie. Denn man übersieht gemeinhin,
dass in eben dem Masse, als man Materie zu beherrschen glaubt, diese
selber als unheimliches Gespenst den Menschen in ihren Dienst zwingt
und aufreibt.

Es kam ferner, neben Positivismus und Materialismus, jene andere
mehr geistige, aber nicht weniger subjektivistische Richtung auf, die
von Schopenhauer ausging. Das metaphysische Postulat des Willens
8



als Grund aller Erscheinungen verdichtet sich zum Problem der Indi-
viduation. Bei Hebbel und Ibsen bedeutet das Sichdurchsetzen noch
wesentlich Schuldproblem, bei Nietzsche wird der Wille zur Macht
Grundforderung. Praktisch mündet diese ein in die Technik, als
Weltanschauung gehobeneren Stils findet sie ihren Ausdruck in Werken
wie etwa in Spenglers Untergang des Abendlandes. In der Tat gibt es
wohl kaum eine Kultur- und Geschichtsphilosophie von grösserer Willkür

im Denken als gerade die Spenglers. Es gibt keinen sinnvollen
Zusammenhang im Ablauf des Weltgeschehens. Kulturen erblühen und
vergehen als einmalige Ausgestaltungen, wenn auch als in sich
geschlossene und vielleicht wunderbare oder besser gesagt wundervolle
Organismen. Das Resultat jedes Werdens ist der endgültige Tod. Der
Urgrund des Lebens gefällt sich in einmaligen, dem rettungslosen
gänzlichen Verfall geweihten Schöpfungen, die zudem alle nach
bestimmten Grundmustern verlaufen. Wenn ich Spenglers kühne und
trostlose Analogien und Konstruktionen lese, so ist mir, als höre ich
das Hohngelächter des Mephistopheles hinter den Zeilen. Ein Mensch,
der in dieser Weise mit souveräner Selbstverständlichkeit dem
göttlichen Leben seinen Willen ablesen, seine Aufgaben vorkonstruieren
will, hat tatsächlich seine eigene Bedingtheit und Beschränktheit
vergessen; für ihn gibt es nur noch seine Gedanken als Massstab des

Wahren, nur noch Auswirken seiner selbst. Spengler kennzeichnet
denn auch diese Grundbestimmung und die seiner Zeit treffend mit den
Worten : Wir wollen nicht mehr Eindruck von Fremden, sondern
Ausdruck von Eigenem. Man werfe nebenbei einen Blick auf die moderne
und modernste Kunst. Da besteht tatsächlich nicht mehr die Frage
zurecht : Was stellt und wie stellt ein Kunstwerk etwas dar Sondern
man muss fragen: Was wollte der Künstler ausdrücken? Was empfand

er dabei? Die moderne Musik z. B. strebt über die durch die
akustisch-mathematischen Verhältnisse und die durch die Tradition
geheiligten Formen des Intervallsystems, der Harmonie und des

Rhythmus hinaus. Die Malerei ist zumeist Expressionismus im
wörtlichsten Sinne, d. h. Ausdruck im Gegensatz zu Eindruck (impression)

oder Subjekt im Gegensatz zu Objekt. Kunst ist heute
tatsächlich oft nur Ausdruck eines unbestimmten Etwas ohne bindende
Form, selbst ohne Sorge, ob die 'andern auch veistehen, was sie
ausdrückte.

Dieselbe Position des Subjekts musste aber nicht nur das Verhalten
des Menschen gegen Umwelt und Mitmenschen, sondern auch die
Einstellung zu den letzten Fragen des Lebens tiefgehend beeinflussen. Von

9



verschiedenen Seiten her kann man, heute aufs deutlichste den

Subjektivismus Stellung nehmen sehen zu Gott und Religion.
Die Nachfolger Kants in der Erkenntnistheorie des 20. Jahrhunderts

vollziehen folgende merkwürdige Schlussreihe: Damit ich von
einem Ding etwas weiss, muss es durch meine Erkenntnis hindurchgehen.

Unsere Erkenntnis ist deshalb, hatte schon Kant gesagt,
notwendigerweise subjektiv. Weil aber unser Erkennen und Fühlen, fahren
sie nun fort, subjektiv ist, existiert nur das Subjektive gewiss, oder
kann ich nur das unmittelbar wissen, was mir subjektiv gegeben ist.
All mein angebliches Wissen von Objekten kann nur ein subjektiver
Befund meines Bewusstseins sein, und mein ganzes Leben ist erfüllt
von theoretischen, praktischen und religiösen Fiktionen; das meiste
von dem, was ich in naivem Glauben als gewiss und tatsächlich
hinnahm, ist nur ein Als-Ob.

Von der biologischen Auffassung her kommt dann ein weiterer
subjektivistischer Ableger. Da lassen sich die Urelemente der menschlichen

Seele lückenlos von Eigenschaften der lebenden Substanz
herleiten, und auch Moral und Religion sind so rein biisch, d. h. zweckmässig

im Sinne der Erhaltung des Lebens zu erklären; sie bedeuten
für das Subjekt etwa das, was das Denken für jene Vaihingersche
Philosophie des Als-Ob, nämlich den „zweckmässigsten Irrtum".

Zum gleichen Resultat kommt die neueste Religionspsychologie.
Man sucht das religiöse Erlebnis zu begreifen und sieht dann in der
Religion überhaupt nichts mehr als subjektives Erlebnis, als eine in
der „Struktur" der Seele begründete Form menschlichen Erlebens.
Gott ist demnach, sagt z. B. Prof. Paul Hofmann aus Berlin in seiner
Schrift über „Das religiöse Erlebnis, seine Struktur, seine Typen und
sein Wahrheitsanspruch" (Publikation der Kantgesellschaft, 1925,

Pan-Verlag R. Heise, Charlottenburg) für das religiöse Erleben nicht
notwendig, sondern dieses bedeutet einlach „Umkehrung des negativen
Vorzeichens der (menschlichen) Not in das positive der Erlösung".
Und Prof. Oltramare aus Genf vertritt in seinem Buche „La Religion
et la vie de l'esprit" (Bibliothèque de phüosophie contemporaine,
Paris, Alcan 1925) denselben Standpunkt vom bloss subjektiven
Ursprung und Wert der Religion.

Damit haben wir den Kreis der Tatsachen aus dem geistigen Leben
abgeschritten, die das Besondere unseres Erziehungsbewusstseins
verständlich machen. Zwar herrscht an manchen Orten ein Suchen
und Sehnen nach objektiven Lebensinhalten, aber auch da sind fast
durchwegs die erstrebten Ziele stark Subjekt betont. Unsere Zeit ist
10



nicht umsonst theosophischen, anthroposophischen, okkultistischen
und spiritistischen Spekulationen so offensichtlich zugewandt; denn
alle diese Bestrebungen mit ihrem Einschlag indischer Yogapraxis
wollen nichts anderes als Erhöhung der menschlichen Leistungsfähigkeit,

als Potenzierung der Seelenkräfte durch Ausbildung neuer
Psychismen, neuer Bewusstseinslagen, welche gestatten, die Menschen
und Dinge Wirkungen auszusetzen, die ausser allem Kausalzusammenhang

stehen. Auch die neuen Heilmethoden der gequälten modernen
Seele, wie Psychanalyse und Autosuggestion, gehören mitsamt ihren
vorzüglichen Wirkungen und ihren Fehlern in das Gebiet der subjek-
tivistischen Grundhaltung, denn auch sie suchen alles Heil auf rein
subjektivem Wege, bei beiden ist es schliesslich das Subjekt selber,
das sich erlöst.

Zusammenfassend möchte ich auf einen Denker hinweisen, der das
in Frage stehende Grundstreben unserer Zeit zum denkbar klarsten
Ausdruck gebracht hat. Es ist Graf Hermann Keyserling in seinem
Reisetagebuch eines Philosophen (4. Auflage, 1920, Otto Reichl,
Darmstadt). Da heisst es z. B. (S. 179) : .Die Menschheit individualisiert

sich mehr und mehr, von Tag zu Tag; sie wird sich dessen mehr
und mehr bewusst, und immer stolzer auf das Persönliche... (S. 178) :

Was einer neuen Messiaslaufbahn unter uns recht eigentlich den Boden
untergräbt, ist die wachsende Neigung aller Vorgeschrittenen, ihre
eigenen Erlöser zu sein. Es ist nicht zu leugnen: der Geist des
Protestantismus siegt Was übrig bleibt, ist der inwendige Christus,
den Jesus als erster Mensch in sich zum Leben erweckt hätte, den
nunmehr jeder für sich, auf seine persönliche Weise, in sich zur Herrschaft
bringen soll. (S. 183) : Je weniger der Mensch sich auf fremde Mächte
verlässt, je mehr er auf sich nimmt, desto wohler will ihm die Natur.
Das Ideal ist, nicht allen Mächten Rechnung zu tragen, sondern so fest
in sich gegründet zu sein, dass alle Verhältnisse gleichgültig werden
(S. 184) : Aller religiöser Glaube hat nur den einen Sinn, der
Selbstverwirklichung zuzuführen.. Der unentwickelte Mensch muss an
Äusserliches glauben, weil es für ihn kein anderes Mittel gibt, seine
Kräfte auf einen Mittelpunkt zu beziehen, zu dynamischer Einheit zu
verdichten; der entwickelte glaubt an sich selbst ¦— den „Gott in
sich" — (S. 185) : Es mag noch so viele Götter und höhere Wesen
geben, mit noch so grosser Machtfülle ausgestattet —¦ sofern wir
spirituelle Wesen sind, auf spirituellen Fortschritt bedacht, gehen sie uns
nichts an.. (S. 192) : Männlicher, mannhafter von Epoche zu Epoche
stellt sich der Geist des Westens dar. Immer weniger Unabänderliches

11



lässt er gelten, mehr und mehr Verantwortung lädt er sich freiwillig
auf, und die Idee der Prädestination verliert entsprechend von Epoche
zu Epoche in unserer Welt hat die Vorsehung buchstäblich
zugunsten des freibestimmenden Individuums abgedankt (S. 193):
Nun schreitet der westliche Geist auf seiner Bahn unaufhaltsam
vorwärts und wird selbstbewusster von Tag zu Tag... usw. (Schluss folgt.)

Die Grundlagen der seelischen Entwicklung.
Von Professor Dr. phil. et med. Erich Stern, Giessen.

Lange Zeit hindurch ging der Streit, ob die angeborenen
Anlagen oder die Umwelteinflüsse das Bild bestimmten, welches
der Mensch im Leben bietet, ob diese oder jene Gruppe von Faktoren
über das Schicksal des Menschen entscheiden würde. Bald neigte
man mehr zu der einen, bald mehr zur anderen Anschauung. Für
beide konnte man Beweise anführen. Dass die angeborenen Anlagen
von grösster Bedeutung sind, zeigte vor allem die Tatsache der
Vererbung, dass die Aussenwelteinflüsse sich geltend machen können,
zeigte hingegen die Erfahrung, die man unmittelbar zu machen
Gelegenheit hat. Es ist nun auch praktisch keinesfalls belanglos, zu
welcher Anschauung man neigt: in dem einen Falle wird man zu
einem gewissen Pessimismus kommen und jede Einwirkung auf den
Menschen für verfehlt, für überflüssig und zwecklos halten, denn,
was man auch tun möge, immer werden sich die Anlagen, welche der
Mensch mit auf die Welt bringt, durchsetzen. In dem anderen Falle
hingegen wird die Folge ein deutlicher Optimismus sein : der Mensch
ist durch Ausseneinwirkungen wandelbar, wir haben es in der Hand,
ihn zu ändern, ihn zu bilden und zu erziehen. Der zweiten Anschauung

wohnt so eine sehr starke erzieherische Tendenz inne, die
der ersten naturgemäss fehlt: denn, was hat alles erzieherische
Bemühen für einen Sinn, wenn es doch zu keinem Ergebnis führen kann.

Ich sagte schon, dass jede der beiden Anschauungen Beweise für
die Richtigkeit ihrer Aufstellungen beizubringen vermag. Das ist nur
dadurch möglich, dass in beiden etwas Richtiges steckt, dass
sie jede eine Seite der Wirklichkeit beschreiben, aber eben nur eine
Seite: sie sind also einseitig. Die Wahrheit liegt auch hier, wie so oft,
in der Mitte. Man kann die Frage, ob die Anlagen oder die
Aussenwelteinflüsse für den Menschen bestimmend sind, nicht in der Weise
entscheiden, dass man einseitig nur eine der beiden Gruppen hervorhebt,

sondern man muss beide in ihrer Wirksamkeit
anerkennen : nicht Anlage oder Aussenwelt, sondern Anlage und Aussenwelt

bestimmen den Menschen. Der Mensch muss also aufgefasst
werden als das Produkt aus Anlage und Milieu.

Die Anlagen, die der Mensch mit auf die Welt bringt, müssen
irgendwie durch Vererbung auf ihn übergegangen sein. Indessen
ist es unmöglich, etwas Näheres darüber auszusagen, wie die Ver-
12


	Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf die Pädagogik : 1. Teil

