Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 6

Artikel: Erziehung der Jugend zur Religion : 2. Tell
Autor: Hauri, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erziehung der Jugend zur Religion.

Von Ernst Hauri
(Schluss) !
IV.

1. So wenden wir uns dem Jugendlichen zu, dessen zwiespiltige
Ubergangsart, deutlicher beim Knaben als beim Midchen, wir eingangs
geschildert haben. Hier scheint mir vor allem entscheidend — was selbst-
redend auch fiir die andern Altersstufen wichtig ist — das Verhalten der
Erzieher ihnen gegeniiber zu sein. Ob da, wo seitens der Jugendlichen
zweifellos die Ungerechtigkeit iiberhandnimmt, die Liebe und die Geduld
nicht erkalten. Tatsichlich geraten auch wertvolle junge Menschen in
ihren Ubergangsjahren oft in eine bis zur Krankhaftigkeit gesteigerte,
unausgeglichene Verfassung, dass die Versuchung nahe liegt, sich einfach
von ihnen zu lésen und ihrer Kcritisiersucht und Rechthaberei aus dem
Wege zu gehen. Nur die Liebe vermag hier standzuhalten, welche alles
glaubt, alles hofft und alles duldet. Je weniger aber in diesem Alter oft
Worte oder Gewaltmassnahmen auszurichten vermégen, um so mehr
vermag das Stehen in dieser Liebe. Je weniger der junge Mensch auf Grund
seines Verhaltens Liebe und Anerkennung zu gewinnen vermag, um so
dankbarer ist er, wo sie ihm zukommt ohne alles Verdienst und Wiirdig-
keit. Es ist immer wieder erstaunlich zu erfahren, wie ohnmaichtig auch
eine bosartige Jugend wirklicher Liebe gegeniiber ist. Liebe und Ver-
standnis eines innerlich selbst festgewordenen Menschen, das ist es vor
allem, was der Jugendliche dieses Alters braucht.

Was nun die religiose Verfassung dieser Jugend anlangt, mit welcher
sich neben dem Elternhaus ja vor allem die Kirche zu befassen hat, so
macht sich in diesem Alter oft eine starke Gleichgiiltigkeit bemerkbar.
Sie héangt aber manchmal mit der raschen korperlichen Entwicklung
zusammen und miisste dann eher als Miidigkeitserscheinung angesehen
werden. Meistens aber hat sie darin ihren Grund, dass der fiir die Umwelt
erst so recht erwachte junge Mensch bestrebt ist, die ganze Fiille natiir-
lichen und kulturellen Lebens zu erfassen und dabei in Gefahr gerat, vom
Zentralen sich abzuwenden. Wo nun zudem das natiirliche und kulturelle
Leben selber ungeordnet, verfahren und nicht aus der Erfahrung Gottes
herausgewachsen ist, da wird es mit dazu helfen, dass bei zunehmender
Freiheit und Selbsténdigkeit die Gleichgiiltigkeit des jungen Menschen
gegen Gott zu bewusster Ablehnung sich verhirtet. Wieder aber hat nicht
jede Ablehnung darin ihren Grund, sondern ist vielfach das Resultat einer
methodisch falsch oder aufdringlich vermittelten Frommigkeit. Es ist fiir
den Erzieher oft lange nicht moglich zu unterscheiden, ob die starke Ab-
neigung des jungen Menschen irgendeinem Gotzen oder wirklich Gott,
irgendeinem ,,Christentum‘ oder wirklich Christus, irgendeiner relativen
Kirchen- oder Familientradition oder wirklich dem Heiligen gilt. In jedem
Fall aber darf solche Ablehnung in diesen Jahren noch als Ubergangs-

1) Siehe Heft 5.
171



erscheinung gewertet werden. Das schliesst aber die Notwendigkeit nicht
aus, dass die Erziehung zur Religion als zur Erfahrung Gottes von jetzt
ab auf freiwilligen Boden gestellt werde. Darauf sollte jede Kirche
bedacht sein, und wir mdéchten ihr so viel Selbstsicherheit im Blick auf
die ihr anvertrauten Giiter wiinschen, dass sie auf unteren Stufen sich
zuversichtlich fiir das Obligatorium einer religiGsen Erziehung, auf den
obern Stufen ebenso zuversichtlich fiir die Freiwilligkeit derselben ein-
setzt. Ganz unhaltbar aber scheint mir die Konfirmation fiir dieses
Alter, wo gerade der Sinn fiir subjektive Wahrhaftigkeit einsetzt, zu sein.
Der eigentliche und unwandelbare Sinn dieser Feier ist doch eben die
eigene persénliche Entscheidung gegeniiber der durch die Kirche ver-
mittelten Wahrheit, welche die religiose Miindigkeit und den aktiven
Anschluss an die Gemeinde zar Folge haben. Wo dieser Sinn in irgendeiner
Form festgehalten ist, zeigt es sich sofort, dass die Konfirmation nur fiir
ein reiferes Alter sich eignet und nicht ohne allerschwerste Gefdhrdung
der Wahrhaftigkeit bei 15 und 16 Jahren vollzogen werden kann. Wann
wird die Kirche den Mut finden, diesem unwiirdigen Zustand, dieser offen-
baren Not abzuhelfen, damit nicht die Jugend selber da, wo sie zum ersten-
mal mit der Kirche in wirkliche Verbindung kommt, ihr entfremdet wird ?

2. Neben aller Gleichgiiltigkeit, ja Ablehnung, besteht aber gerade in
diesen Jahren bei vielen Jugendlichen ein aufrichtiges und bewuss-
teres Verlangen als frither nach wirklicher Erfahrung und Gewissheit
Gottes. Denn da, wo alles innere Leben in Fluss kommt, wird auch der
Silberblick dieser Mischung sichtbar; das elementare Verlangen des Ge-
schopfes nach seinem Schépfer, als Sehnsucht des schwachen und unvoll-
kommenen Menschen nach der Kraft und Festigkeit, welche die Gemein-
schaft des Ewigen und Vollkommenen zu geben vermag. Solche Jugend
wartet auf den Fiihrer, der in sich selber sicher ist und in natiirlicher,
lebendiger Frommigkeit steht. Denn je unsicherer sie selbst auf allen Ge-
bieten des Lebens, zumal auf dem Gebiete selbstindiger Erfahrung Gottes
noch ist, um so wichtiger sind ihr Reife und Sicherheit dessen, dem sie
sich anvertrauen will. Menschen, die selber voller Fragen und Zweifel sind,
werden vielleicht die Jugend besser verstehen und sie rasch gewinnen
konnen, der Jugendliche wird aber nicht sie zu Fihrern wihlen. Aber
auch jene andern nicht, welche in Riicksicht auf die religioseUnsicherheit
der Jugend nur in schonendster Form von Gott und der Moglichkeit seiner
Erfahrung zu reden wagen. Denn nicht die Jugendlichen selber, sondern
ihre angeblichen Fiihrer haben das Wort von der ,religiosen Schonzeit*
aufgebracht. Die eigene Erfahrung hat mir ein anderes Verlangen der
Jugend selbst verraten. So horte ich einmal eine herzandringende, erweck-
liche Ansprache eines jungen Pfarrers an seine Konfirmanden und fragte
hernach einen jungen, durchaus sonst kritisch gestimmten Gymnasiasten,
was er dazu sage. ,,Das brauchen wir,* sagte er kurz und aufrichtig. Darum
wird in diesem Alter des erwachenden personlichen Lebens trotz gegen-
teiliger Behauptungen am meisten ein entschiedenes, aufrichtiges, stark
bekenntnismissiges Wort ausrichten, wobei freilich die Jugend ein feines
Empfinden dafiir hat, ob dieses Wort echt, in eigenen Stiirmen und
Kéampfen gereift und erobert sei oder nicht.

172



3. Diese Sicherheit des Fiihrers schliesst nicht aus, sondern schliesst
es vielmehr ein, dass er die Jugend dieses Alters sehr sorgsam zur Er-
fahrung Gottes fithrt und ihrer suchenden und zweifelnden Haltung durch-
aus Rechnung tragt, indem er sie zum Ausgangspunkt seiner Betrachtungen
macht. Es wird uns an aufmerksamen Zuho6rern nie fehlen, wenn wir eine
Besprechung etwa in dieser Weise einleiten: Gesetzt, es gibe keinen Gott,
oder: Gott gesetzt als x, das grosse Unbekannte, oder: Angenommen,
Jesus hitte nicht gelebt, wire nicht auferstanden, die Wunder wiren nicht
geschehen, die Bibel wire wirklich iiberwunden und veraltet... Auch ent-
spricht es durchaus dieser Jugend, dass wir mehr induktiv als deduktiv
vorgehen, mehr von den Tatsachen des Lebens und des menschlichen
Bewusstseins aus riickschliessend einen Weg zu Gott suchen, dhnlich wie
Schleiermacher es in seiner Glaubenslehre tut, als dass wir ihn als selbst-
verstindlich voraussetzen. Bestimmtheit in der eigenen Uberzeugung, aber
von da aus weitgehendes Eingehen auf die Zweifel des Jugendlichen ist
fiir diese Altersstufe wohl das Richtige.

Eine besondere Aufmerksamkeit miissen wir dabei der religiésen Vor-
stellungswelt schenken (die sich ebenfalls in einem Ubergang befindet, die
gerade in diesen Jahren stark ausgebildet ist und leicht als das Wesent-
liche genommen wird), in der Weise, dass dem Jugendlichen das Psycho-
logische der Erfahrung Gottes ganz besonders deutlich, dass ihm in unserm
Sinne der Erfahrungscharakter aller Frommigkeit stark hervor-
gehoben wird. Wahrend das Kind und auch der Knabe und das Madchen
weithin sich Gott in naiv gegenstiéndlicher Form als Person vorstellen,
muss der Jugendliche die Vorstellung Gottes als einer geistigen Peison-
lichkeit gewinnen. Und zwar als Ubergangsform zuerst einmal in der Weise,
dass er Gott einfach als geistige Kraft denkt, die alles und auch sein Wesen
unmittelbar durchdringt. Es ist padagogisch durchaus berechtigt, wenn
auf dieser Stufe in stark pantheisierender Weise von Gott geredet und
der Ausdruck ,,Gott‘ zu besserem Verstindnis immer wieder durch um-
schreibende und erklirende Ausdriicke ersetzt wird, wie diese: Die Kraft,
die alles bewegt, die geistige Macht, die alles erfiillt, das letzte Geheimnis
des Lebens, auch deines Lebens, der geistige Urgrund aller Dinge, die
Ordnung der Gerechtigkeit und Liebe, auf welche die Welt gegriindet ist.
Der Pantheismus hat gegeniiber aller andern Gottesauffassung den Vorzug,
dass er Gott nahebringt und lebendig macht, und darauf kommt in diesem
Alter alles an. Von da aus erst wird die ,,Uberweltlichkeit‘‘ und ,,Persén-
lichkeit** Gottes recht und gewinnbringend verstanden werden k&nnen.
Gleicherweise ist dem Jugendlichen zu zeigen, dass diese geistige Macht
sich vor allem im Menschenherzen und von d a aus im Leben kundtut
und dass alle religivse Wahrheiten Ausdruck der Erfahrung Gottes und
nicht objektive Grossen sind. Es ist ihm zu zeigen, dass gerade in seiner
Sehnsucht, in seinem Drang nach Wahrhaftigkeit und Unmittelbarkeit
Gott selber zu ihm kommt und der beste Bundesgenosse alles dieses Lebens
sein will. Wenn wir das nicht besonders betonen, so kann es geschehen,
dass der junge Mensch im Namen des in seinem Herzen offenbaren, aber
ihm unbekannten Gottes gegen einen &usserlich verstandenen Schicksals-
gott zu Felde zieht oder im Drang eigenen inneren Lebens alle Tradition

173



einfach iiber den Haufen wirft. Oder aber, dass er, weniger revolutionar
gesinnt, viel zu viel geistige Kraft verbraucht, um sich seiner neuen Ver-
fassung entsprechend ein neues Gebédude reinerer Vorstellungen von Gott
von Himmel und Holle usw. zu zimmern. Thm dabei zu helfen, dass der
neue Wein auch neue Schliuche finde, damit sein inneres Leben nicht
wegen ungeeigneter religioser Vorstellung verschiittet werde, das ist eine
Hauptaufgabe dessen, der die Jugend des ,,Ubergangsalters® fithren will.

Im Dienste dieser Arbeit miissen wir auch dem Jugendlichen den
Gleichnis- und Bildcharakter der religiésen Sprache deutlicher
machen und manchmal absichtlich in abstrakt-philosophischer Form reden,
in dem Bewusstsein freilich, dass Bild und Gleichnis ein viel adidquaterer,
zutreffenderer Ausdruck fiir geistige Realititen und Geschehnisse sind als
Begriffe. Eben deswegen hat sich Jesus der Bilder und Gleichnisse bedient,
wenn er vom Wesen und Wirken Gottes sprach. Aber die Freude an Bildern
und Gleichnissen und ihr selbstverstindlicher Gebrauch zur Darstellung
religiéser Erfahrung ist beim Ubergang zu geistiger Gottesvorstellung
begreiflicherweise stark gehemmt und findet darum nicht leicht die Zu-
stimmung des Jugendlichen.

Die psychologische Form der Religion als Erfahrung Gottes wird be-
sonders deutlich und anschaulich in der Ausdrucksformder religiésen
Kunst. Wir diirfen deswegen auf dieser Stufe einen reicheren und selb-
standigeren Gebrauch von ihr machen als friiher. Die erwachende Sinn-
lichkeit des jungen Menschen wird gerade dieser Ausdrucksform religiosen
Lebens besonderes Verstindnis entgegenbringen. Dabei ist das Haupt-
gewicht natiirlich nicht auf die Form, sondern auf den Gehalt des Kunst-
werkes zu legen und die Form nur soweit zu beriicksichtigen, als sie ihn
wirklich verdeutlicht. In der Kunst im allgemeinen schon hat der junge
Mensch eine wundervolle Anschauung der Souverinitat des Geistes, seiner
Herrschaft iiber die Sinnenwelt, einfacher und unmittelbarer als sie jede
langatmige philosophische Reflexion zu geben vermag, und in der christ-
lichen Kunst im besondern wird ihm klar und anschaulich, was die Er-
fahrung Gottes im Menschen schafft. Die Kunst ist ja tiberhaupt viel
besser geeignet als alle Wissenschaft, den unsichtbaren Gehalt des Lebens
uns zum Bewusstsein zu bringen.

4. Als Anschauung dessen, was die Erfahrung Gottes nicht nur im
Herzen der Menschen und im schénen Schein, sondern in der Wirklichkeit
des Lebens vermag, kdme fiir diese ins Leben tretende Jugend nun vor
allem eine wirkliche und lebendige Gemeinde in Betracht, welche in
geistiger und wirtschaftlicher Verbundenheit in lebendigen Formen zur
Darstellung zu bringen vermag, was solche Erfahrung ist und was sie
schafft. Die wirkliche Gemeinde miisste in Anschauung und Vermittlung
lebendiger Frommigkeit das an dieser Jugend zu wirken vermdigen, was
die Mutter am Kinde vermag. Das ist der Gedanke der Kirche als einer
Mutter. Solange eine solche Gemeinde (wir denken als Beispiel an die
Briidergemeinde) nicht iiberall besteht, muss sich die Jugend dieser Jahre
mit dem Besuch lebendiger Gottesdienste, Feste und Feiern oder irgend-
welcher &hnlicher religitsen Versammlungen begniigen. Als notwendige
Ergianzung aber sollte ihr Gelegenheit zum Besuch christlicher Liebes-

174



werke, wie Blinden-, Taubstummen-, Erziehungsanstalten und Arbeits-
gemeinschaften jeder Art, auch vorbildlicher wirtschaftlicher Betriebe
gegeben werden. Wieder sollte sie auch Statten der Not, wie Spitaler und
Irrenhduser zu Gesicht bekommen. Diese Anschauung gibe dem Jugend-
lichen einen realeren Eindruck von der Macht der Siinde und der durch
die Erfahrung Gottes gewirkten Liebe als alle unsere noch so dringlichen
Belehrungen.

5. Niemals aber und gerade auf dieser Stufe neuer Mischung und Ge-
staltung des Lebens diirfen wir vergessen, auf Den hinzuweisen, der die
einzig vollendete Darstellung dessen ist, was Erfahrung Gottes bedeutet,
und die einzige Macht, welche sie voll vermitteln kann, auf Jesus den
lebendigen Christus. Wir gehen dabei fiir dieses Alter vom Verstdndnis
des Menschen Jesus aus, um von da aus ein neues, selbsterkampftes Ver-
stindnis seiner Gottessohnschaft zu gewinnen. Auch ist gerade jetzt sorg-
faltig darauf zu achten, dass sein Wort und Werk iiberall als Kraft, als
Heldentum im eigentlichen Sinne des Wortes erscheint, besonders sein
Verzicht auf die Gewalt in der Geschichte seines Leidens. Die Jugend-
liche muss unbedingt die ungeheure Kraft verstehen lernen, die darin
liegt, dass Jesus auf die Macht des Geistes, der Liebe und Treue baute,
auch als alles um ihn in der Sackgasse der Gewalt und Waffen den rechten
Weg sah. Aber wichtiger als dies einzelne erscheint uns die Pflicht, der
Jugend Jesus so vor Augen zu malen, wie er wirklich ist. Die Jugend,
gerade diejenige, welche eben erst recht zum Leben erwacht, hat ein
heiliges Anrecht darauf, einmal in ihrem Leben die volle, die unbedingte,
die letzte Wahrheit, die in seiner Person erschienen ist, zu héren und zu
schauen, auch wenn diese Wahrheit und seine Person unserer Zeit noch
so sehr eine Torheit und ein Argernis ist. Vor Jesus, wie er wirklich ist,
wird die Jugend immer in Ehrfurcht stille stehen und die Besten gerade
dieser Jahre werden ihn zum heimlichen Fiihrer ihrer Herzen machen, zu
dem Fiihrer, der ihren Drang nach dem Unbedingten allein versteht und
der sie in seinem Verhalten nie enttiduscht. Es richt sich unzweifelhaft,
wenn gerade die Kirche diese ihre grosste Aufgabe der Verkiindigung Jesu
und seiner frohen Botschaft nicht ganz erfiillt. Wie wiirde doch der oppo-
sitionellen Haltung der Jugend gegeniiber Elternhaus, Schule und Kirche
ihr eigentlicher Antrieb genommen, wenn ihre Fiihrer es einmal wagten,
die Bedingtheit, die Relativitit aller dieser Institutionen und ihrer Trager
offen zuzugeben und sie gerade nicht mit autoritativem Gewicht da, wo
die Autoritit nicht mehr von selbst vorhanden ist, zu retten versuchten,
wenn sie in selbstloser Weise auf den hinwiesen, der jede Kritik auszu-
halten vermag und allein volle Autoritit beanspruchen darf.

Im Zusammenhang mit dieser Verkiindigung Jesu Christi, dessen
Lebendigkeit eben die Art unserer Verkiindigung erweisen muss, werden
wirdann auch immer wieder diesem Alter gegeniiber den Entscheidungs-
charakter aller Religion als einer zuletzt selbstéindigen personlichen und
unvermittelten Erfahrung Gottes aufzeigen. Wo in personlicher Entschei-
dung, wo im Wagnis des Glaubens diese volle unvermittelte Erfahrung
Gottes gewonnen wird, da hat die Selbsterziechung im religisen Leben,
in der Befestigung und Auswirkung dieser Erfahrung, begonnen und der

175



religise Erzieher darf solche junge Menschen grundsétzlich ruhig sich
selber, der Fithrung des Geistes Gottes iiberlassen.

6. Das gilt im allgemeinen von Jugendlichen der Entwicklungsjahre.
Eine ganz besondere Stellung unter ihm aber nimmt der Mittelschiiler
ein. Seine Lebenshaltung ist eine durchaus unnatiirliche und fiir Religion
als Erfahrung Gottes ungiinstige. Die koérperlichen Krifte liegen brach
und die Erziehung selber geht mit solcher Einseitigkeit auf die Ausbildung
seiner intellektuellen Fahigkeiten, dass das Willensleben nur ganz begrenzt
und einseitig, das Gemiitsleben sozusagen gar nicht ausgebildet wird. Die
Jugendbewegung jeder Art ist eine deutliche Reaktion gegen diese schiefe
Lebenshaltung, die Pfadfinderbewegung zugunsten des Willens, die Wander-
vogelbewegung zugunsten des Gemiitslebens, und man muss nur wiinschen,
dass diese Bewegung die Mittelschule méglichst stark gefdhrde, wenn diese
nicht willig wird, das Wertvolle an diesen Bewegungen sich selbst einzu-
verleiben. Denn die ausgesprochen intellektuelle Haltung des Mittelschiilers
macht ihm die Haltung des Glaubens zur Erfahrung Gottes fast unméglich.
Er gewinnt mehr und mehr zu allen Erscheinungen die auf Erkenntnis
ausgehende Distanzeinstellung, die Fahigkeit des Glaubens und wirklicher
Hingabe an eine Sache verkiimmert. Er wird Intellektualist, der gar nicht
weiss, wie weit er von den Quellen des Lebens entfernt ist, wird ein zwie-
spiltiger, aus aller Unmittelbarkeit des Lebens hinausgeworfener, in der
Reflexion tausendfach gehemmter Mensch. Er muss durch seine Erziehung
fast notwendig zu der Ansicht kommen, dass man die Erkenntnis Gottes
auf dem Wege der Erkenntnis gewinnen koénne, wihrend das Neue Testa-
ment die Erkenntnis Gottes deutlich genug als eine Folgeerscheinung
gliubiger Haltung und téitiger Erfiillung des Willens Gottes, kurz als
Folge einer vorangehenden inneren Erneuerung betrachtet.

Wenn darum innerhalb der Mittelschule selbst der Schiiler fiir Kr-
fahrung Gottes disponiert werden soll, so wird der Erzieher ihm ein In-
tellektualist werden und ihm auf philosophischem Wege im Sinne Kants
und Schleiermachers zeigen miissen, wo die Grenzen der theoretischen
Vernunft liegen und was das Wesen des Glaubens ist. Wird ihm zeigen
miissen, dass das Wissen selbst auf Glauben ruht und dass allein der
glaubigen Haltung der tiefste Sinn des Lebens sich erschliesst. Dass Glaube
und Tat der Ort sind, von wo aus einem die Strahlen Gottes erreichen
und einen Schein gottlicher Erkenntnis aufleuchten lassen. Sollte uns der
Mittelschiiler darin nicht verstehen, so diirfen wir uns nicht wundern,
eben weil seine Haltung eine ganz andere und schliesslich jedes Verstandnis
an eine bestimmte Haltung gebunden ist, sollte er uns verstehen, so wollen
wir uns davon nicht zu viel versprechen, denn Einsicht ist noch lange nicht
Kraft, diese Haltung zu gewinnen. Immerhin ist dann wenigstens der
Stein des Anstosses aus dem Wege gerdumt.

Damit ist freilich erst Vorarbeit getan. Nun bestehen aber gliicklicher-
weise auch im Leben des Mittelschiilers Lebensmichte, an welche zum
Verstéindnis der Religion angekniipit werden, ja eine religiose Haltung
gewonnen werden kann. Es besteht, oft trotz alles naturwissenschaftlichen
Unterrichts, eine elementare Freude an der Natur, ja eine Haltung des
Staunens und der Ehrfurcht ihr gegeniiber. Auch bestehen lebendige

176



Freundschaftsbeziehungen, oft noch eine Stellung reinen Vertrauens zu
Vater oder Mutter. An beiden kann die glaubensartige Haltung in ihrer
Wichtigkeit dem jungen Menschen klar gemacht und die rechte Stellung
auch Gott gegeniiber auch aufgewiesen werden. Diese Haltung des Glau-
bens wird am besten immer wieder anschaulich aufgezeigt am Leben be-
deutender Méanner und Frauen (Zwingli, Pestalozzi, Franz von Assisi,
Blumhardt, Sundar Singh, Livingstone, Barnardo, Adele Kam, Ottilie
Wildermuth, Elisabeth Fry, Mathilde Wrede, Amalie Dietrich, um nur
ungeordnet einige zu nennen). Leben entziindet sich am Leben und der
Jugendliche gerade dieses Alters bringt den Lebensbildern begreiflicher-
weise ein starkes Interesse entgegen gerade da, wo die Werdejahre so aus-
fithrlich und eingehend als moglich behandelt werden.

i Nicht zuletzt ergibt sich aus der verfehlten Lebenshaltung des Mittel-
schiilers selbst ein Stiick sittlicher Not im weitesten und engsten Sinne
des Wortes, die einen realen Ausgangspunkt zu wirklicher Erfahrung Gottes
im Verlangen nach Erlésung zu bieten vermag.

N

1. Das im Kampfe der Entwicklungsjahre, in der personlichen Ent-
scheidung des Glaubens frither oder spiater gewonnene Eigenleben in
der Erfahrung Gottes lasst die reifere Jugend mehr und mehr selber
die Mittel und Wege zu Befestigung und Auswirkung dieser Erfahrung
suchen. Zu Gebet und Gemeinschaft, zu Beschaftigung mit der Tradition
im weitesten Sinne, zur Auswirkung der gewonnenen Kraft in und neben
ihrer Berufsarbeit will diese Jugend nicht mehr angeleitet werden. Die
Selbsterziehung im religiésen Leben hat begonnen und der Fiihrer darf
diese Jugend grundsitzlich getrost sich selber, der Fiihrung ihres Genius,
des Geistes Gottes iiberlassen. Die glaubige Beziehung und Aufgeschlossen-
heit zu Gott und seinen Spuren in Natur und Geisteswelt oder die bewusste
Abwendung davon steht in des jungen Mannes eigener Hand. Wo aber
frither oder spater die Entscheidung im positiven Sinne erfolgt ist, da
wird er auch in aller Selbstéandigkeit gerne den freundschaftlichen Rat
selbsterwahlter Fiihrer in Anspruch nehmen und diese, so wenig sie selber
sich aufdriangen, werden desto mehr Zeit und Interesse zur Verfiigung
haben miissen, da wo ihre Hilfe doch noch angesprochen wird.

Damit stehe ich am Schlusse meiner Ausfiihrungen. Es ist dabei un-
vermeidlich ins Licht getreten, was fiir ein starkes Gewicht auch fiir die
Bildung und Fiihrung dieses Lebens auf den Erzieher und die Art seiner
Arbeit fallt und dass eine Wegleitung unserer Jugend zu selbstidndiger
Erfahrung Gottes nur moglich ist, wo Erwachsene nicht nur in dieser
Erfahrung stehen, sondern wo sie ihnen die alles andere iiberragende,
wichtigste und wertvollste Tatsache ihres Lebens geworden ist. Das sagen
wir freilich nicht im Hochgefiihl erzieherischen Kénnens, sondern wie von
einer Last bedriickt. Wir sihen es wohl alle lieber, wenn es nicht am
Erzieher und seiner Arbeit lige, aber wir konnen die Ordnung Gottes,
dass er ins Fleisch gekommen ist und den Menschen durch Menschen
helfen will, nicht umstossen, so sehr wir uns unserer Unzulénglichkeit im
ganzen und im einzelnen unserer Arbeit immer wieder bewusst werden.

177

Schweiz, Pidag. Zeitschrift1926. — 12



Darum ist es mir ein Bediirfnis, im Sinne der ganzen Ausfithrungen
zum letzten darauf hinzuweisen, dass auch das geringste Mass wirklicher
Erfahrung Gottes ein unbegrenztes Vertrauen entziindet zu dem Gott,
der wirklich Gott der Allméchtige und Bestédndige ist und das Werk, das
er an uns und den uns Anvertrauten begonnen hat, auch zum guten Ende
fithren wird, trotz unserer Ohnmacht und Unbesténdigkeit. Diese Haltung
des Vertrauens, welche nicht zuerst auf die Aufgabe, sondern auf den
lebendigen Gott sieht, dessen Vaternamen sie ehren will in eben diesem
unverriickbaren Vertrauen, sie allein schafft jene Freudigkeit und Zu-
versicht, welche durch alle Miihe unserer Arbeit immer wieder hell hin-
durchscheinen muss. Sie allein gibt uns aber auch jene Uberlegenheit,
Sorglosigkeit und sichere Kraft, die jeder Erzieher sich zu seinem Werke
wiinscht. Sie allein hilft uns, dass wir gerade auch da, wo es nicht gelingen
will, uns nicht dngstigen und aus dieser Angst heraus die ungeschicktesten
Massnahmen treffen, sondern fiir alle, wie fiir uns die Hoffnung haben,
dass sie den Weg zu Gott, wenn auch auf harten Umwegen, ja selbst durch
die Verzweiflung der Holle hindurch, dennoch einmal sicher finden werden.
Sie gibt uns aber auch immer wieder zugleich den Mut zur Arbeit, dass
wir sie nicht nur erledigen, sondern getrost und freudig erfiillen.

Ethik, Glauben, Wissen.?)

Die wissenschaftliche Untersuchung erfahren diese drei Gebiete
angestammtermassen durch Philosophie und Psychologie. Ist es ein
Zeichen ihrer Gegenwartsdringlichkeit, dass in dieser Schrift ein her-
vorragender Naturwissenschaftler sie von seinem Standpunkt aus
abschreitet ?

Seine Schlussfolgerungen sind: Wissen und Glauben, beides erweist
sich als Mischung von Erfahrung und subjektiver Ergénzung. Beim
Wissen leuchtet im menschlichen Bewusstsein die Erfahrung der
Sinne besonders auf, beim Glauben riickt das von der Personlichkeit
Hinzugetane in den Vordergrund. Wissen kann Glauben in Form und
Richtung beschréinken und teilweise bestimmen, es kann und darf in-
dessen die grossen Glaubensinhalte nicht abschaffen, da sie wesent-
lichen Bediirfnissen der menschlichen Seele entspringen. Beides ist
aber, besonders in Theorie und Wissenschaft, bewusst in seiner Art zu
erkennen und zu bezeichnen.

Diese Schlussfolgerungen finden sich in jenen naturwissenschaft-
lichen Grundauffassungen verwurzelt, wonach der Mensch, als der
Tierreihe angehorig, in keiner Weise spezifisch neue Wesenselemente
weder physischer noch psychischer Art aufzuweisen hat. Der ethische
Trieb steht wie alle andern Triebe unter dem biischen Massstab. Gut
ist, was das Leben fordert, schlecht und bose, was es hemmt. In der
Rangordnung der Instinkte nimmt er den hochsten Platz ein, weil er,

1) Ethik, Glauben, Wissen. — Festrede des Rektors Prof. Dr. Eugen Bleuler, ge-
halten an der 92. Stiftungsfeier der Universitat Ziirich am 29. April 1925.

178



	Erziehung der Jugend zur Religion : 2. Teil

