
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 5

Artikel: Bildung und Schule

Autor: Meier, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unterrichts gehen also etwa dahin: Beobachtungen mitzuteilen, Fragen
zu stehen, Bilder, Sprüche, Worte religiöser Art von daheim zur
Besprechimg beizubringen, in der kommenden Woche zu beobachten, wie
leicht und warum man eigenthch unwahrhaftig ist, eine Gelegenheit zu
guter Tat zu suchen usw.

In diesem Sinne organisiere ich auch gerne in Schulklassen
regelmässigen Besuch bei Alten und Kranken, denen die einen vorlesen, die
andern Lieder singen und Blumen bringen. Nur so bekommen die Schüler
den Eindruck, dass es sich in der Erfahrung Gfottes um Leben handelt,
das Leben weckt. Wir dürfen aber auf dieser Stufe nicht länger verweilen
und verlassen sie mit der Bemerkung, dass für diese 8- bis 12jährigen der
Unterricht nicht freudig imd lebhaft genug erteilt werden kann. Wir
müssen immer wieder bedenken, dass sie eben nicht Erwachsene sind,
welche die ganze Fülle und Tiefe der Erfahrung Gottes fassen und sich
dementsprechend verhalten können. (Schluss folgt)

Bildung und Schule.
Von Dr. Alfons Meier, Basel.

Man hat immer wieder Anlass zwischen Religion und Kirche einen
weiten Bogen zu spannen und daran den Abstand zu ermessen, in dem
sie ewig zueinander stehen. Und man hat dazu jeweilen wieder um so
mehr Anlass, wenn man aus dem intensiveren Bedürfnis nach Religion
den Kirchen grösseres Interesse und verstehende Sympathien
entgegenbringt, oder wenn die Kirchen, wie an der Stockholmer-Konferenz,

mit einem neuen Ernste ihre Aufgaben erfassen. Beidemal hat
man sich dann zu wehren gegen offene oder heimliche, dogmatische
oder naiv-unbewusste Versuche der Kirchen, sich mit der Religion
schlechthin zu identifizieren. Aber wir wissen zu wohl und sehen es
immer wieder, dass zwar in alle Kirchen Religion eingegangen ist, ja
dass Religion zur Kirchenbildung geradezu drängt. Auch wird die
Masse der Menschen wohl kaum auf anderm Wege zu einem bescheidenen

Anteil am Religiösen gelangen können als durch die lehrende,
kultische, aber immer irgendwie zwanghaft-organisatorische Vermittlung

einer Gemeinschaft, d. h. Kirche.
Aber wir wissen ebensowohl, dass die religiöse Kraft nicht aus den

Kirchen kommt oder in ihnen erzeugt wird. Vielmehr leben die Kirchen
aus der Kraft des Religiösen, das vor ihnen und ohne sie da ist, — auch
unter Menschen — ausserhalb, oberhalb von ihnen sich befindet, im
Universum sozusagen und im Menschen inwendig. Und darum ist
Religion nicht nur ausserhalb der Kirchen möglich und wüklich, sondern
selbst da, wo sie ihrer sich bedient und in ihnen sich äussert, eine Sache
anderer Herkunft. Gar geschaffen, erzeugt, gemehrt imd höher geführt
worden sind die religiösen Güter, wie die Geschichte zeigt, fast immer
ausserhalb der Kirchen, meist ohne und noch öfters gegen sie, ihre
Gesetze und Kulte; aber der Verfall religiösen Lebens dagegen ist meist
verschuldet durch eben die Kirchen, ihre Ansprüche und ihr Ungenügen.
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1926. — 10 145



Es zeigt sich da der zwar unvermeidliche, aber immer fruchtbare
Gegensatz zwischen Prophet und Priester, zwischen dem Offenbarer
und dem Schriftgelehrten, zwischen der schöpferischen Tat und der
buchführenden Reflexion. Und das ist letzthin der Gegensatz zwischen
dem Schaffend-Werdenden, den Kräften an sich, den Funktionen zu
dem bei diesem Funktionieren und Werden daraus Gewordenen, das
konkret-gegenständlich erscheint, darum sichtbar, beschreibbar, lehr-
und lernbar wird, das mehr ruhend und bestehend sich ausnimmt,
nach einem Sein aussieht und darum zu Institutionen sich eignet. Das
Bewirkte ists, woran wir uns halten, Worte und Werke, indes das
Bewirkende, Sagende, der Logos an uns weiter vorbeiströmt. Das sind
ja alte Erfahrungen, und sie werden sich so lange wiederholen, als es
die gegensätzlichen Auffassungen von der Welt als Sein und der Welt
als Werden gibt; oder richtiger, auch in der Welt als Werden tut sich
jener Gegensatz unentrinnbar noch einmal auf und führt in den ersten
zurück: Zwischen dem erstarrenden Gewordenen, das sich dem
ruhenden Dasein annähert, und der aus sich weiterwirkenden Werdekraft.

Von da aus, nebenbei, erscheint es so unsäglich töricht,
mindestens in den sogenannten Geisteswissenschaften, eine neue Schöpfung

aus dem bisher Geschaffenen als ihren Ursachen abzuleiten. In
unserm Vorstellen und Denken liegt der Gegensatz, und ist darum
unausweichlich, aber zugleich von der Art, dass die eine Vorstellungsweise

die andere ablöst und alternierend zur Führung gelangt. Am
einfachsten formuliert sich der Gegensatz in der grammatischen
Bezeichnungsweise: Perfektisch-Passiv: „Geworden" und Präsentisch-
Aktiv: „Werdend".

Es gehört mit zu den Verheerungen, die die mathematisch-naturwissenschaftlichen

Disziplinen auch in den Geisteswissenschaften
angerichtet haben, dass alles Interesse sich auf eben das Perfektisch-
Passive verlegt hat, dass mit dem „Gegebenen" ausschliesslich
gearbeitet wurde, und man sich das „Gebende" als unfassbar nach den
„wissenschaftlichen Methoden" zwischen den täppischen Fingern
durchlaufen liess; man verstand bestenfalls den Strom oder meist
bloss das Strombett, Gefälle und dergleichen, aber nicht das Strömen.
Das ist ja indessen unverkennbar anders geworden. Gundolfs „Goethe"
oder etwa des Basler Philosophieprofessors Joël „Seele und Welt,"
die neue Lyrik und der Expressionismus und andere Zeichen der Zeit
zeigen die Wandlung zum Aktiv-Präsentischen unverkennbar an.
Aber noch liegt, trotz Herder und Goethe, der Schutt des vergangenen
Jahrhunderts über den rinnenden Bächen eines neuen Wülens und
noch liegt die Schule aller Stufen in eine Tradition gebannt, die daran
ist, sich zu überleben.

Schule und Bildung gehen dem Gegensatz Kirche : Religion parallel.
Es würde sich fast erübrigen, die Parallele im Einzelnen

durchzuführen, wenn darüber ebenso viel geschrieben worden wäre wie über
den ersten oder wenn die Schule eher bereit wäre, in sich zu gehen,
sich weniger wichtig zu nehmen, von ihrer Macht abzulassen und sich
zu demütigen. Mag auch noch so viel gegen die Schule im Einzelnen
146



und Gesamten gesagt werden seit Generationen, es würde gar nicht
so viel gesagt und gefordert und reformiert, wenn nicht alledem das
gemeinsam wäre, dass man die Schule auf jeden Fall wichtig,
selbstverständlich wichtig nimmt. Viele „Kratieen" und „Archieen" sind
nebst manchen „Ismen" in unserer Zeit erschüttert worden. Intakt
und gemehrt steht die Scholarchie in unbezweifelter Selbstsicherheit.

Seit den Zeiten der Humanisten riecht Bildung nach Schule, und
es ist ein verhängnisvoller Irrtum unserer liberalistischen und
freisinnigen, letztlich in der rationalistischen Aufklärung wurzelnden
Schul-Institutionen aller Stufen und Arten, dass ein wie immer
geartetes, durch Schulung vermitteltes Wissen, Kennen und Können
der Bildung schlechthin gleichzusetzen sei. Es ist dieselbe auf
Selbsttäuschung beruhende Identifizierungssucht wie bei den Kirchen,
nirgends vielleicht- bewusst oder gar dogmatisch ausgesprochen, sondern
mit der Selbstverständlichkeit eines Ich-Wahns angenommen, den
wir als solchen gar nicht kennen, eben weil er uns befängt. Formuliert
lautet das, was unsere Schule, Volks-, Sekundärschule, Gymnasium,
Seminar, Universität von sich selber halten: Extra scholam nulla
salus; aller Weg zur Bildung geht durch die Schule, die Schule im
Besitze der Bildung, die einzig denkbare Vermittlerin zwischen ihr
und den jungen Menschen, je länger, mehr und besser Schule, desto
gebildeter, der Lehrer der gebildete Mensch schlechthin, der es
beständig und von berufswegen mit der Bildung und ihren heiligen
Gegenständen zu tun hat, wie der Geistliche mit dem Worte Gottes und
dem Kult. Ja sogar den Kulturfortschritt ist man Wahns genug von
der Schule abhängig zu glauben.

Man wird es nicht wahr haben wollen, dass das im Ernste die
Meinung der Schule von sich selber sei. Aber diesem entrüsteten Einwand
ist nur soviel zuzugeben, dass die Wortführer der Schule als System
das nicht bekenntnis- oder programmässig aussprechen. Sie mögen
auch ehrlich an die Wahrheit ihrer gegenteiligen offiziellen Versicherungen

glauben. Aber ein anderes ist die Selbstmeinung, die wir von
uns und unsern Institutionen nach aussen hin proklamieren, und ein
anderes die geheime, uns selbst uneingestandene oder verborgene, die
wir betätigen. Was unsere Schule aber an Gesinnungen über sich
selbst und ihre Mission betätigt, ist das, was oben formuliert worden
ist; die Schule hat sich unvermerkt zu einem Selbstwert gemacht,
vielleicht ohne es zu wollen; sie identifiziert sich mit Bildung,
mindestens mit dem einzig möglichen Bildungserwerb, oder möchte zum
mindestens nur das als Bildung gelten lassen, was systematisch und
lange bei ihr erworben worden ist in den von ihr zubereiteten Formen.
Wir sind ja glücklich so weit, dass z. B. Literatur- oder Kunstwissenschaft

wichtiger genommen werden als Literatur und Kunst selber.
Für Literaturprofessuren werfen die staatlichen Universitäten ein
Vielfaches von dem aus, was sie gnadenhalber für die Dichter des Landes

stiften. Der gewissenhafte Lehrer fühlt sich verpflichtet, in seinem
Berufe aufzugehen; mit einem geheimen Respekt spricht er von seinem
Lehramt und möchte ihm von aussen denselben Respekt erzeigt wis-

147



sen; das pädagogische Titelwesen ist nur die lächerliche Aussenseite
davon. Und mit unduldsamem Fanatismus verlangen, erzwingen solche
Diinkeriche oder Knoten vom Schüler in und ausser der Schule
dieselbe Hiugabe und Aufopferung. „Opfer fallen hier, aber
Menschenopfer unerhört". Kalt wie Ketzerrichter sind solche
pädagogische Fanatiker imstande, sich, ihrem Wahn, der zum Selbstzweck
gewordenen Schule, den Frohsinn, die Freude, die Gesundheit und
Lebenskraft der jungen Menschen zu opfern. Ja sie bringen es dabei
fertig, sich auf Pflicht, Gewissen und — Réglemente zu berufen.
Spreche ich von Menschen; nein, vom Selbstwahn der Schule in vielen
ihrer Diener und vom Schulbildungswahn der meisten Eltern und dem
Opfergang der Jugend.

Man wird sagen, das sei einmal so gewesen und indessen anders
geworden. Wir hoffen es auch, dass es nicht mehr ganz sei wie auch
schon. Man macht in Reformen, neuen Methoden, hat abgerüstet und
vieles über Bord geworfen und dafür Neues an Bord genommen. Aber
eben dieser löbliche Eifer beweist, wie man sich wichtig nimmt und
von sich das Heil erwartet, immer wichtiger nämlich, so wichtig, dass
man dieser Wichtigtuerei endlich inne und bewusst werden sollte.
Aber es ist schwer, den Weg aus der Verschulung herauszufinden und
die Stellung der Schule zu Bildung und Welt nicht völlig zu verkennen
im Lande Pestalozzis, Fichtes, Humboldts.

Was eine weniger oder gar nicht verschulte Bildung und Kultur
ist und leistet, das sei hier nur mit einem Hinweis auf alle die Zeiten
angedeutet, „in denen das Schulwesen noch sehr im Argen lag". Es
sind doch wohl jene Zeiten, von denen unsere heutige Schule in der
Hauptsache zehrt. Wie lächerlich nehmen Schule und Schulmeister
bei Shakespeare sich aus! Oler man möge eine Tabelle anlegen von
Entdeckungen, Erfindungen, vorwärtstreibenden Menschenschöpfungen

irgendwelcher Art, die als Ergebnis der Verschulung nachzuweisen
sind!

Ja damit, dass die Schule sich verabsolutiert hat, ist sie mit daran
Schuld geworden, dass „Bildung" mit der Zeit jene passive, müde
Bedeutung erhalten hat: „Gebildet" und jenes Perfektische: Bewandert

in allem, was hinter uns liegt, ein Kennen dessen, was schon
geleistet worden, jenes blosse Übernehmen von Andern, das Vertrautsein
mit dem museum-mässig Aufgestapelten, Katalogisierten. Das geht
nicht nur auf die Lsrnschule; auch das Arbeitsprinzip geht andere Wege
häufig nur zum selbsn Ziel. Jene Definition von Philologie: „Das
Erkennen des Erkannten" wirkt auch im Bildungsbegriff der Schule:
„Kommt, es ist alles bereit".

Wir sind die letzten, zu verkennen, dass die wahren Kulturwerte
in der Vergangenheit zu finden sind, und dass von unserem seit drei
und mehr Generationen materialistisch ausgelebten Geschlecht wenig
Heil zu erwarten ist. Wir haben sogar in unserer eigenen Lehrtätigkeit
je länger je bewusster Anlass, in den Schöpfungen der griechischen
Antike, den israelitischen Propheten und den Evangelien nach Schätzen
zu graben und von dorther Kräfte zu holen. Es handelt sich ja auch

148



hier gar nicht um den Gegensatz gegen die Tradition, als sollten nun
aus allen Schülern schöpferische Genialinskis gemacht werden. Es
handelt sich ja nur darum, der Schule den Wahn auszureden, als ob
sie die Bildung selbst sei und Kultur erzeuge oder auch nur fördere.
Ja, es muss sogar gesagt oder wenigstens gefragt werden, ob ein
'weiteres Überhandnehmen unseres Universitäts-, Gymnasial-, Seminar-,
Sekundär- und Primarschulwesens nebst der Menge von Fach- und
Kunstschulen aller Art nicht mit der Zeit zur Unfruchtbarkeit der
kulturzeugenden Kräfte führen musste, sowie das Überwiegen des
Kirchlichen noch je zur Stagnation des Religiösen geführt hat. Zu
bedenken ist mindestens, dass alle Schulung, so wenig als sie Kulturgüter

selbst hervorbringt, auch keine Intelligenzen noch sonst welche
Fähigkeiten und Funktionskräfte erzeugt oder die Seele zu sich selbst
kommen lässt. Seele und Betiieb schhessen sich aus. Nur das Leben
selbst wirkt zeugend, und man mag sich füglich fragen, ob Goethes
Mutter und sein Vater, wenn sie im heutigen Höchstausmasse
persönlich oder gar auf Generationen zurück schulgebildet gewesen wären,
den Genius zu erzeugen vermocht hätten, oder Luthers Eltern, oder
Shakespeares oder des Franziskus von Assisi, Mussolinis oder Lenins.
Man beliebe auch, in Goethes Aufsatz über Lionardos Abendmahl zu
lesen, was dort von der Zeugung des Genies geschrieben steht.

So weit ab das alles von der Enge der Schulstuben zu liegen
scheint, — schlimm genug übrigens; man sieht nur, wie lebensfremd,
fremd gegenüber den Tiefen des Lebens meine ich, unsere Verschulung
ist — der Irrwahn der Schule, den sie von selbst zu haben beliebt,
rächt sich an ihr und am Leben, an der Bildung auch im Kleineren und
Gewöhnlichen, am Durchschnittsmenschen. Wie viel mehr wertvoll
Eigenes wäre auf der Welt, wie viel weniger blosse Originalitätssucht,
wenn die Schule sich weniger wichtig nähme und auch sonst weniger
Bildungs- oder Kulturbetrieb vorhanden wäre; wenn der Schüler
mehr dem Nichtstun — es gibt auch ein produktives Nichtstun —
und seinen Einfällen überlassen wäre, auf die Gefahr hin, dass weniger
aus ihm wird, als die Schule aus ihm zu „machen" imstande gewesen
wäre.

In unserer Selbsteingenommenheit beheben wir gerne zu vergessen,
dass ein heranwachsender Mensch, ein Schüler, niemals um der
Bildungsstoffe und Kulturgüter willen da ist, die wir ihm zu vermitteln
gesonnen sind. Ja, wir haben uns die gegenteilige Meinung schon
programmatisch angewöhnt. Wir haben uns als Bildungskirche zwischen
die Kultur und den ihrer bedürftigen Menschen eingeschoben als
unumgängliche Institution; wir tun wenig, uns entbehrlich, den Menschen
von uns unabhängig zu machen. Wir haben es schwer, so viel
Selbstverleugnung aufzubringen, dass wir den Schüler zum alleinigen Selbst-
wert machen und uns und die in unserer Verwaltung befindlichen
Güter so zu behandeln, dass sie um des lebendigen Menschen und nur
um seiner selbst willen da sind.

Aber wichtiger als diese Umkehrung von Mittel und Zweck, wichtiger

als die vorhandenen Kulturgüter in den Dienst des jungen Men-

149



sehen zu stehen, sind die im werdenden Menschen drin angelegten
kulturschaffenden Funktionen, die Möglichkeiten zu unvermittelten
Erwerbungen und zu eigenen Schöpfungen, die etwas Eigenes und Neues
auch dann noch sind, wenn sie an längst Gefundenes nicht bei weitem
heranreichen.

Was also sohen wir tun? — Nicht im Wege stehen!

Bemerkungen zum fremdsprachlichen Unterricht.
Von Dr. Arnold Schräg, Sekundarsehulinspektor in Bern.

In der pädagogischen Presse ist dieses Thema zur Ruhe gekommen.
Man würde sich aber täuschen im Glauben, dass die Frage der Methodik

des fremdsprachlichen Unterrichts zur vollen Abklärung gekommen

sei. Wer häufig Gelegenheit hat, dem Unterricht in verschiedenen
Schulklassen beizuwohnen, der weiss, dass hier noch die verschiedensten

Auffassungen betätigt werden. In der Beurteüung dieser Zustände
wird es zweckmässig sein, nach dem Vorbüd gewandter Politiker
jeder Partei etwas Schönes zu sagen und beizufügen, dass aüfäUige
Mängel ihrer Theorie und Praxis auf die Vortrefflichkeit ihrer
Auffassungen zurückzuführen seien. DiesesVorgehen ist ehrlich deswegen,
weü es vielfach der Wahrheit entspricht.

Es scheint mir, dass die Zahl 3 als Symbol eines Weltgeheimnisses
auftrete. So teüt man die Pflanzen gemeiniglich ein in Bäume, Sträucher

und Kräuter, die Erdoberfläche in Berge, Hügel und Täler, die
Schüler in begabte, mittelmässige und schwache. Dieses überwältigende

Einteüungsprinzip offenbart sich auch in der Aufzählung
der Hauptmethoden für den fremdsprachlichen Unterricht. Wir
erhalten nach diesem unfehlbaren Schema drei Hauptverfahren: 1. die
grammatische, alte, veraltete, in den Abgrund aUer Abgründe zu
werfende und dort zu belassende Methode (inferno). 2. Die direkte
(Sprech-) Methode, d. h. die allein natürliche, einzig psychologische,
allein selig machende Methode (paradiso). 3. Zwischen drin die
vermittelnde Methode, zu der ich auch die Lesemethode rechne
(purgatorio).

Um gleich die höchste Stufe der Vollendung vorwegzunehmen:
Jedermann muss zugeben, dass wir der direkten Methode und ihren
Vertretern von Meister Alge bis zu den „Modernen" eine grosse
Dankesschuld abzutragen haben. Indem diese Praktiker die gesprochene

Sprache in den Vordergrund stellten, wurden sie von selbst dazu
geführt, die Ergebnisse der phonetischen Forschungen auf den
Schulunterricht anzuwenden. Die Schulaussprache des Französischen von
einst und jetzt gleicht sich wie Nacht und Tag. Ich treffe im hintersten
Emmental, in den tiefsten Tälern des Berner Oberlandes eine
Aussprache, die das Ohr des Parisers zum mindesten nicht verletzt. Die
Bedeutung dieses Fortschrittes bedarf keiner Erörterung. Ein Zweites :

Bei der alten Methode kam man nicht zum freien Gebrauch des
gesprochenen Wortes. Heute strebt man ihn an und erreicht ihn viel-
150


	Bildung und Schule

