Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 5

Artikel: Erziehung der Jugend zur Religion : 1. Tell
Autor: Hauri, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789132

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

auftreten sahen, sind zur Ruhe gekommen, und wo sie etwa heute
noch wirksam erscheinen, da haben sie nahe Beziehungen zu Wiinschen
materieller Entschédigung fiir erlittenen Schaden, wenn sie nicht garals
gewollte Produkte habsiichtiger Gesinnung auftreten. (Forts. folgt.)

Erziehung der Jugend zur Religion.

Von Ernst Hauri.

I

Wir wollen gleich zum Anfang die Kreise der Jugend und der Religion
etwas naher umschreiben, was uns die spéteren Ausfiihrungen erleichtern
und zu gegenseitiger Verstandigung dienen kann.

Unter ,,Jugend* verstehen wir wohl alle: werdende Menschen etwa
von da ab, wo sie sich von ihrer Umwelt zu scheiden und als Person zu
empfinden vermdgen, bis dahin, wo sie ihre eigentliche Bestimmung er-
griffen und eine bestimmte Berufsaufgabe gefunden haben, also normaler-
weise die Menschen vom dritten, vierten, bis etwa zum zwanzigsten Lebens-
jahre.

Es gibt wohl in dieser Welt nichts Verheissungsvolleres, nichts, was
so sehr immer neue Hoffnungen, immer neuen Hilfswillen in uns zu wecken
vermag, als diese morgenfrische Schar immer regsamer, strebsamer,
empfanglicher, aber oft auch schwieriger Menschen. Zuerst das Kind,
in sich fassend das unergriindliche Geheimnis des Lebens, eine Knospe,
ungeahnte Moglichkeiten der Entfaltung in sich bergend, voll urspriing-
licher, schopferischer Art, wie sie uns so sehr selten erhalten bleibt, aber
auch mit starkem Eigenwillen, frithe schon, wie durch ererbte Macht, dem
Bosen zugeneigt. Dann der Knabe und das Madchen (vom Zahn-
wechsel an gerechnet bis zu den Entwicklungsjahren im engeren Sinn),
der Knabe normalerweise durchaus realistisch geartet, mit starkem
Tatigkeitsdrang, erpicht auf alles, was man essen und sammeln kann,
hart nach aussen, innerlich aber oft erfiillt mit feinem, wenn auch ein-
fachem Gerechtigkeits- und Liebesempfinden; daneben auch roh, un-
ansténdig, geizig und verlogen. Das Médchen mit seinem Liebreiz, seiner
empfanglichen Art, leicht erregbar und leichter als der Knabe fahig, sein
Inneres zu &ussern, voll fiirsorglichen und barmherzigen Empfindens,
aber auch grausam, empfindlich, launisch, zum Richten und ,erziehen‘
geneigt. Beide, oft in wenigen Wochen sich wandelnd zum Jugendlichen,
der wie aus Triumen zum Leben erwacht, noch verworren in sich selbst,
verstossen aus dem Paradies der Kindheit, wissend um gut und bdse,
im Siindenfall der Auflehnung und Leidenschaft, aber auch in den An-
fangen eigenen innern Lebens stehend, das noch sehr empfindlich ist.
Zwischen {ibertriebener Abhingigkeit und iibertriebener Selbstandigkeit
schwankend, himmelhoch jauchzend, zu Tode betriibt. Voll Sehnsucht
und Verlangen und wieder voll Interesse fiir licherliche Ausserlichkeiten,
so voller Zwiespiltigkeit, dass wir leicht eine Seite seines Wesens, die gute
oder die schlimme, fiir erheuchelt ansehen, was freilich meist gerade nicht
der Fall ist, eine rechte Hamletnatur.

137



Zuletzt die reifere Jugend, immer noch in Sturm und Drang, aber
ernster, sachlicher, stiller geworden, mit zunehmender Erlosungsbediirftig-
keit, da wo die Entscheidung der Entwicklungszeit zum Guten ausgefallen
ist. Willig, in Erinnerung an ihre eigenen Werdendte, den Jiingern (und
das mit grossem Einfluss) hilfreich zu sein, ihre Berufsaufgabe und eigent-
lich menschliche Bestimmung ergreifend, aber auch oft wertvolle Tage
und Jahre in riicksichtsloser Verschleuderung der Gesundheit und allerlei
Abenteuern vergeudend.

2. Diese Jugend soll erzogen werden zur Religion. Unter dieser leicht
missverstandlichen Idee der Religion verstehen wir die Erfahrung
Gottes. Wirkonnten Religion auch als Gefiihl schlechthiniger Abhingigkeit
(Schleiermacher) umschreiben, wobei dann christliche Religion das Gefiihl
schlechthiniger Abhangigkeit von Christus wire, genau iibereinstimmend
mit dem Selbstzeugnis Pauli, dass er ein Sklave Jesu Christi sei. Aber
diese Umschreibung der Religion ist etwas zu stark dem Subjekt und
seinem Gefiihlsleben zugeneigt, darum sagen wir lieber: Erfahrung Gottes,
worin deutlicher zum Ausdruck kommen soll, dass ihre Macht auch das
Willens- und Gedankenleben des Menschen beriihrt und bestimmt.

Religion als Erfahrung Gottes. Nicht mehr als das. Keine Theologie,
keine Spekulation iiber das Gottliche, keine biblische und keine christ-
liche Wissenschaft, kein Lehrsystem, sondern eine bestimmte auf Gott
gerichtete und durch Gott befruchtete Verfassung.

Religion als Erfahrung Gottes. Nicht weniger als das. Kein Objek-
tives, abgesehen vom subjektiven Erlebnis, keine auf objektive Tatsachen
oder objektive Lehren allein Gewicht legende Orthodoxie. Sondern Objek-
tives nur als Subjektives zugleich, Religion nur innerhalb der Grenzen
der Erfahrung. Denn darin, dass Gott Fleisch geworden ist (Johannes 1),
ist die Subjektivitét, ist der Erfahrungscharakter gerade der christlichen
Religion verbiirgt.

3. Somit wiirde uniser Thema lauten: Wie konnen wir die Jugend
zur Erfahrung Gottes fithren? Nun liegt selbstverstindlich die Er-
fahrung Gottes in Gottes Hand, aber die Offenbarung Gottes im Fleisch
zeigt unzweideutig, dass der Mensch nicht nur zum Mitarbeiter, son-
dern sogar zum Mittler Gottes berufen ist. Darum, ob auch ohne Zweifel
die Erzeugung religiosen Lebens (wie alles Lebens) in Gottes Hand zuerst
steht, so ist doch (wie bei allem Leben) zu seiner Erweckung, Vermittlung
und Bildung der Mensch mitbeteiligt, und es héngt nach der Ordnung
Gottes mit von ihm ab, ob solches Leben sei oder nicht sei, ob solche
Erfahrung gemacht werde oder nicht.

Das Ziel dieser Erziehung, das Kind zu selbstéandiger Erfahrung Gottes,
beziehungsweise des lebendigen Christus zu fithren, ist kein relatives. Es
wird hier nicht mit den empirischen Anlagen und Fiahigkeiten des Zoglings
allein gerechnet, weil es sich um eine Erziehung im Glauben handelt,
von dem das Wort gilt, dass ihm alle Dinge méglich seien. Die Erfahrung
Gottes steht auch demjenigen, ja steht gerade demjenigen offen, dessen
sittlicher Wille sich den Trieben gegeniiber als zu schwach erweist oder
bei dem es sich um Verdorbenheit der Anlage, um konstitutionelle Fehler
handelt. Es wird in dieser Erziehung prinzipiell mit dem Wunder gerechnet

138



in jenem originalen Sinn, dass menschliche Moglichkeiten und Mangel
durch Gottes schopferische Moglichkeiten tiberboten und iberwunden
werden konnen. Die religiose Erziehung anerkennt darum keine Grenzen
der Erziehbarkeit und der Entwicklungsmoglichkeit. Sie rechnet natiirlich
auch mit den gegebenen Schranken, sieht aber vor allem diese als das
Relative und den Heils- und Hilfswillen Gottes als das Unbedingte an.

11

1. Und nun zur Sache. Ich habe sie so geordnet, dass ich in den Ab-
schnitten des Kindes, des Knaben und Midchens, des Jugendlichen und
der reiferen Jugend immer die Punkte und Erziehungskrafte beriihre,
die gerade auf dieser Stufe besonders wichtig sind, die aber immer auch
entsprechend fiir die andern Stufen gelten und dahin ergénzt werden
missen.

Die Erziehung des Kindes zur Erfahrung Gottes nimmt ihren
Anfang normalerweise im Elternhaus, und besteht zunéchst einmal einfach
darin, dass das Kind in religioser Umwelt aufwéichst und im organischen
Zusammenhang mit der personlichen Frommigkeit der Eltern steht. Damit
besitzt das Kind nicht nur Anschauung der Religion, welche nach Pestalozzi
das Fundament aller Erkenntnis ist, sondern es lebt geradezu, wenn auch
in menschlich vermittelter, religiéser Erfahrung. Die Ehrfurcht, mit
der es zu den Eltern aufschaut, das Gefiihl des Geborgenseins, welche es
aus ihrer Liebe gewinnt, die Erwiderung dieser Liebe und die Nachahmung
elterlichen Handelns ist ein Leben in der Erfahrung Gottes, auch ohne
irgendwelche Belehrung. Allein in der Kraft dieser, durch nachste Menschen
vermittelten Frommigkeit wird das Kind auch willig werden, einen Anfang
selbstiandiger Religion zu wagen im Gebet und im guten Werk (d. h. im
Gehorsam da, wo keine Uberwachung durch die Mutter stattfindet). Im
wesentlichen aber vollzieht sich die Erfahrung Gottes in der Gemeinschaft
mit der Mutter oder anderer dem Kinde ganz nahe stehender Personen.
Ihnen gegeniiber besteht die religise Grundhaltung der Liebe, der Busse
und des Glaubens als Vertrauen. Und es ist nun die heilige Aufgabe der
Mutter oder derer, die iiber dem Kinde wachen, darauf zu achten, dass
in der Erstarkung dieser religiosen Grundhaltung keine Stérungen ein-
treten. Zu den schwersten Hemmungen und spéiteren Verwicklungen
religivsen Wachstums gehért, wie wir in der Gegenwart deutlicn genug
zu sehen vermdgen, die unerledigte Scnuld. Die Eltern naben darum ein
ganz besonderes Gewicht auf die freiwillige Beichte des Kindes zu legen
und ihm grosser als alle Schuld die Verheimlichung derselben darzustellen.
Denn das Kind, das noch so stark in vermittelter Frommigkeit lebt, ist
nicht fihig, selber mit seiner Schuld fertig zu werden, sondern die Kr-
wachsenen miissen zu ihrer Erledigung in Busse und Vergebung verhelfen.
Da wir Protestanten geneigt sind, den Wert der Beichte zu unterschétzen,
hebe ich den Wert derselben ausdriicklich hier hervor. Sie soll freilich
freiwilligen Charakter tragen und erfolgt in dieser Form nur da, wo Ver-
trauen zu den Erwachsenen vorhanden ist.

2. Zur Klarung und Festigung dieser lebendigen, durch die Mutter
vornehmlich vermittelten religiosen Erfahrung wird dieselbe in einfachster,

139



naiv gegenstindlicher Form zum Kinde von Gott und Jesus Christus
reden und ihm geeignete religise (biblische und andere, auch selbsterdachte)
Geschichten, vornehmlich vom Jesuskind und von Kindern, erzihlen.
Die Geschichten miissen innerlich wahr sein; ob sie auch dusserlich wirk-
lich geschehen sind, spielt auf dieser Stufe keine Rolle. Zum Ausdruck
des Erlebten eignet sich besser als die begriffliche Form das religiése Lied
und Bild. In Riicksicht darauf, dass fiir das Kind das Ubersinnliche nicht
anschaulich genug gestaltet werden kann, wiirde ich neben Lied und Bild
als Ausdruck religiésen Lebens die Krippe und religiése Figuren iiberhaupt,
Kerzen und Blumen zum Schmuck religioser Bilder verwenden und den
religiésen Brauch reichlich pflegen. Also Dammerstunden mit Geschichten
und Gespriachen religioser Art, Adventsstunden mit Weihnachtsarbeiten
und Weihnachtsliedern, sorgfiltig vorbereitete und in festlich geschmiicktem
Raum begangene Weihnachtsfeiern, Fasten und Feiern nach Ermessen,
um dem Kinde bestimmte Tage und Zeiten (Karfreitag, Ostern, Geburts-
tag), eine Buss- oder Dankkasse, um dem Kinde bestimmte Erlebnisse
anschaulich und eindriicklich zu machen. Auch eine Anleitung zu Hilfe-
leistung Kindern und Tieren gegeniiber sollte immer wieder erfolgen. —
Der Katholizismus versteht hierin ganz besonders gut die Kinderart, die
Art des natiirlichen Menscaen iiberhaupt, wenn aucn sein Mangel darin
liegt, dass es spater nie so recht zur Anbetung ,,im Geist und in der Wahr-
heit* und zu selbstandiger Erfahrung Gottes kommen darf. Aber lernen
wir von ihm, wo zu lernen ist, es handelt sich ja nicht um konfessionelle,
sondern um christliche Erziehung.

3. Alle diese Eindriicke der frithesten Jahre, auch wenn sie vom Kinde
nur gleichsam wie im Traume aufgenommen und verarbeitet werden, sind
nach iibereinstimmendem Urteil der Erzieher von entscheidender Be-
deutung und kénnen allein von der Familie vollgiiltig iibermittelt werden.
Sie ist, vom Kinde aus gesehen, allein Lebensgemeinschaft und Schule
und Kirche jeder Art sind ihr gegeniiber kiinstliche Organisationen. Von
Menschen, die in Fleisch und Blut mit dem Kinde verbunden sind, wird
es am liebsten und eindriicklichsten annehmen, was Fleisch und Blut
erlésen kann, und allein in dieser Lebensgemeinschaft sind die Bedin-
gungen und Gelegenheiten ganz natiirlich gegeben, wo das Kind seinen
Eindriicken entsprechend handeln und helfen kann. Nur das Elternhaus
oder eine ihm in der Art ganz nahestehende Anstalt ist die geeignete Statte,
dem Kind Erfahrung Gottes zu vermitteln und sein Mangel kann nie, am
wenigsten durch die gegenwirtige Schule und Kirche, ersetzt werden. Die
Frage, ob ein frommes Geschlecht aufwachse, dem Erfahrung Gottes
wieder natiirlich, im besten Sinne des Wortes, dem sie wieder wichtig und
lebensnotwendig wird, liegt — menschlich gesprochen — bei der Mutter,
sie kann das schaffen, was keine Organisation irgendwelcher Art zu schaffen
vermag.

II1.

1. Wenn wir nun da, wo wir von der Erziehung des Knaben und
Midchen zur Religion reden, die Schule etwas mehr in den Vordergrund
stellen, so wollen wir voraus betonen, dass auch fiir dieses Alter die Ver-

140



fassung des Elternhauses noch durchaus entscheidend ist. Aber die Schule
spielt im Leben des Knaben und Midchens eine so grosse Rolle, dass wir
ihren Anteil an der religiosen Erziehung nun vor allem ins Auge fassen
wollen. Auch wenn es der Schule niemals méglich sein wird, so stark wie
die Familie Lebensgemeinschaft zu sein (obwohl sie es vielleicht mehr
sein konnte als sie es zumeist heute noch ist), so wird doch gerade der
Religionslehrer darauf achten miissen, dass er in wirklicher Lebensgemein-
schaft mit dem Kinde steht, weil anders der Einfluss und die Fiihrung,
die hier nétig sind, nicht moglich wéaren. Deshalb ist die erste Frage fiir
den Religionslehrer nicht die, was er seine Schiiler lehren soll, sondern
die andere, wie er zu ihnen steht. Es ist auch eine Vorbereitung des Unter-
richts, wenn er seinen Schiiler, seine Schiilerin an ihrem Geburtstag be-
sucht, wenn er an ihre Krankenbetten kommt, wenn er mit ihnen Wande-
rungen oder Spiele macht, wenn er einmal ein besonderes Wort, einen
besondern Liebeserweis fiir ein einzelnes hat und so viel es immer moglich
ist an ihrem Leben und ihren Interessen teilzunehmen versucht. Das alles
bereitet den Boden zu, und mir will oft scheinen, als legten wir darauf
weniger Gewicht als jeder Landmann in seinem Beruf. Es ist ja doch alles,
auch das beste Reden, umsonst, wenn das Herz der Kinder nicht fiir uns
und damit auch fiir das, was. wir zu sagen haben, aufgeschlossen ist. —
Es wire vor allem auch darauf zu achten, dass im freien Verkehr, beispiels-
weise auf Wanderungen oder in geselligem Beisammensein, in ungezwun-
gener und selbstverstindlicher Weise an das Thema der Erfahrung Gottes
gerithrt wiirde, damit diese Angelegenheit dem Kinde ja nicht als Schul-
sache allein, sondern als Angelegenheit des Lebens erscheint.

2. Was nun den Unterricht selber anlangt, so darf auch hier dem
Kinde nicht einfach Lehre iibermittelt, sondern dem Schiiler soll in Er-
lebnis und Leben zur Erfahrung Gottes verholfen werden. Einmal dadurch,
dass ihm die Welt Gottes und ihr Geschehen lebendig vor Augen gemalt
wird, nicht mit dem Ziele vor allem, sein Wissen zu vermehren, sondern
mit den andern: Eindriicke zu schaffen, an denen seine Seele sich nihren
und erstarken kann. Freilich muss dann auch fiir eine Auswirkung dieser
Eindriicke im sittlichen Handeln gesorgt werden, damit sie nicht &sthe-
tische, nur das Gefiihl erfiillende Art gewinnen, sondern ihre prophetische,
den Willen weckende Art behalten. Bevor ich aber darauf zu reden komme,
miissen wir noch einen Augenblick dem Stoff der religiésen Unter-
weisung unsere Aufmerksamkeit schenken. Wenn er, wie notwendig, vor
allem die biblische Uberlieferung umfasst, so ergeben sich fiir nicht wenige
ihrer Geschichten die Schwierigkeiten, dass viele derselben so stark
historisch sind, dass sie wenig Erfahrung des ewigen Gottes vermitteln
kénnen oder dass sie, von Jesus aus gesehen, nur wenig als von seinem
Geiste ,,getrieben‘‘ sich erweisen oder auch ganz ausserhalb des Erfahrungs-
kreises der Schiiler liegen. Wir werden uns an diesen Schwierigkeiten aber
nicht die Kraft zerreiben, sondern solche Geschichten einfach beiseite
lassen, da es sich ja nicht um Vollstandigkeit der Traditionsiibermittlung
handelt, vielmehr die Vollstindigkeit an einem ganz andern Orte liegt.
Auch darf dem eigenen Suchen nach Erfahrung Gottes getrost die halbe
Bibel iiberlassen bleiben. — Sollte sich bei dieser starken Auswahl der Ge-

141



schichten ein Mangel an Stoff ergeben, so wiirden wir von selbst zu der
Einsicht kommen, dass der Begriff der religisen Tradition nicht auf die
Bibel eingeschrankt werden kann, sondern auf alle jene Zeugnisse aus-
gedehnt werden muss, welche aus der Erfahrung Gottes heraus entstanden
sind, vor allem auch die Geschichte der fortlaufenden Wirksamkeit Gottes,
die Kirchen-Missionsgeschichte. Namentlich die letztere, die Missions-
geschichte, sollte in viel vermehrterem Masse herangezogen werden. Denn
da, wo das Christentum im Kampf mit dem Heidentum steht, erscheint
es wirklich als Kraft, und nichts vermag gerade die Knaben so zu fesseln
als der Kampf des Reiches Gottes mit dem Reich der Welt, weil dieser
Kampf durchaus seiner eigenen inneren Lage entspricht. Dazu kommt
die Romantik der Ferne und wird dem Schiiler erst bei der Schilderung
des Heidentums. bewusst, wieviel ihm schon darin geschenkt ist, dass es
in christlicher Umwelt (das Wort mit allen Bedenken gebraucht!) auf-
wachsen darf. Die Rettungsarbeit der innern Mission (Elisabeth Fry,
Mathilde Wrede, Barnardo usw.) wird dann besonders das Interesse der
Médchen haben. — Aber wir miissen den Begriff der religiésen Tradition
noch weiter fassen. Ich bitte Sie, einmal alle vorgefassten Meinungen und
Bedenken beiseite zu legen und sich zu fragen, was ist eigentlich christ-
licher: irgendeine Erzéhlung des Alten Testaments (etwa die von Gideon),
welche vor aller Offenbarung Christi entstanden ist, oder eine Erzidhlung,
die in der Zeit der Erfiilllung, in der Zeit des lebendig wirksamen Christus,
die vielleicht gerade in der Gegenwart entstanden ist. Auch wenn ich nicht
behaupten will, dass eine Elisabeth Miiller, eine Selma Lagerlof, eine
Agnes Sapper, eine Schieber, Schuhmacher, Wildermuth, Spyri, ein
Tolstoj, Rosegger, Schmitthenner, Svendson in der Gewalt Jesu gestanden
seien, so darf doch wohl gesagt werden, dass sie unter dem Einfluss und
in der Erfahrung Jesu Christi ihre Erzéahlungen geschrieben haben und dass
dieselben darum die Kraft besitzen, wieder Erfahrung Gottes zu wirken.

3. Aber nicht nur an fremden Menschen und Stoffen soll der Schiiler
in Anschauung erkennen lernen, was Religion ist und in dieser Anschauung
Gott selber, noch in vermittelter Weise erfahren, sondern er soll sich
gerade in der Unterweisung besinnen lernen, ob nicht in seinem Leben
sich auch etwas von unvermittelter Erfahrung Gottes findet, in der Form
einer Bewahrung, eines Rufes, einer Warnung oder Mahnung Gottes, in
der Erfahrung der Bitterkeit eines Gestdndnisses oder der Seligkeit einer
guten Tat. Nur dadurch wird der Schiiler den Eindruck gewinnen, dass
auch in der Tradition seine Sache behandelt wird und dass der Gott der
biblischen Geschichten ein lebendiger und gegenwiirtiger Gott ist. Ich
gestehe Thnen gern, dass ich selber erstaunt und erfreut war, als ich es
einmal wagte, nicht immer nur Wasser in den Garten des Kinderherzens
zu tragen, sondern eben in jenem Garten selbst nach Quellen zu suchen,
und ein so reiches Eigenleben der Kinder zum Vorschein kam, wie ich es
niemals erwartet hatte. Davon einige Proben:

Bewahrung.

Es war an einem schénen Sommertag, die Sonne sandte ihre Strahlen auf die
Erde, die Erdbeeren reiften, eben war ich im Garten und versuchte die ersten Erd-
beeren. Am Haus reparierten die Maurer. Sie deckten neue Ziegel. Ich schaute ihnen

142



zu. Sie nahmen die alten Ziegel weg. Sie warfen sie einander in die Hinde, dass es
schneller ginge. Auf einmal erblickte ich den kleinen Walter, der mir vorher einen
Stein angeworfen hatte. Ich wollte ihm jetzt Angst machen. Er rief mir Ubernamen
nach. Auf dem Dache arbeiteten immer noch dieMaurer. Auf einmal fiel einem ein
Ziegel aus den Hénden und fiel gerade auf mich zu. In demselben Augenblick rief
mir der Kleine wieder einen Ubernamen. Ich wollte auf ihn springen und ihn er-
fassen. Kaum war ich zwei, drei Schritte von meinem vorigen Plitzchen weg, als
es auf einmal neben mir krachte. Der Ziegel war auf den Boden gefallen, an derselben
Stelle, wo ich vorher stand. Ich wurde ganz weiss in meinem Antlitz. Das war im
Nu geschehen. Ich dachte dartiber nach, eine kithne Bewahrung musste ich denken.
Der kleine Walter hatte mich durch Gott durch seine Ubernamen gerettet. Ich ging
still hinauf und arbeitete an meinen Schulaufgaben.

Eine Warnung.

Eines Tages, als ich noch kleiner war, musste ich in den Keller, um Kartoffeln
zu holen. Die Mutter sagte mir aber, ich misse schnell wieder hinaufkommen, um
ihr in der Kiiche noch ein wenig zu helfen. Ich versprach ihr, sofort wieder zu kommen,
und ging hinunter. Als ich die Kartoffeln in den Korb gefiillt hatte, sah ich auf der
Apfelhurt grosse, schéne Apfel liegen, und da ich Hunger verspiirte, lockten mich
die Apfel. Ich trat an die Hurt heran, aber im Keller ist es ziemlich dunkel und
unheimlich. Die Angst erfasste mich auf einmal, denn in meinem Innern war es auch
‘nicht ganz in Ordnung, und eine Stimme rief: tue es nicht, und mir war es, als stehe
jemand hinter mir. Ich kehrte mich um, aber es stand niemand da. Ich dachte, ach
was, es sieht es ja niemand, und wollte gerade einen Apfel nehmen. Da plétzlich hiipfte
etwas vor mir auf, ich erschrak, denn ich wusste nicht, was es war, als ich es aber
naher ansah, war es eine Kréte, die wahrscheinlich aus dem Garten durchs Fenster
in den Keller kam. Ich nahm dann keinen Apfel und ging rasch in die Kiiche, wo
die Mutter schon auf mich wartete. Ich nahm mir vor, nie wieder zu versuchen etwas
zu nehmen, denn ich merkte, dass mich jemand gewarnt hat.

Beichte,

Als ich noch in der dritten Klasse war, durfte ich mit meinem Bruder in die Stadt.
Wir mussten einer Frau ein Geschenk bringen. Da schenkte sie jedem von uns einen
Franken. Mein Bruder, der fast fiinf Jahre alter ist als ich, bekam das Geld in die
Hande. Wir beide hatten grosse Freude. Da plétzlich kamen wir beide in Versuchung,
etwas zu kaufen. Wir ratschlagten, was wir wohl kaufen méchten. Beide sagten:
Orangen. Mit klopfendem Herzen trat ich mit meinem Bruder im Konsum ein. Er
kaufte gerade solche fiir einen Franken. Auf der Strasse fingen wir tiichtig an zu
essen. Ich aber hatte doch keinen grossen Genuss an diesen herrlichen Friichten,
denn immer sah ich die Mutter vor meinen Augen. Endlich waren wir zu Hause an-
gelangt. Wir zeigten den Franken, den wir noch hatten, den Eltern; aber wir sagten
nicht, dass wir zwei gehabt hatten. Ich war auch nicht lustig wie sonst. Trotzdem
mich die Mutter fragte, sagte ich nicht, was ich auf dem Herzen hatte. Immer wollte
ich es sagen, denn es tat mir sehr leid. Ich hétte es gerne zuriickgenommen. Ich legte
mich ins Bett, denn ich glaubte, dass ich schon einschlafen kénnte. Aber das war
nicht der Fall. Ich fing an zu schluchzen und versteckte mich unter die Decke, damit
mich die Mutter nicht horen sollte. Das Gewissen plagte mich immer mehr und
schliesslich so stark, dass ich aufstand und es weinend der Mutter erzihlte. Sie aber
sagte gar nicht viel. Am andern Tag sprach sie mit mir nur das Notigste. Es war mir
aber nachher doch viel wohler als vorher.

Gute Tat.

Eines Tages ging ich mit meinem Vater ins Feld. Ich arbeitete fest. Als wir fertig
waren, war es schon 8 Uhr. Wir gingen nach Hause. Da kam ein alter Mann mit einem
Gemiisekarren. Da ging vor mir eine Frau und sprach, ich solle diesern Manne helfen.
Ich half diesem Manne bis vor das Haus, er dankte und mir ging es wie Feuer in die
Seele; ich war ganz gliicklich.

So das innere Eigenleben zu wecken und zu bilden hat doch gerade
Pestalozzi (dessen Name heute in aller Mund ist) als erste Aufgabe aller
Erziehung gefordert.

143



4. Mit der Selbstbesinnung der Kinder auf solche FEreignisse ihres
eigenen Lebens haben wir iiberdies ein Zweifaches gewonnen. Einmal
wird der Gottesglaube in ihrem eigenen Leben, nicht nur in der Tradi-
tion, verankert. Das ist besonders wichtig im Blick auf jene Zeit, wo die
erwachende Selbstindigkeit des Jugendlichen alles Uberlieferte zum min-
desten mit Misstrauen betrachtet, zumeist aber einfach beiseite schiebt,
wovon gerade auch die biblische Tradition nicht ausgeschlossen ist. Seine
eigenen Lebens- und Gewissenserfahrungen aber wird der junge Mensch
nicht wohl leugnen konnen. Er wird sich in Zeiten des Zweifels an diese
halten miissen und gerade von da aus auch die religiése Tradition besser
und lebendiger verstehen. Aber wir haben dadurch auch das andere und
nicht weniger Wichtige erreicht, dass wir selbst im Religionsunterricht
etwas von wirklicher Selbstbetitigung des Kindes gewonnen haben.
Die Schule hat sich auf allen iibrigen Gebieten schon lange dringlich mit
dieser Aufgabe befasst und weiss, dass es iiberall nicht nur Kenntnisse
zu vermitteln, sondern Fiahigkeiten in tatiger Mitarbeit des Schiilers zu
wecken gilt, und es schien mir von jeher eine der dringlichsten Fragen,
wie das auch im Religionsunterricht moglich gemacht und damit endlich
die Langeweile als seine grosste Gefahr aus ihm verbannt werden konnte.
Ich habe diese Selbstbetatigung auch noch in anderer Weise versucht
{es handelt sich durchaus um Versuche, weil die religios-padagogische
Literatur einem in dieser Beziehung ziemlich vollstandig im Stiche lasst),
dass ich Bibelspriiche, vor allem die volkstiimlichen Spriiche Salomos,
durch die Kinder selber behandeln liess. Sie wihlten sich einen Spruch
aus, den sie erst ein wenig erkliren und dann vor allem durch ein eigenes
Beispiel ihrer Beobachtung oder Lektiire veranschaulichen mussten. Weil
sich dabei zeigte, dass ein grosser Teil der Kinder sich besser in Bildern
als in Begriffen auszudriicken vermag, so wurde auch gestattet, den Spruch
so zu zeichnen, dass er damit zugleich erklart wurde. Dabei mussten sich
die Kinder einmal selbst ernsthaft mit religioser Tradition befassen, wahlten
oft erstaunlich zutreffende Beispiele und brachten — im Blick auf die
inhaltliche Darstellung — sehr wohlgeratene Zeichnungen. Eine lebendige
Verbindung von anschaulicher Unterweisung und Selbstbetatigung der
Kinder bildete die Herstellung von Missionskarten und Fihnchen mit den
Namen der Missionare (nach der Statistik des Jahresberichtes der Basler
Mission), mit denen wir dann den ,,Kriegsschauplatz‘‘ absteckten und dabei
Arbeitsweise und Schwierigkeiten der Mission besprachen. Dann erzéhlte
ich den Schiilern die Lebensgeschichte der beiden Missionspflegekinder,
fiir welche wir jahrlich das Schulgeld aufbringen wollten, wodurch sie
wieder williger und freudiger als zuvor fiir die Mission ihre kleinen und
zumeist eigen erworbenen Beitrige brachten.

In den Kreis der Selbstbetitigung gehort aber nun vor allem die An-
leitung zu sittlichem Handeln als Auswirkung religioser Eindriicke, wie
wir es frither erwidhnten und wie es in diesem Beispiel anschaulichen
Missionunterrichts bereits erscheint. In seinem Sinn werden die Aufgaben
im Religionsunterricht vom rein Theoretischen (Lieder, Spriiche oder
Geschichten lernen) abgelost und, dem praktischen Wesen der Religion
-entsprechend, in Pflichten verwandelt werden miissen. Die Aufgaben des

144



Unterrichts gehen also etwa dahin: Beobachtungen mitzuteilen, Fragen
zu stellen, Bilder, Spriiche, Worte religioser Art von daheim zur Be-
sprechung beizubringen, in der kommenden Woche zu beobachten, wie
leicht und warum man eigentlich unwahrhaftig ist, eine Gelegenheit zu
guter Tat zu suchen usw.

In diesem Sinne organisiere ich auch gerne in Schulklassen regel-
maissigen Besuch bei Alten und Kranken, denen die einen vorlesen, die
andern Lieder singen und Blumen bringen. Nur so bekommen die Schiiler
den Eindruck, dass es sich in der Erfahrung Gottes um Leben handelt,
das Leben weckt. Wir diirfen aber auf dieser Stufe nicht linger verweilen
und verlassen sie mit der Bemerkung, dass fiir diese 8- bis 12jahrigen der
Unterricht nicht freudig und lebhaft genug erteilt werden kann. Wir
miissen immer wieder bedenken, dass sie eben nicht Erwachsene sind,
welche die ganze Fiille und Tiefe der Erfahrung Gottes fassen und sich
dementsprechend verhalten kénnen. (Schluss folgt)

Bildung und Schule.

Von Dr. Alfons Meier, Basel

Man hat immer wieder Anlass zwischen Religion und Kirche einen
weiten Bogen zu spannen und daran den Abstand zu ermessen, in dem
sie ewig zueinander stehen. Und man hat dazu jeweilen wieder um so
mehr Anlass, wenn man aus dem intensiveren Bediirfnis nach Religion
den Kirchen grosseres Interesse und verstehende Sympathien ent-
gegenbringt, oder wenn die Kirchen, wie an der Stockholmer-Kon-
ferenz, mit einem neuen Ernste ihre Aufgaben erfassen. Beidemal hat
man sich dann zu wehren gegen offene oder heimliche, dogmatische
oder naiv-unbewusste Versuche der Kirchen, sich mit der Religion
schlechthin zu identifizieren. Aber wir wissen zu wohl und sehen es
immer wieder, dass zwar in alle Kirchen Religion eingegangen ist, ja
dass Religion zur Kirchenbildung geradezu driangt. Auch wird die
Masse der Menschen wohl kaum auf anderm Wege zu einem beschei-
denen Anteil am Religiosen gelangen kénnen als durch die lehrende,
kultische, aber immer irgendwie zwanghaft-organisatorische Vermitt-
lung einer Gemeinschaft, d. h. Kirche.

Aber wir wissen ebensowohl, dass die religiose Kraft nicht aus den
Kirchen kommt oder in ihnen erzeugt wird. Vielmehr leben die Kirchen
aus der Kraft des Religiosen, das vor ihnen und ohne sie da ist, — auch
unter Menschen — ausserhalb, oberhalb von ihnen sich befindet, im
Universum sozusagen und im Menschen inwendig. Und darum ist Re-
ligion nicht nur ausserhalb der Kirchen moglich und wirklich, sondern
selbst da, wo sie ihrer sich bedient und in ihnen sich dussert, eine Sache
anderer Herkunft. Gar geschaffen, erzeugt, gemehrt und hoher gefiihrt
worden sind die religiosen Giiter, wie die Geschichte zeigt, fast immer
ausserhalb der Kirchen, meist ohne und noch ofters gegen sie, ihre
Gesetze und Kulte; aber der Verfall religiosen Lebens dagegen ist meist
verschuldet durch eben die Kirchen, ihre Anspriiche und ihr Ungeniigen.

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift 1926. — 10 145



	Erziehung der Jugend zur Religion : 1. Teil

