
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 5

Artikel: Erziehung der Jugend zur Religion : 1. Teil

Autor: Hauri, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


auftreten sahen, sind zur Ruhe gekommen, und wo sie etwa heute
noch wirksam erscheinen, da haben sie nahe Beziehungen zu Wünschen
materieller Entschädigung für erlittenen Schaden, wenn sie nicht gar als
gewollte Produkte habsüchtiger Gesinnung auftreten. (Forts, folgt.

Erziehung der Jugend zur Religion.
Von Ernst Hauri.

I.
Wir wollen gleich zum Anfang die Kreise der Jugend und der Religion

etwas näher umschreiben, was uns die späteren Ausführungen erleichtern
und zu gegenseitiger Verständigung dienen kann.

Unter „Jugend" verstehen wir wohl alle: werdende Menschen etwa
von da ab, wo sie sich von ihrer Umwelt zu scheiden und als Person zu
empfinden vermögen, bis dahin, wo sie ihre eigentliche Bestimmung
ergriffen und eine bestimmte Berufsaufgabe gefunden haben, also normalerweise

die Menschen vom dritten, vierten, bis etwa zum zwanzigsten Lebensjahre.

Es gibt wohl in dieser Welt nichts Verheissungsvolleres, nichts, was
so sehr immer neue Hoffnungen, immer neuen Hilfswillen in uns zu wecken

vermag, als diese morgenfrische Schar immer regsamer, strebsamer,
empfänglicher, aber oft auch schwieriger Menschen. Zuerst das Kind,
in sich fassend das unergründliche Geheimnis des Lebens, eine Knospe,
ungeahnte Möglichkeiten der Entfaltung in sich bergend, voll ursprünglicher,

schöpferischer Art, wie sie uns so sehr selten erhalten bleibt, aber
auch mit starkem Eigenwillen, frühe schon, wie durch ererbte Macht, dem
Bösen zugeneigt. Dann der Knabe und das Mädchen (vom
Zahnwechsel an gerechnet bis zu den Entwicklungsjahren im engeren Sinn),
der Knabe normalerweise durchaus realistisch geartet, mit starkem
Tätigkeitsdrang, erpicht auf alles, was man essen und sammeln kann,
hart nach aussen, innerlich aber oft erfüllt mit feinem, wenn auch
einfachem Gerechtigkeits- und Liebesempfinden; daneben auch roh,
unanständig, geizig und verlogen. Das Mädchen mit seinem Liebreiz, seiner
empfänglichen Art, leicht erregbar und leichter als der Knabe fähig, sein
Inneres zu äussern, voll fürsorglichen und barmherzigen Empfindens,
aber auch grausam, empfindlich, launisch, zum Richten und „erziehen"
geneigt. Beide, oft in wenigen Wochen sich wandelnd zum Jugendlichen,
der wie aus Träumen zum Leben erwacht, noch verworren in sich selbst,
Verstössen aus dem Paradies der Kindheit, wissend um gut und böse,
im Sündenfall der Auflehnung und Leidenschaft, aber auch in den
Anfängen eigenen innern Lebens stehend, das noch sehr empfindlich ist.
Zwischen übertriebener Abhängigkeit und übertriebener Selbständigkeit
schwankend, himmelhoch jauchzend, zu Tode betrübt. Voll Sehnsucht
und Verlangen und wieder voll Interesse für lächerliche Äusserlichkeiten,
so voller Zwiespältigkeit, dass wir leicht eine Seite seines Wesens, die gute
oder die schlimme, für erheuchelt ansehen, was freilich meist gerade nicht
der Fall ist, eine rechte Hamletnatur.

137



Zuletzt die reifere Jugend, immernoch in Sturm und Drang, aber
ernster, sachlicher, stiller geworden, mit zunehmender Erlösungsbedürftigkeit,

da wo die Entscheidung der Entwicklungszeit zum Guten ausgefallen
ist. Willig, in Erinnerung an ihre eigenen Werdenöte, den Jüngern (und
das mit grossem Einfluss) hilfreich zu sein, ihre Berufsaufgabe und eigentlich

menschliche Bestimmung ergreifend, aber auch oft wertvolle Tage
und Jahre in rücksichtsloser Verschleuderung der Gesundheit und allerlei
Abenteuern vergeudend.

2. Diese Jugend soll erzogen werden zur Religion. Unter dieser leicht
missverständlichen Idee der Rehgion verstehen wir die Erfahrung
Gottes. Wir könnten Religion auch als Gefühl schlechthiniger Abhängigkeit
{Schleiermacher) umschreiben, wobei dann christliche Rehgion das Gefühl
schlechthiniger Abhängigkeit von Christus wäre, genau übereinstimmend
mit dem Selbstzeugnis Pauli, dass er ein Sklave Jesu Christi sei. Aber
diese Umschreibung der Religion ist etwas zu stark dem Subjekt und
seinem Gefühlsleben zugeneigt, darum sagen wir lieber: Erfahrung Grottes,
worin deutlicher zum Ausdruck kommen soll, dass ihre Macht auch das
Willens- und Gedankenleben des Menschen berührt und bestimmt.

Religion als Erfahrung Gottes. Nicht mehr als das. Keine Theologie,
keine Spekulation über das Göttliche, keine biblische und keine christliche

Wissenschaft, kein Lehrsystem, sondern eine bestimmte auf Gott
gerichtete und durch Gott befruchtete Verfassung.

Rehgion als Erfahrung Gottes. Nicht weniger als das. Kein Objektives,

abgesehen vom subjektiven Erlebnis, keine auf objektive Tatsachen
oder objektive Lehren allein Gewicht legende Orthodoxie. Sondern Objektives

nur als Subjektives zugleich, Religion nur innerhalb der Grenzen
der Erfahrung. Denn darin, dass Gott Fleisch geworden ist (Johannes 1),
ist die Subjektivität, ist der Erfahrungscharakter gerade der christhchen
Religion verbürgt.

3. Somit würde unser Thema lauten: Wie können wir die Jugend
zur Erfahrung Gottes führen? Nun liegt selbstverständlich die
Erfahrung Gottes in Gottes Hand, aber die Offenbarung Grottes im Fleisch
zeigt unzweideutig, dass der Mensch nicht nur zum Mitarbeiter,
sondern sogar zum Mittler Gottes berufen ist. Darum, ob auch ohne Zweifel
die Erzeugung religiösen Lebens (wie alles Lebens) in Gottes Hand zuerst
steht, so ist doch (vie bei allem Leben) zu seiner Erweckung, Vermittlung
und Bildung der Mensch mitbeteiligt, und es hängt nach der C>rdnung
Gottes mit von ihm ab, ob solches Leben sei oder nicht sei, ob solche
Erfahrung gemacht werde oder nicht.

Das Ziel dieser Erziehung, das Kind zu selbständiger Erfahrung Gottes,
beziehungsweise des lebendigen Christus zu führen, ist kein relatives. Es
wird hier nicht mit den empirischen Anlagen und Fähigkeiten des Zöglings
allein gerechnet, weil es sich um eine Erziehung im Glauben handelt,
von dem das Wort gilt, dass ihm alle Dinge möghch seien. Die Erfahrung
Gottes steht auch demjenigen, ja steht gerade demjenigen offen, dessen
sittlicher Wille sich den Trieben gegenüber als zu schwach erweist oder
bei dem es sich um Verdorbenheit der Anlage, um konstitutionelle Fehler
handelt. Es wird in dieser Erziehung prinzipiell mit dem Wunder gerechnet

138



in jenem originalen Sinn, dass menschliche Möglichkeiten und Mängel
durch Gottes schöpferische Möglichkeiten überboten und überwunden
werden können. Die religiöse Erziehung anerkennt darum keine Grenzen
der Erziehbarkeit und der Entwicklungsmöglichkeit. Sie rechnet natürlich
auch mit den gegebenen Sehranken, sieht aber vor allem diese als das
Relative und den Heils- und Hilfswillen Gottes als das Unbedingte an.

II.
1. Und nun zur Sache. Ich habe sie so geordnet, dass ich in den

Abschnitten des Kindes, des Knaben und Mädchens, des Jugendhchen und
der reiferen Jugend immer die Punkte und Erziehungskräfte berühre,
die gerade auf dieser Stufe besonders wichtig sind, die aber immer auch
entsprechend für die andern Stufen gelten und dahin ergänzt werden
müssen.

Die Erziehung des Kindes zur Erfahrung Gottes nimmt ihren
Anfang normalerweise im Elternhaus, und besteht zunächst einmal einfach
darin, dass das Kind in religiöser Umwelt aufwächst und im organischen
Zusammenhang mit der persönlichen Frömmigkeit der Eltern steht. Damit
besitzt das Kind nicht nur Anschauung der Religion, welche nach Pestalozzi
das Fundament aller Erkenntnis ist, sondern es lebt geradezu, wenn auch
in menschlich vermittelter, religiöser Erfahrung. Die Ehrfurcht, mit
der es zu den Eltern aufschaut, das Gfefühl des Geborgenseins, welche es

aus ihrer Liebe gewinnt, die Erwiderung dieser Liebe und die Nachahmung
elterlichen Handelns ist ein Leben in der Erfahrung Gottes, auch ohne
irgendwelche Belehrung. Allein in der Kraft dieser, durch nächste Menschen
vermittelten Frömmigkeit wird das Kind auch willig werden, einen Anfang
selbständiger Religion zu wagen im Gebet und im guten Werk (d. h. im
Gfehorsam da, wo keine Überwachung durch die Mutter stattfindet). Im
wesentlichen aber vollzieht sich die Erfahrung Gottes in der Gemeinschaft
mit der Mutter oder anderer dem Kinde ganz nahe stehender Personen.
Ihnen gegenüber besteht die rehgiöse Grundhaltung der Liebe, der Busse
und des Glaubens als Vertrauen. Und es ist nun die heilige Aufgabe der
Mutter oder derer, die über dem Kinde wachen, darauf zu achten, dass
in der Erstarkung dieser religiösen Grundhaltung keine Störungen
eintreten. Zu den schwersten Hemmungen und späteren Verwicklungen
rehgiösen Wachstums gehört, vie wir in der Gegenwart deutlicn genug
zu sehen vermögen, die unerledigte Scnuld. Die Eltern naben darum ein
ganz besonderes GJewicht auf die freiwillige Beichte des Kindes zu legen
und ihm grösser als alle Schuld die Verheimlichung derselben darzustellen.
Denn das Kind, das noch so stark in vermittelter Frömmigkeit lebt, ist
nicht fähig, selber mit seiner Schuld fertig zu werden, sondern die
Erwachsenen müssen zu ihrer Erledigung in Busse und Vergebung verhelfen.
Da wir Protestanten geneigt sind, den Wert der Beichte zu unterschätzen,
hebe ich den Wert derselben ausdrücklich hier hervor. Sie soll freilich
freiwilligen Charakter tragen und erfolgt in dieser Form nur da, wo
Vertrauen zu den Erwachsenen vorhanden ist.

2. Zur Klärung und Festigung dieser lebendigen, durch die Mutter
vornehmlich vermittelten religiösen Erfahrung wird dieselbe in einfachster,

139



naiv gegenständlicher Form zum Kinde von Gott und Jesus Christus
reden und ihm geeignete religiöse (biblische und andere, auch selbsterdachte)
Geschichten, vornehmlich vom Jesuskind und von Kindern, erzählen.
Die Geschichten müssen innerlich wahr sein; ob sie auch äusserhch wirklich

geschehen sind, spielt auf dieser Stufe keine Rolle. Zum Ausdruck
des Erlebten eignet sich besser als die begriffliche Form das religiöse Lied
und Bild. In Rücksicht darauf, dass für das Kind das übersinnliche nicht
anschaulich genug gestaltet werden kann, würde ich neben Lied und Bild
als Ausdruck religiösen Lebens die Krippe und religiöse Figuren überhaupt,
Kerzen und Blumen zum Schmuck rehgiöser Bilder verwenden und den
rehgiösen Brauch reichlich pflegen. Also Dämmerstunden mit Geschichten
und Gtesprächen religiöser Art, Adventsstunden mit Weihnachtsarbeiten
und Weihnachtsliedern, sorgfältig vorbereitete und in festlich geschmücktem
Raum begangene Weihnachtsfeiern, Fasten und Feiern nach Ermessen,
um dem Kinde bestimmte Tage und Zeiten (Karfreitag, Ostern, Geburtstag),

eine Buss- oder Dankkasse, um dem Kinde bestimmte Erlebnisse
anschaulich und eindrücklich zu machen. Auch eine Anleitung zu
Hilfeleistung Kindern und Tieren gegenüber sollte immer wieder erfolgen. —
Der Katholizismus versteht hierin ganz besonders gut die Kinderart, die
Art des natürlichen Menscnen überhaupt, wenn aucn sein Mangel darin
hegt, dass es später nie so recht zur Anbetung „im Geist und in der Wahrheit"

und zu selbständiger Erfahrung Gottes kommen darf. Aber lernen
wir von ihm, wo zu lernen ist, es handelt sich ja nicht um konfessionelle,
sondern um christliche Erziehung.

3. Alle diese Eindrücke der frühesten Jahre, auch wenn sie vom Kinde
nur gleichsam wie im Traume aufgenommen und verarbeitet werden, sind
nach übereinstimmendem Urteil der Erzieher von entscheidender
Bedeutung und können allein von der Familie vollgültig übermittelt werden.
Sie ist, vom Kinde aus gesehen, allein Lebensgemeinschaft und Schule
und Kirche jeder Art sind ihr gegenüber künstliche Organisationen. Von
Menschen, die in Fleisch und Blut mit dem Kinde verbunden sind, wird
es am liebsten und eindrücklichsten annehmen, was Fleisch und Blut
erlösen kann, und allein in dieser Lebensgemeinschaft sind die
Bedingungen und Gelegenheiten ganz natürhch gegeben, wo das Kind seinen
Eindrücken entsprechend handeln und helfen kann. Nur das Elternhaus
oder eine ihm in der Art ganz nahestehende Anstalt ist die geeignete Stätte,
dem Kind Erfahrung Gottes zu vermitteln und sein Mangel kann nie, am
wenigsten durch die gegenwärtige Schule und Kirche, ersetzt werden. Die
Frage, ob ein frommes Geschlecht aufwachse, dem Erfahrung Gottes
wieder natürlich, im besten Sinne des Wortes, dem sie wieder wichtig und
lebensnotwendig wird, liegt — menschlich gesprochen — bei der Mutter,
sie kann das schaffen, was keine Organisation irgendwelcher Art zu schaffen

vermag.

III.
1. Wenn wir nun da, wo wir von der Erziehung des Knaben und

Mädchen zur Religion reden, die Schule etwas mehr in den Vordergrund
stellen, so wollen wir voraus betonen, dass auch für dieses Alter die Ver-

140



fassung des Elternhauses noch durchaus entscheidend ist. Aber die Schule
spielt im Leben des Knaben und Mädchens eine so grosse Rolle, dass wir
ihren Anteil an der religiösen Erziehung nun vor allem ins Auge fassen
wollen. Auch wenn es der Schule niemals möglich sein wird, so stark wie
die Familie Lebensgemeinschaft zu sein (obwohl sie es vielleicht mehr
sein könnte als sie es zumeist heute noch ist), so wird doch gerade der
Rehgionslehrer darauf achten müssen, dass er in wirklicher Lebensgemeinschaft

mit dem Kinde steht, weil anders der Einfluss und die Führung,
die hier nötig sind, nicht möglich wären. Deshalb ist die erste Frage für
den Religionslehrer nicht die, was er seine Schüler lehren soll, sondern
die andere, wie er zu ihnen steht. Es ist auch eine Vorbereitung des Unterrichts,

wenn er seinen Schüler, seine Schülerin an ihrem Geburtstag
besucht, wenn er an ihre Krankenbetten kommt, wenn er mit ihnen Wanderungen

oder Spiele macht, wenn er einmal ein besonderes Wort, einen
besondern Liebeserweis für ein einzelnes hat und so viel es immer möglich
ist an ihrem Leben und ihren Interessen teilzunehmen versucht. Das alles
bereitet den Boden zu, und mir will oft scheinen, als legten wir darauf
weniger Gewicht als jeder Landmann in seinem Beruf. Es ist ja doch alles,
auch das beste Reden, umsonst, wenn das Herz der Kinder nicht für uns
und damit auch für das, was. wir zu sagen haben, aufgeschlossen ist. —¦
Es wäre vor allem auch darauf zu achten, dass im freien Verkehr, beispielsweise

auf Wanderungen oder in geselligem Beisammensein, in ungezwungener

und selbstverständlicher Weise an das Thema der Erfahrung Gottes
gerührt würde, damit diese Angelegenheit dem Kinde ja nicht als Schulsache

allein, sondern als Angelegenheit des Lebens erscheint.
2. Was nun den Unterricht selber anlangt, so darf auch hier dem

Kinde nicht einfach Lehre übermittelt, sondern dem Schüler soll in
Erlebnis und Leben zur Erfahrung Gottes verholten werden. Einmal dadurch,
dass ihm die Welt Gottes und ihr Geschehen lebendig vor Augen gemalt
wird, nicht mit dem Ziele vor allem, sein Wissen zu vermehren, sondern
mit den andern: Eindrücke zu schaffen, an denen seine Seele sich nähren
und erstarken kann. Freilich muss dann auch für eine Auswirkung dieser
Eindrücke im sittlichen Handeln gesorgt werden, damit sie nicht
ästhetische, nur das Gefühl erfüllende Art gewinnen, sondern ihre prophetische,
den Willen weckende Art behalten. Bevor ich aber darauf zu reden komme,
müssen wir noch einen Augenblick dem Stoff der religiösen
Unterweisung unsere Aufmerksamkeit schenken. Wenn er, wie notwendig, vor
allem die bibhsche Überlieferung umfasst, so ergeben sich für nicht wenige
ihrer Geschichten die Schwierigkeiten, dass viele derselben so stark
historisch sind, dass sie wenig Erfahrung des ewigen Gottes vermitteln
können oder dass sie, von Jesus aus gesehen, nur wenig als von seinem
Geiste „getrieben" sich erweisen oder auch ganz ausserhalb des Erfahrungskreises

der Schüler hegen. Wir werden uns an diesen Schwierigkeiten aber
nicht die Kraft zerreiben, sondern solche Geschichten einfach beiseite
lassen, da es sich ja nicht um Vollständigkeit der Traditionsübermittlung
handelt, vielmehr die Vollständigkeit an einem ganz andern Orte liegt.
Auch darf dem eigenen Suchen nach Erfahrung Gottes getrost die halbe
Bibel überlassen bleiben. — Sollte sich bei dieser starken Auswahl der Gfe-

141



schichten ein Mangel an Stoff ergeben, so würden wir von selbst zu der
Einsicht kommen, dass der Begriff der religiösen Tradition nicht auf die
Bibel eingeschränkt werden kann, sondern auf alle jene Zeugnisse
ausgedehnt werden muss, welche aus der Erfahrung Gottes heraus entstanden
sind, vor allem auch die Geschichte der fortlaufenden Wirksamkeit Gottes,
die Kirchen-Missionsgeschichte. Namentlich die letztere, die
Missionsgeschichte, sollte in viel vermehrterem Masse herangezogen werden. Denn
da, wo das Christentum im Kampf mit dem Heidentum steht, erscheint
es wirklich als Kraft, und nichts vermag gerade die Knaben so zu fesseln
als der Kampf des Reiches Gottes mit dem Reich der Welt, weil dieser
Kampf durchaus seiner eigenen inneren Lage entspricht. Dazu kommt
die Romantik der Ferne und wird dem Schüler erst bei der Schilderung
des Heidentums bewusst, wieviel ihm schon darin geschenkt ist, dass es
in christlicher Umwelt (das Wort mit allen Bedenken gebraucht!)
aufwachsen darf. Die Rettungsarbeit der innern Mission (Elisabeth Fry,
Mathilde Wrede, Barnardo usw.) wird dann besonders das Interesse der
Mädchen haben. — Aber wir müssen den Begriff der religiösen Tradition
noch weiter fassen. Ich bitte Sie, einmal alle vorgefassten Meinungen und
Bedenken beiseite zu legen und sich zu fragen, was ist eigentlich christlicher:

irgendeine Erzählung des Alten Testaments (etwa die von Gideon),
welche vor aller Offenbarung Christi entstanden ist, oder eine Erzählung,
die in der Zeit der Erfüllung, in der Zeit des lebendig wirksamen Christus,
die vielleicht gerade in der Gegenwart entstanden ist. Auch wenn ich nicht
behaupten will, dass eine Elisabeth Müller, eine Selma Lagerlöf, eine
Agnes Sapper, eine Schieber, Schuhmacher, Wildermuth, Spyri, ein
Tolstoj, Rosegger, Schmitthenner, Svendson in der Gewalt Jesu gestanden
seien, so darf doch wohl gesagt werden, dass sie unter dem Einfluss und
in der Erfahrung Jesu Christi ihre Erzählungen geschrieben haben und dass
dieselben darum die Kraft besitzen, wieder Erfahrung Gottes zu wirken.

3. Aber nicht nur an fremden Menschen und Stoffen soll der Schüler
in Anschauung erkennen lernen, was Religion ist und in dieser Anschauung
Gott selber, noch in vermittelter Weise erfahren, sondern er soll sich
gerade in der Unterweisung besinnen lernen, ob nicht in seinem Leben
sich auch etwas von unvermittelter Erfahrung Gottes findet, in der Form
einer Bewahrung, eines Rufes, einer Warnung oder Mahnung Gottes, in
der Erfahrung der Bitterkeit eines Geständnisses oder der Seligkeit einer
guten Tat. Nur dadurch wird der Schüler den Eindruck gewinnen, dass
auch in der Tradition seine Sache behandelt wird und dass der Crott der
biblischen Geschichten ein lebendiger und gegenwärtiger Gott ist. Ich
gestehe Ihnen gern, dass ich selber erstaunt und erfreut war, als ich es
einmal wagte, nicht immer nur Wasser in den Garten des Kinderherzens
zu tragen, sondern eben in jenem Garten selbst nach Quellen zu suchen,
und ein so reiches Eigenleben der Kinder zum Vorschein kam, wie ich es
niemals erwartet hatte. Davon einige Proben:

Bewahrung.
Es war an einem schönen Sommertag, die Sonne sandte ihre Strahlen auf die

Erde, die Erdbeeren reiften, eben war ich im Garten und versuchte die ersten
Erdbeeren. Am Haus reparierten die Maurer. Sie deckten neue Ziegel. Ich schaute ihnen

142



zu. Sie nahmen die alten Ziegel weg. Sie warfen sie einander in die Hände, dass es
schneller ginge. Auf einmal erblickte ich den kleinen Walter, der mir vorher einen
Stein angeworfen hatte. Ich wollte ihm jetzt Angst machen. Er rief mir Übernamen
nach. Auf dem Dache arbeiteten immer noch dieMaurer. Auf einmal fiel einem ehi
Ziegel aus den Händen und fiel gerade auf mich zu. In demselben Augenblick rief
mir der Kleine wieder einen Übernamen. Ich wollte auf ihn springen und ihn
erfassen. Kaum "war ich zwei, drei Schritte von meinem vorigen Plätzchen weg, als
es auf einmal neben mir krachte. Der Ziegel war auf den Boden gefallen, an derselben
Stelle, wo ich vorher stand. Ich wurde ganz weiss in meinem Antlitz. Das war im
Nu geschehen. Ich dachte darüber nach, eine kühne Bewahrung musste ich denken.
Der kleine Walter hatte mich durch Gott durch seine Übernamen gerettet. Ich ging
still hinauf und arbeitete an meinen Schulaufgaben.

Eine Warnung.
Eines Tages, als ich noch kleiner war, musste ich in den Keller, um Kartoffeln

zu holen. Die Mutter sagte mir aber, ich müsse schnell wieder hinaufkommen, um
ihr in der Küche noch ein wenig zu helfen. Ich versprach ihr, sofort wieder zu kommen,
und ging hinunter. Als ich die Kartoffeln in den Korb gefüllt hatte, sah ich auf der
Apfelhurt grosse, schöne Äpfel liegen, und da ich Hunger verspürte, lockten mich
die Äpfel. Ich trat an die Hurt heran, aber im Keller ist es ziemlich dunkel und
unheimlich. Die Angst erfasste mich auf einmal, denn in meinem Innern war es auch
nicht ganz in Ordnung, und eine Stimme rief: tue es nicht, und mir war es, als stehe
jemand hinter mir. Ich kehrte mich um, aber es stand niemand da. Ich dachte, ach
was, es sieht es ja niemand, und wollte gerade einen Apfel nehmen. Da plötzlich hüpfte
etwas vor mir auf, ich erschrak, denn ich wusste nicht, was es war, als ich es aber
näher ansah, war es eine Kröte, die wahrscheinlich aus dem Garten durchs Fenster
in den Keller kam. Ich nahm dann keinen Apfel und ging rasch in die Küche, wo
die Mutter schon auf mich wartete. Ich nahm mir vor, nie wieder zu versuchen etwas
zu nehmen, denn ich merkte, dass mich jemand gewarnt hat.

Beichte.
Als ich noch in der dritten Klasse war, durfte ich mit meinem Bruder in die Stadt.

Wir mussten einer Frau ein Geschenk bringen. Da schenkte sie jedem von uns einen
Franken. Mein Bruder, der fast fünf Jahre älter ist als ich, bekam das Geld in die
Hände. Wir beide hatten grosse Freude. Da plötzlich kamen wir beide in Versuchung,
etwas zu kaufen. Wir ratschlagten, was wir wohl kaufen möchten. Beide sagten:
Orangen. Mit klopfendem Herzen trat ich mit meinem Bruder im Konsum ein. Er
kaufte gerade solche für einen Franken. Auf der Strasse fingen wir tüchtig an zu
essen. Ich aber hatte doch keinen grossen Genuss an diesen herrlichen Früchten,
denn immer sah ich die Mutter vor meinen Augen. Endlich waren wir zu Hause
angelangt. Wir zeigten den Franken, den wir noch hatten, den Eltern; aber wir sagten
nicht, dass wir zwei gehabt hatten. Ich war auch nicht lustig wie sonst. Trotzdem
mich die Mutter fragte, sagte ich nicht, was ich auf dem Herzen hatte. Immer wollte
ich es sagen, denn es tat mir sehr leid. Ich hätte es gerne zurückgenommen. Ich legte
mich ins Bett, denn ich glaubte, dass ich schon einschlafen könnte. Aber das war
nicht der Fall. Ich fing an zu schluchzen und versteckte mich unter die Decke, damit
mich die Mutter nicht hören sollte. Das Gewissen plagte mich immer mehr und
schliesslich so stark, dass ich aufstand und es weinend der Mutter erzählte. Sie aber
sagte gar nicht viel. Am andern Tag sprach sie mit mir nur das Nötigste. Es war mir
aber nachher doch viel wohler als vorher.

Gute Tat.
Eines Tages ging ich mit meinem Vater ins Feld. Ich arbeitete fest. Als wir fertig

waren, war es schon 8 Uhr. Wh gingen nach Hause. Da kam ein alter Mann mit einem
Gemüsekarren. Da ging vor mir eine Frau und sprach, ich solle diesem Manne helfen.
Ich half diesem Manne bis vor das Haus, er dankte und mir ging es wie Feuer in die
Seele; ich war ganz glücklich.

So das innere Eigenleben zu wecken und zu bilden hat doch gerade
Pestalozzi (dessen Name heute in aller Mund ist) als erste Aufgabe aller
Erziehung gefordert.

143



4. Mit der Selbstbesinnung der Kinder auf solche Ereignisse ihres
eigenen Lebens haben wir überdies ein Zweifaches gewonnen. Einmal
wird der Gottesglaube in ihrem eigenen Leben, nicht nur in der Tradition,

verankert. Das ist besonders wichtig im Blick auf jene Zeit, wo die
erwachende Selbständigkeit des Jugendlichen alles Überlieferte zum
mindesten mit Misstrauen betrachtet, zumeist aber einfach beiseite schiebt,
wovon gerade auch die biblische Tradition nicht ausgeschlossen ist. Seine
eigenen Lebens- und Gfewissenserfahrungen aber wird der junge Mensch
nicht wTohl leugnen können. Er wird sich in Zeiten des Zweifels an diese
halten müssen und gerade von da aus auch die religiöse Tradition besser
und lebendiger verstehen. Aber wir haben dadurch auch das andere und
nicht weniger Wichtige erreicht, dass wir selbst im Religionsunterricht
etwas von wirklicher Selbstbetätigung des Kindes gewonnen haben.
Die Schule hat sich auf allen übrigen Gebieten schon lange dringlich mit
dieser Aufgabe befasst und weiss, dass es überall nicht nur Kenntnisse
zu vermitteln, sondern Fähigkeiten in tätiger Mitarbeit des Schülers zu
wecken gilt, und es schien mir von jeher eine der dringlichsten Fragen,
wie das auch im Rehgionsunterricht möglich gemacht und damit endlich
die Langeweile als seine grösste Gefahr aus ihm verbannt werden könnte.
Ich habe diese Selbstbetätigung auch noch in anderer Weise versucht
(es handelt sich durchaus um Versuche, weil die rehgiös-pädagogische
Literatm* einem in dieser Beziehung ziemlich vollständig im Stiche lässt),
dass ich Bibelsprüche, vor allem die volkstümlichen Sprüche Salomos,
durch die Kinder selber behandeln liess. Sie wählten sich einen Spruch
aus, den sie erst ein wenig erklären und dann vor allem durch ein eigenes
Beispiel ihrer Beobachtung oder Lektüre veranschauhchen mussten. Weil
sich dabei zeigte, dass ein grosser Teil der Kinder sich besser in Bildern
als in Begriffen auszudrücken vermag, so wurde auch gestattet, den Spruch
so zu zeichnen, dass er damit zugleich erklärt wurde. Dabei mussten sich
die Kinder einmal selbst ernsthaft mit religiöser Tradition befassen, wählten
oft erstaunlich zutreffende Beispiele und brachten — im Blick auf die
inhaltliche Darstellung — sehr wohlgeratene Zeichnungen. Eine lebendige
Verbindung von anschaulicher Unterweisung und Selbstbetätigung der
Kinder bildete die Herstellung von Missionskarten und Fähnchen mit den
Namen der Missionare (nach der Statistik des Jahresberichtes der Basler
Mission), mit denen wir dann den „Kriegsschauplatz" absteckten und dabei
Arbeitsweise und Schwierigkeiten der Mission besprachen. Dann erzählte
ich den Schülern die Lebensgeschichte der beiden Missionspflegekinder,
für welche wir jährlich das Schulgeld aufbringen wollten, wodurch sie
wieder williger und freudiger als zuvor für die Mission ihre kleinen und
zumeist eigen erworbenen Beiträge brachten.

In den Kreis der Selbstbetätigung gehört aber nun vor allem die
Anleitung zu sittlichem Handeln als Auswirkung religiöser Eindrücke, wie
wir es früher erwähnten und wie es in diesem Beispiel anschaulichen
Missionunterrichts bereits erscheint. In seinem Sinn werden die Aufgaben
im Religionsunterricht vom rein Theoretischen (Lieder, Sprüche oder
Geschichten lernen) abgelöst und, dem praktischen Wesen der Rehgion
entsprechend, in Pflichten verwandelt werden müssen. Die Aufgaben des

144



Unterrichts gehen also etwa dahin: Beobachtungen mitzuteilen, Fragen
zu stehen, Bilder, Sprüche, Worte religiöser Art von daheim zur
Besprechimg beizubringen, in der kommenden Woche zu beobachten, wie
leicht und warum man eigenthch unwahrhaftig ist, eine Gelegenheit zu
guter Tat zu suchen usw.

In diesem Sinne organisiere ich auch gerne in Schulklassen
regelmässigen Besuch bei Alten und Kranken, denen die einen vorlesen, die
andern Lieder singen und Blumen bringen. Nur so bekommen die Schüler
den Eindruck, dass es sich in der Erfahrung Gfottes um Leben handelt,
das Leben weckt. Wir dürfen aber auf dieser Stufe nicht länger verweilen
und verlassen sie mit der Bemerkung, dass für diese 8- bis 12jährigen der
Unterricht nicht freudig imd lebhaft genug erteilt werden kann. Wir
müssen immer wieder bedenken, dass sie eben nicht Erwachsene sind,
welche die ganze Fülle und Tiefe der Erfahrung Gottes fassen und sich
dementsprechend verhalten können. (Schluss folgt)

Bildung und Schule.
Von Dr. Alfons Meier, Basel.

Man hat immer wieder Anlass zwischen Religion und Kirche einen
weiten Bogen zu spannen und daran den Abstand zu ermessen, in dem
sie ewig zueinander stehen. Und man hat dazu jeweilen wieder um so
mehr Anlass, wenn man aus dem intensiveren Bedürfnis nach Religion
den Kirchen grösseres Interesse und verstehende Sympathien
entgegenbringt, oder wenn die Kirchen, wie an der Stockholmer-Konferenz,

mit einem neuen Ernste ihre Aufgaben erfassen. Beidemal hat
man sich dann zu wehren gegen offene oder heimliche, dogmatische
oder naiv-unbewusste Versuche der Kirchen, sich mit der Religion
schlechthin zu identifizieren. Aber wir wissen zu wohl und sehen es
immer wieder, dass zwar in alle Kirchen Religion eingegangen ist, ja
dass Religion zur Kirchenbildung geradezu drängt. Auch wird die
Masse der Menschen wohl kaum auf anderm Wege zu einem bescheidenen

Anteil am Religiösen gelangen können als durch die lehrende,
kultische, aber immer irgendwie zwanghaft-organisatorische Vermittlung

einer Gemeinschaft, d. h. Kirche.
Aber wir wissen ebensowohl, dass die religiöse Kraft nicht aus den

Kirchen kommt oder in ihnen erzeugt wird. Vielmehr leben die Kirchen
aus der Kraft des Religiösen, das vor ihnen und ohne sie da ist, — auch
unter Menschen — ausserhalb, oberhalb von ihnen sich befindet, im
Universum sozusagen und im Menschen inwendig. Und darum ist
Religion nicht nur ausserhalb der Kirchen möglich und wüklich, sondern
selbst da, wo sie ihrer sich bedient und in ihnen sich äussert, eine Sache
anderer Herkunft. Gar geschaffen, erzeugt, gemehrt imd höher geführt
worden sind die religiösen Güter, wie die Geschichte zeigt, fast immer
ausserhalb der Kirchen, meist ohne und noch öfters gegen sie, ihre
Gesetze und Kulte; aber der Verfall religiösen Lebens dagegen ist meist
verschuldet durch eben die Kirchen, ihre Ansprüche und ihr Ungenügen.
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1926. — 10 145


	Erziehung der Jugend zur Religion : 1. Teil

