
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 2

Artikel: Der "moralische Defekt", das Schuld- und Strafproblem in
psychanalytischer Beleuchtung : 1. Teil

Autor: Furrer, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schüler A wird 1., seiner intelligenten Veranlagung nach ist er der 2.
B 2.,
C 3.,
D 4.,
E 5.,
F 6.,

t) î? ï ï jî 4.

lì î î î » )¦> 1.

?J J? 3 J îî 3.

ïî 3 î J ; ; î 6.

îî : j j? 5.

Ein flüchtiger Blick auf die Tabelle lässt ohne weiteres darauf
schhessen, dass für die gegebenen 6 Fälle zwischen Intelligenz und
Schreibgeschwindigkeit eine gewisse Beziehung besteht. Vergessen
wir aber nicht, die Verhältnisse liegen hier allzu einfach. Wird der
Versuch auf 30, 100 und mehr ausgedehnt, was die Norm darstellt,
so kompliziert sich der Sachverhalt bis zur Verwirrtheit. Einzig die
Mathematik wird uns aus der Verlegenheit retten.

Ohne näher auf die Frage eintreten zu wollen ¦— sie findet sich in
den bezüglichen Lehrbüchern behandelt — möchten wir doch der
Vollständigkeit halber den mathematischen Ausdruck der allgemeinen
Lösung obigen Problems beifügen. Sei a der Rang des Schülers für die
Schreibgeschwindigkeit, b derjenige seiner Intelligenz, n die Anzahl
der Versuchspersonen, so wird der Korrelationskoeffizient ç nach
folgender Formel berechnet :

Q=\
6 V(« — bf
re(»2—1)

wobei der Wert für ç, wie leicht ersichtlich, sich innert der Grenzen
+ 1 und — 1 bewegt. (Schluss folgt)

Der „moralische Defekt", das Schuld- und
Strafproblem in psychanalytischer Beleuchtung.

Von A. Furrer,
Pädagog am kant. Kinderhaus zur Stephansburg, Zürich.

Unter dem „moralischen Defekt" verstehen wir in Anlehnung an
Bleuler1) jenes klinische Bild, das durch gänzliches Fehlen oder einen
so hochgradigen Mangel an moralischen Gefühlen bestimmt wird,
dass der Repräsentant dauernd als asozial oder antisozial gelten
muss. Jene Fälle dagegen, bei denen das gesellschaftswidrige Verhalten
auf der Basis einer Schizophrenie (Geisteskrankheit, die charakterisiert
ist durch Zerfall des Ichs) oder einer klassischen Gehirnkrankheit
beruht, scheiden dabei für uns aus.

Moralisch defekte Individuen stimmen darin miteinander überein,
dass ihnen die Fähigkeit der Triebbeherrschung und Trieb-
sublimierung, sowie das, was wir Gewissen nennen, in ausser-
gewöhnlichem Mass abgeht. Anderseits sehen wir, dass gesellschaftliche

Anpassung und soziales Wirken bei einem Menschen nur zustande

*) E. Bleuler: „Psychiatrie" 1918, Seite 447.

47



kommen, wenn die Fähigkeiten der Triebbeherrschung und Subli-
mierung und die Gewissensfunktion bis zu einem gewissen Grade
entwickelt sind. Wir dürfen demnach diese Fähigkeiten und das Gewissen
als Bedingungen der Moralität auffassen. Da aber die der sozialen
Anpassung und nicht dem Egoismus dienende Trieb- oder
Affektbeherrschung offenbar eine Funktion des Gewissens ist, haben wir uns
hier ausschliesslich noch mit den Begriffen „Sublimierung" und
„Gewissen" zu befassen.

Die Sublimierung.
Wir müssen uns zunächst damit abfinden, dass zur Stunde eine

eindeutige, endgültige Definition des Begriffes noch gar nicht gegeben
werden kann. Nach Freud1) verstehen wir darunter die Ablenkung
der Sexualtriebe (auterotische, orale, sadistisch-anale undgenital-
objekterotische Triebregungen) von ihren ursprünglichen Zielen
und Hinlenkung derselben auf sozial höher stehende,
nicht mehr sexuelle. — Pfister will nur „erhabene, ethisch
hochwertige Leistungen" mit dem Namen Sublimation bezeichnet wissen.2)
Da aber die Begriffe „erhaben" und „ethisch hochwertig" je nach der
Entwicklungsstufe eines Volkes und nach Rassen ganz verschiedenen
Inhalt haben, halten wir uns vielleicht doch besser an die anspruchslose

Formulierung Freuds und sagen: Sublimationen sind
gesellschaftsgerechte psychische Leistungen, deren Ziele
nicht mehr sexueller Natur sind, deren Stosskraft aber
der Sexualität entstammt.

Bei dieser Definition hält es aber schwer, die Grenzen der
Sublimierung gegen das Elementare hin abzustecken. Wir müssen dann
schon die bescheidenste Ablenkung eines Triebes von seinem
ursprünglichen Ziel als Sublimierung gelten lassen. Und wir werden
geneigt sein, die von Freud aufgeworfene Frage („Massenpsychologie
und Ich-Analyse" S. 131), ob wir die „zielgehemmten" Triebe, d.h.
die zärtlichen Gefühle und Strebungen auch als Sublimationen
anerkennen wollen, alsdann zu bejahen. Aber auch dann, wenn wir den
Ausgangspunkt der Sublimierung noch weiter ab vom Primitiven,
bzw. höher hinauf, verlegen, so müssen wir auf Grund alltäglicher
Beobachtungen zum Mindesten zugeben, dass Sublimierung niemals
eintritt, ohne dass jene früheste Zielablenkung, bzw. Zielhemmung,
vorausgegangen wäre, aus welcher die zärtliche (nicht mehr grob
triebhafte) Liebe hervorgeht3). Diese primäre Zielhemmung wäre
also die Grundbedingung der Sublimierung.

Unter welchen Bedingungen tritt nun die primäre Zielhemmung
überhaupt ein? Ursprünglich war es wohl der äussere Zwang, die
Not, welche das Lebewesen zur Triebzielhemmung und Ablenkung

Vgl. Freud: „Vorlesungen", 1918, Seite 11.
2) O. Pfister: „Die psychanalytisehe Methode", 1913, S. 265.
3) Man denke hier z. B. an tief- und hochstehende Tiere und vergleiche sie in bezug

auf ihr Liebesleben und ihre Sublimierungsfähigkeit. Sublimationen finden wir nur
bei denjenigen Tieren, die zärtlich lieben können.

48



drängte. Bei den höheren Säugetieren (z. B. Hunden) und beim
Menschen kommt ausser dem Zwang das Mass und die Art der Liebeszufuhr

als wesentliche Bedingung in Betracht. Je weniger zärtliche
Liebe einem kleinen Kind geschenkt wird, desto weniger wird es
geneigt sein, auf primitive Triebbefriedigungen zu verzichten und die
Libido Sexualenergie im weitesten Sinne) in gesellschaftsgerechte
Bahnen hineindrängen zu lassen. Da hingegen das in glücklichen
Verhältnissen aufwachsende Kind Liebe in reichem Masse erntet,
verzichtet es um so eher auf ursprüngliche Lustquellen, mit andern Worten:

primitive Triebregungen werden dadurch gehemmt.
Die Erfahrungen aus Säuglings- und Kleinkinderheimen zeigen

aber, dass eine noch so frühzeitig einsetzende und intensive Liebeszufuhr

dort keine Zielhemmung zustande bringen kann, wo nicht eine
fruchtbare Anlage dazu vorhanden ist. Die Sublimierung ist weiter
abhängig vom Stand und von der Artung der Intelligenz. Phantasiebegabten

Kindern z. B. fällt die Sublimierung leichter als phantasiearmen.

Dann kommt vor allem den Milieueinwirkungen für die
Entwicklung der Sublimierungsfähigkeit eine Bedeutung zu, die man
vom Standpunkt des praktischen Erziehers nicht hoch genug
einschätzen kann. Dies beweisen die Erfahrungen aus Kinderanalysen.

Das Gewissen.

Das Gewissen, diese selbstbeobachtende, selbstkritisierende,
wertende, verurteilende, triebabwehrende und imperative psychische
Instanz lernen wir beim Studium der Psychoneurosen als mächtigen,
manchmal nur zu mächtigen dynamischen Faktor kennen. Freud
bezeichnet das Gewissen als den Wächter des „Ichideals", jenes
Komplexes kultureller und ethischer Vorstellungen und Prinzipien
des Individuums, an welchem das aktuelle Ich gemessen wird. „Diesem
Ideal-Ich gilt nun die Selbstliebe, welche in der Kindheit das wirkliche
Ich genoss. Der Narzissmus (Selbstliebe) erscheint auf dieses neue
Ideal-Ich verschoben, welches sich wie das infantile im Besitz aller
wertvollen Vollkommenheiten befindet... Was der Mensch als sein
Ideal vor sich hin projiziert, ist nur der Ersatz für den verlorenen
Narzissmus seiner Kindheit, in der er sein eigenes Ideal war"1). — Dem
Gewissen falle die Aufgabe zu, über die Sicherung der narzisstischen
Befriedigung aus dem Ichideal zu wachen; in dieser Absicht beobachte

es das aktuelle Ich unausgesetzt und messe dieses am Ideal.
Der „Beobachtungswahn" enthülle die Entstehungsgeschichte des
Gewissens: „Die Anregung zur Bildung des Ichideals... war nämlich
von dem durch die Stimme (Gehörshalluzination) vermittelten
kritischen Einfluss der Eltern ausgegangen, an welche sich im Laufe der
Zeiten die Erzieher, Lehrer, und als unübersehbarer, unbestimmbarer
Schwärm alle anderen Personen des Milieus angeschlossen hatten (die
Mitmenschen, die öffentliche Meinung)." Die Institution des
Gewissens sei imGrund eine Verkörperung zunächst der elterlichen Kritik,

*) Freud : „Zur Einführung des Narzissrmis." S. 101 ff. Neurosenlehre, IV. Folge.
Schweiz. Pädagog.'Zeitschrift. 1926. — i AQ



in weiterer Folge der Kritik der Gesellschaft. Und die Auflehnung des
Beobachtungswahn-Kranken gegen diese zensorische Instanz rühre
daher, dass er sich von allen diesen Einflüssen, vom elterlichen
angefangen, ablösen wolle, die Liebe von ihnen zurückziehe.

Eine sehr lehrreiche Illustration zu dem eben Ausgeführten bietet
uns die Phobie eines 15jährigen Mädchens. Dieses fürchtete und hasste
einen bestimmten Spiegel. Es berichtet von ihm folgendes: „Der
Spiegel sieht ganz in mich hinein und weiss, was ich alles machte...
Er kommt mir vor wie ein Paar gerechte Augen, die mir zugeschaut
und den ganzen Tag gesehen hätten, was ich tat und trieb in der Stube
und was ich mit Mutti machte... Ich habe einen Respekt vor dem
Spiegel... Er ist Richter... Mit dem bösen Dreinschauen wollte er
mich strafen... Ich musste vom Spiegel weg, gerade wie wenn ich vor
einem Menschen ein schlechtes Gewissen gehabt hätte und ich ihm
nicht hätte in die Augen schauen können. Ich kann der Mutter auch
nicht in die Augen schauen..."

Wenn ich weiter verrate, dass zwischen Mutter und Tochter ein
äusserst gespanntes Verhältnis bestand, wird man sofort merken, dass
dieses Mädchen unbewusst im Spiegel die beobachtende, gerecht
urteilende, verbietende und strafende Mutter fürchtete und hasste. Es
ist aber auch leicht einzusehen, dass der Spiegel zugleich die Rolle des
Gewissens spielte. Das Mädchen projizierte sein Gewissen in den
Spiegel hinein, er war eine Objektivation des Gewissens geworden.
Wenn nun aber die Mutter und das Gewissen im selben Objekt (Symbol)

zur Deckung gelangen können, so will das wohl nichts anderes
besagen, als dass die Mutter und das Gewissen für die Tochter in einer
bestimmten Hinsicht identisch waren: Die ethischen Forderungen der
Mutter und des eigenen Gewissens deckten sich. Und wenn das Mädchen

sein Gewissen aus sich hinaus und in den Spiegel hinein
projizierte, der die Mutter bedeutete, so ist damit der Entstehungsprozess
des Gewissens sozusagen rückgängig gemacht : Das Gewissen ist dorthin

zurückgekehrt, woher es kam, in die Mutter hinein, oder: das
Gewissen ist wieder geworden, was es ursprünglich war: die kritisch
beobachtende, gebietende und verbietende Mutter, bzw. die moralische
Instanz der Mutter. Die Mutter, resp. deren moralische Forderungen
wurden ursprünglich ins Ich aufgenommen, die Mutter wurde „in-
trojiziert" und daraus das „Über-Ich" oder „Ichideal" gebildet,
wodurch eine Identifikation mit der Mutter zustande kam. Die Projektion

des Gewissens in den Spiegel war offenbar ein Versuch, den Intro-
jektionsvorgang rückgängig zu machen, um die frühere Distanz und
Unabhängigkeit von der unangenehmen zensorischen Instanz wieder
zu gewinnen, ja um diese bekämpfen und womöglich ausschalten zu
können.

Wir merken nun auch, dass wir in der „Stimme" des Gewissens
eigentlich immer noch die Stimme der Eltern und anderer geliebter

Personen vernehmen, die einmal bestimmenden Einfluss auf uns
gewannen oder noch ausüben. Und es wird uns klar, dass die Macht
des Gewissens um so stärker sein muss, je intensiver und
50



dauerhafter wir diesen Menschen in Liebe verbunden
sind, bzw. je stärker das Ichideal mit Liebe besetzt ist.

Unsere Einsicht in die Psychologie des Gewissens würde bedeutend
gewinnen, wenn wir jetzt auch über das Wesen imd die Herkunft des
Schuldgefühls Klarheit bekommen könnten. Wir wissen bis jetzt
sehr wenig darüber. So viel ist aber sicher, dass das Schuldgefühl den
wesentlichen affektiven Bestandteil des Gewissens ausmacht. Ja,
man könnte sogar kurzweg behaupten, das Schuldgefühl sei identisch
mit dem Gewissensaffekt, erweist sich doch bei genauerem Zusehen
der affektive Charakter jener Gewissensregungen, in denen sich noch
ein andersartiges Gefühl zu äussern scheint (z. B. Pflichtgefühl,
Verantwortlichkeitsgefühl), auch als Schuldgefühl; dieses bezieht sich
dann meist auf die Zukunft und auf ganz bestimmte soziale
Verbindlichkeiten und bestimmte Personen.

Der Ursprung des Schuldgefühls, bzw. Schuldbewusstseins, ist
nicht aufgedeckt durch die den Psychanalytikern bekannte Formel,
das Schuldgefühl stamme aus dem „Oedipus-Konflikt" (Konflikt
wegen des geheimen Wunsches, den einen Elternteil zu beseitigen,
um den andern ganz besitzen zu können). Wir sehen zunächst
bloss, dass die Oedipussituation die äusseren Voraussetzungen für
das Entstehen von Schuldgefühl schafft; welches sind aber die
innern?

Wenn gesagt wurde, das Schuldgefühl sei ursprünglich nur Angst
vor Strafe gewesen, so ist das unrichtig, zum mindesten nur bedingt
richtig. Der gemeinste, gewissenloseste Verbrecher kann Angst vor
Strafe empfinden; aber Schuldgefühle hat er darum nicht, sonst wäre
er nicht gewissenlos. Straffurcht verwandelt sich nur dann in Schuldgefühl,

wenn zwischen der gestraften und strafenden Person eine
Liebesbindung besteht. Diese Bedingung ist eine conditio sine qua
non für die Entstehung des Schuldgefühls.

Freilich finden wir immer Angst im Schuldgefühl; aber diese Angst
ist etwas ganz anderes als Straffurcht. Sehen wir von der letzteren ab
und analysieren wir das wirkliche Schuldgefühl, so stossen wir
zunächst auf Angst vor drohendem Liebesverlust : Ich fürchte,
die von mir gehebten Personen könnten unzufrieden sein mit mir und
ihre Liebe von mir zurückziehen. — Sodann treffen wir im Schuldgefühl

Trauerschmerz an: Ich traure wegen des eingetretenen oder
mit Sicherheit zu erwartenden Liebesverlustes. — Endlich finden wir
im Schuldgefühl Mitleid mit den geliebten Personen, denen ich durch
eine begangene oder beabsichtigte Handlung Schmerz zufügte oder
zufügen könnte1).

*) Der Angstcharakter des Schuldaffektes drängt sich unserer Empfindung so
stark auf, dass es verständlich erscheint, wenn von anderer Seite das Schuldgefühl
einfach als Gewissensangst bezeichnet wurde. Die Analyse des Schuldgefühls zeigt
aber, dass „Schuldgefühl" und „Gewissensangst" nicht völlig kongruente Begriffe sind.
Wenn sich die Angst im Schuldgefühl bis zur Verdunkelung und Verdeckung der
andern Schuldgefühlkomponenten bemerkbar macht, so kommt das daher, dass die
echte Gewissensangst, die ohnehin immer zu dominieren scheint, häufig noch eine

51



Aus dem Gesagten ergibt sich, dass keine dieser
Schuldgefühlkomponenten denkbar ist ohne Liebesfähigkeit; denn ohne diese
letztere entständen eben die nötigenden, Angst, Trauer und Mitleid
erzeugenden Liebesbeziehungen gar nicht. Alle drei Komponenten
wurzeln in der Liebe zu den mir am nächsten stehenden Menschen.
Das Schuldgefühl ist ein Kind der Nächstenliebe („Nächstenliebe"

im engsten Sinne verstanden). Es ist das Unlustgefühl, welches
durch den Konflikt zwischen den gesellschaftsgerechten Forderungen
meiner Nächstenliebe und den Ansprüchen widersprechender Triebe
erzeugt wird.

Hier wird sich der Einwand erheben, dass, wenn wir Schuldgefühl
empfinden, wir meist von den erwähnten Gefühlsbeziehungen zu den
Eltern und andern geliebten Personen gar nichts bemerken. Allein,
abgesehen davon, dass diese assoziativen Beziehungen unbewusst
hergestellt werden können und tatsächlich sehr oft hergestellt werden,
was man in der psychanalytischen Praxis immer wieder sehen kann,
können nun an Stelle dieser direkten Beziehungen zu den Eltern usw.
entsprechende Beziehungen zum Ich-Ideal treten. Anschaulicher
ausgedrückt: So, wie ich mich als kleines Kind in meinen
Liebesbedürfnissen abhängig von meinen Eltern und damit an sie gebunden
und ihnen gegenüber verpflichtet fühlte, so fühle ich mich als
Erwachsener (libidinös) abhängig von meinem Ich-Ideal und daher
gerichtet und befehligt durch dessen Forderungen. Und so, wie ich
als Kind den in der Kritik, Verurteilung und Bestrafung zum
Ausdruck kommenden Liebesentzug der Eltern fürchtete und darob
trauerte und wie ich mit den Eltern wegen ihres Schmerzes Mitleid
fühlte, so reagiere ich als Erwachsener mit dem aus Liebesangst,

Trauer und Mitleid zusammengesetzten Schuldgefühl auf die
ablehnende und verurteilende Stellungnahme des Über-Ichs zu
meinem Real-Ich.

Zusammenfassend und den ersten Teil unserer Untersuchung
abschliessend, können wir jetzt sagen: Ohne Liebesfähigkeit gibt
es keine Sublimierung, entsteht kein Ich-Ideal, kein
Gewissen, kein Schuldgefühl und somit keine Moral.
Daraus ergibt sich ohne weiteres: Die angeborene hochgradige
Liebesunfähigkeit, das Unvermögen, zärtliche
„Objektbindungen" herzustellen, ist die konstitutionelle
Grundvoraussetzung des moralischen Defektes. (Schluss folgt)

enorme Verstärkung durch die gleichzeitig auftretende Triebreaktionsangst
erhält (Angst, mit der das egoistische und narzisstische Ich auf existenzgefährdende und
den Narzissmus kränkende Triebansprüche reagiert).

52


	Der "moralische Defekt", das Schuld- und Strafproblem in psychanalytischer Beleuchtung : 1. Teil

