
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 2

Artikel: Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf die Pädagogik :
2. Teil

Autor: Guyer, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-789114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-789114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*

Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf
die Pädagogik.

Von Dr. Walter Guyer.

II1)

Ich bin vielleicht allzulange bei allgemeinen Fragen verweilt. Aber
sie bildeten die Voraussetzung für das, was nun über das Erziehungs-
bewusstsein unserer Zeit zu sagen ist. Wir sind mit den Worten Keyserlings

mitten in das Problem hinein versetzt, das die moderne Geistes-

haltung der Pädagogik aufgibt. Selbstverwirklichung, absolute
Selbstbestimmung — wie verträgt sich das mit Erziehung, d. h. mit
Einwirkung einer Generation auf die nachfolgende nach einem bestimmten
Plan, auf ein bestimmtes Ziel hin Einserseits gewiss vorzüglich, denn
Selbstverwirklichung setzt voraus Selbstbetätigung, und nichts kann
die Erziehung mehr wünschen als diese ¦— anderseits aber schlecht

genug, denn ein von aussen gesetztes Ziel oder nur eine von aussen
kommende Einwirkung widerspricht der Selbstbestimmung.

Nun war zwar dieses Dilemma der Pädagogik nie erspart, denn
immer musste ja einmal der Erzieher den Zögling selbständig werden
lassen. Aber was früher nur Teilproblem oder Abschlussperiode der
Erziehung gewesen war, ist heute eine Grundfrage geworden. Die
Einstellung des modernen Menschen überhaupt und der Jugend im
Besondern zur erzieherischen Beeinflussung ist eine viel kritischere; in der
Anschauung des öffentlichen Lebens bedeutet Erziehung mehr ein
notwendiges Übel als eine selbstverständliche Notwendigkeit. In der
Jugend aber wirkt sich jene Einstellung als durchgängig grössere
Selbständigkeit, negativ oft als abweisende Haltung gegenüber jeder
aufdringlichen erzieherischen Beeinflussung aus. Auf jeden Fall ist heute
Erziehung eine ungleich grössere Kunst, ist die Seelenführung ein
ungleich schwierigeres Problem, stellt die fortwährende Beachtung der

Selbständigkeit des zu Erziehenden im Zwange des didaktischen
Sollens ungleich höhere Anforderungen an Selbstverleugnung und
Nervenkraft des Erziehers als in Zeiten, wo äussere Autorität und
unbedingte Ehrfurcht vor ihr Selbstverständlichkeiten waren. Wer diese

Spannung im erzieherischen Wechselverkehr nicht spürt, muss ent-

l) Siehe Januar-Nummer.

Schweiz. Pädag. Zeitschrift 1926. — 3 33



weder eine überragende Persönlichkeit sein oder eine höchst glückliche
Veranlagung zum Übersehen wichtiger Tatsachen besitzen.

Man sieht, dieses ganze Verhalten rüttelt stark an der uralten Frage
der Möglichkeit und der Macht der Erziehung, und auch diese Frage
ist nicht mehr nur eine blosse Schrulle einzelner Denker, die dafür Zeit
haben oder ein bloss theoretisches Teiiproblem.

Trotz alledem ist nun aber das Dasein der Pädagogik nichts weniger
als gefährdet. Es würde sich für sie um Sein oder Nichtsein handeln,
wenn sie ausserhalb der Grundhaltung der Zeit stünde. Es ist nun aber
zu betonen, dass es gerade das Erziehungsbewusstsein war, das mit
feinster Fühlung vor bald anderthalb Jahrhunderten die allgemeine
Schwenkung zum Subjektivismus erfasste, ja dass es ihn völlig begriff,
bevor er zur letzten Besinnung über sich selbst kam, dass es ihn in
klarer Konzeption gleichsam voraus nahm, ihn an seiner Wurzel fasste
und sich dadurch zu seinem unentbehrlichen Werkzeug machte. Für
die Erziehung selber aber, und das ist vor allem wichtig, bedeutete der
Umschwung eine tiefgehende Bereicherung; der Erziehungsgedanke
trat erst jetzt in seiner Vollständigkeit und Tiefe hervor, und wenn
also der Subjektivismus unsere Zeit auf der einen Seite unpädagogisch
machte, so hat er auf der andern die Erziehung erst so recht und fest
auf die Füsse gestellt.

Worin bestand nun aber für die Pädagogik jene Wendung? — Alle
erzieherischen Fragen und Wandlungen sind solche des Zieles und der
Methode. Man schreite nun rasch die Reihe der grossen pädagogischen
Ausgestaltungen unseres abendländischen Kulturkreises ab.

Da heisst es bei Piaton im siebenten Buch seines „Staates": Es
wäre demnach die Bildung eine Kunst der Umkehrung der ganzen
Seele (aus dem Bereich des Werdenden zum wahrhaft Seienden, von
den blossen Dingen zu den Ideen, vom Empfinden zum reinen Denken).
Also ein Umkehren, Umwenden des ganzen Menschen zu einem Ziel,
das ihm von aussen gesetzt wird, das eine Abstraktion von seinem
Wesen voraussetzt, das vom naturhaften Fühlen und Wollen zum
vornherein absieht oder ihm entgegengesetzt ist. Ein
Erziehungsbewusstsein, bei dem zwar ein Ideal klar und hochaufgerichtet dasteht,
über dem aber der zu erziehende Mensch gänzlich in den Hintergrund
tritt, bei dem es eine Besinnung auf das besondere, individuelle Leben,
vor allem auf das kindliche Wesen nicht gibt. Im christlichen Mittelalter

tritt dann an Stelle der platonischen, immerhin diesseitigen
Ideenwelt der transzendente Gottesstaat, also ein noch strafferer
Hinblick auf ein noch ferneres Ziel, eine noch bewusstere Verneinung
34



alles dessen, was bloss Mensch und menschlich ist. — Es folgt die Zeit
der Entdeckungen, der Mathematik und der Naturwissenschaft. Das
Ziel steigt herab ins Diesseits, aber es bleibt noch ausserhalb des
Menschen. Naturerkenntnis wird das erste Bildungsmittel. Der Mensch
soll aufnehmen, in sich einspazieren lassen die äussere Welt in ihrem
ganzen Umkreis. Dem Lehrjungen gebührt stillzusitzen und
zuzuhören, befiehlt Ratich. Comenius verkündet seine „didactica magna"
als eine Kunst, alle alles zu lehren, wobei der Nachdruck ebenso sehr
auf dem alle, wie auf dem alles liegt. Man ist zwar dem Menschen näher
gekommen, indem man ihn mit der ihn umgebenden Welt bekannt
machen will, man benötigt auch eine bestimmte und ausgebaute
Methode für die Vermittlung aller Dinge an alle Kinder; aber was
können diese dabei anderes sein als unbeschriebene Tafeln, die
vollzuschreiben, als leere Gefässe, die zu füllen sind?

Erst jetzt tritt die grosse Wendung ein, aus der wir den Subjektivismus

erstehen sahen. Das menschliche Bewusstsein kehrt sich auf
sich selbst zurück. Rousseau hat das Signal zur grossen Besinnung auf
das gegeben, was der Natur des Menschen gemäss ist, was eine
naturgemässe Erziehung bedeutet, was es heisst, dass der Mensch mit seinem

ganzen Leben, mit seiner Innenwelt und seiner Eigenart den äussern
Einwirkungen, auf die allein es die bisherige Pädagogik abgesehen
hatte, gegenüber und entgegen steht und dass man ihn nicht um
eines äussern ihm fremden Zieles willen, sondern um seiner selbst
willen bildet. Gleichzeitig mit Kant, der die menschliche Erkenntnis
auf die Formen unserer Anschauung und unseres Denkens zurückführt,

kommt der Mann, der zum ersten Male es versucht, die Pädagogik

aus der Organisation des körperlichen, geistigen und seelischen
Menschen abzuleiten: Pestalozzi. Nicht mehr darum handelt es sich
für ihn, dass durch die Bildungsmittel eine äussere Welt in das Kind
eingeführt wird, sondern „sie lassen das Kind in der ganzen
Selbständigkeit seines Wesens und legen weder etwas in dasselbe hinein,
das nicht in ihm ist, noch dringen sie den ihm einwohnenden Anlagen
und Kräften eine willkürliche, auf einen einseitigen Zweck berechnete
Richtung auf." (Ansichten und Erfahrungen Einl. § 42.) Erziehung
bedeutet darum für Pestalozzi nichts anderes als „die allgemeine
Emporbildung der innern Kräfte der Menschennatur'* (Abendstunde,
Aphor. 45), und die Bildungsmittel sind „die Darstellung der innern
Tätigkeit und des innern Lebens selbst" (Ansichten und Erfahrungen
Einl. § 42).

Damit hat Pestalozzi das Erziehungsbewusstsein in denjenigen

35



Blickpunkt oder Brennpunkt erhoben, von dem aus alle fernere
Überlegung, alles spätere erzieherische Denken ausstrahlte und aus dem es

nicht mehr hinausrücken darf, wenn es echt erzieherisch bleiben will.
Pestalozzi hat die Pädagogik des Zieles und der Methode zu der der
psychologischen Besinnung gemacht, an der keine moderne
Erziehungstheorie mehr vorbei kommt. Jeder Fortschritt seit Pestalozzi
beruht in vertiefter psychologischer Fundierung, und je moderner eine
Pädagogik ist, desto mehr stellt sie in den Vordergrund diese
Besinnung auf den Menschen, ob nun das Ziel ein mehr individualistisches
oder in der Gemeinschaft liegendes sei. Selbst wo die Notwendigkeit
eines absoluten Zieles als erste Bedingung der Erziehung hingestellt
wird, beziehen sich Absolutheit und Ziel doch immer nur auf die
formale Notwendigkeit der Entfaltung des Subjekts. So besteht bei
Häberlin (Wege und Irrwege der Erziehung, S. 50) das absolute Ziel
in der Befähigung des Zöglings zur vollkommenen Durchführung seiner
Lebensaufgabe. Für Prof. Lipps in Zürich soll die Erziehung „das
im Leben des Menschen begründete Wirken seiner Eigenart
entsprechend zu freiem, persönlichem Leben in der Gebundenheit an die
Gemeinschaft ausgestalten" (Schweiz. Lehrerzeitung Nr. 17/1925).

Das also ist das ebenso bedeutsame, wie merkwürdige pädagogische
Erbe des Subjektivismus. Ausgerechnet in dem Punkt fasste die
Erziehung den Subjektivismus, wo er seinem Wesen nach unpädagogisch
ist, nämlich in seinem Individualitäts- und Selbstverwirklichungsdrange,

und das gerade nahm sie von ihm, was ihn als Weltanschauung
unhaltbar macht, nämlich das restlose Bezogensein auf das Subjekt.

Aber alles hängt nun davon ab, wie dieses Bezogensein aufgefasst
wird, und hier liegt der Punkt, wo die Pädagogik entweder mit dem
Subjektivismus marschiert oder ihn überwindet. Es handelt sich für
sie darum, zu entscheiden zwischen blosser Ich-Bezogenheit und
zwischen Mensch-Bezogenheit. Das was wir psychologische
Besinnung nannten, geht auf den ganzen Menschen, d. h. auf den vollen
Bereich seines Daseins und führt damit über all das, was nur individuell

und subjektiv ist, hinaus zu den Beziehungen und Wesenheiten,
in denen Individualität und Menschentum wurzeln und ihr Dasein
erst gewinnen. Ich-Bezogenheit hingegen bedeutet gänzliches
Aufgehen im Individualitäts- und Selbstverwirklichungsdrang.

Es gibt nun eine Pädagogik, die den Subjektivismus in Reinkultur
vertritt, d. h. die nur die Ich-Bezogenheit kennt. Wir denken an jene
Bestrebungen und Versuche, die alle Erziehung nicht nur auf das Kind
beziehen, sondern sie auch von ihm ausgehen, durch es gestalten lassen

36



wollen. Dabei braucht diese freie Gestaltung nicht notwendig auf das
Individuum festgelegt zu sein, sondern sie kann auch ausgehen von
einer Art Kollektiv-Subjekt, von der Gemeinschaft. Immer aber
handelt es sich dabei um die restlose Auswirkung des Ich, um ein
Ausströmen im Gegensatz zum Aufnehmen, um ein Bestimmen an Stelle
des Bestimmtwerdens. Wir wollen anerkennen, dass diese radikal sub-

jektivistische Pädagogik ihre bedeutsame Mission hatte, dass sie zum
Vorstoss gegen jene Erziehung bestimmt war, die über dem Objekt,
dem Ziel, das Subjekt vergass. Man bedenke, was es im Angesicht der
alten Pädagogik hiess, einmal das Kind auf sich zu stellen, es sich
selber zu überlassen, es seiner natürlichen Betätigungsweise zu
überantworten.

Der subjektivistische Pädagoge sah, wie das Wesen des Kindes die
Betätigung selbst ist, und er leitete daraus die Forderung der
ungehemmten Selbstbetätigung ab. Er traf so mit der Erkenntnis der
psychologischen Besinnung zusammen, dass der Mensch von Grund
aus ein tätiges Wesen ist, und beide schreiten nun im Gleichschritt
einher, wenn sie verlangen, dass man die Ursache jedes erzieherischen
Misserfolges zuerst in der Hemmung oder Verunmöglichung der
Selbstbetätigung suche, dass man sich frage, ob man nicht die im Kinde
liegende natürliche Betätigung einer künstlichen, von aussen gesetzten
geopfert habe.

Der subjektivistische Pädagoge sah dann das Kind in seiner
Arbeitsweise, und er entdeckte die fundamentale Tatsache, dass es nichts
so gut erkennt, wie wenn es das Geschaute unmittelbar wieder
ausdrückt, mit der Hand, in der Zeichnung, Sprache oder sonst einer
Ausdrucksform. Die psychologische Besinnung kam wiederum von ihren
Überlegungen her zum gleichen Resultat. Pestalozzi schon hatte der
Natur des Kindes ihre Arbeitsweise abzulauschen versucht, er hatte
sich gefragt: wie schaut der Mensch an? Aber sein „Pulsgreifen", wie
er es nennt, war mehr Überlegung als Beobachten gewesen, und seine
mühevoll gewonnene Dreiheit von Form, Zahl und Name als
Grundbedingung einer vollkommen klaren Anschauung reicht nicht an die
Bedeutung jener Erkenntnis und deren pädagogische Anwendung
heran, die man das Arbeitsprinzip nennt und die eben darin besteht,
dass der Lernprozess nur dann vollständig ist, wenn zum Eindruck
nicht nur dessen Verarbeitung, etwa nach den Kriterien von Pestalozzi,

hinzutritt, sondern immer auch in irgendeiner Form der
Ausdruck, die Gestaltung.

Endlich fand der subjektivistisch gerichtete Pädagoge nicht nur
37



das dynamische Prinzip der psychologischen Besinnung, die
Selbstbetätigung und das Formale, das Arbeitsprinzip, sondern aus der Art
der Betätigung des Kindes ergaben sich ihm auch die Bildungsmittel
selbst, und wieder trifft er da mit der psychologischen Besinnung
zusammen und zwar mit der materialen, weil es sich jetzt um das
Stoffliche handelt. Es ist geradezu überraschend, wie in neuester Zeit
auf diesem Gebiete Neuland erarbeitet wurde. Ein Beispiel ist das
Turnen. Nicht mehr auf einem System schöner Körperhaltungen,
das sozusagen begrifflich festgelegt war, beruhen die modernen
Methoden der Körpererziehung, sondern auf den natürlichen Funktionen
des wunderbarsten aller Organismen; nicht Haltung kann daher den
Inhalt der Turnübungen ausmachen, sondern Bewegung und immer
die Bewegung, die die Funktion des betreffenden Körperteils und sein
Zusammenspiel mit den andern Organen ausmacht. Und überall liefert
so die Beobachtung des Menschen und Kindes den Bildungsmitteln
eine Fülle neuen Inhalts und neuer Formen. Ein Elementarlehrer hat
heute überviel zu tun, wenn er in allen Fächern das fruchtbare Neue,
wie es auf der psychologischen Besinnung beruht, recht verarbeiten
und beherrschen will. Die Erzieherarbeit wird eine um so vielseitigere,
tiefgründigere, reichere, aber auch schwerere, je weiter vor die
psychologische Besinnung schreitet. Es gibt viel umzulernen und umzudenken,
um von einer Pädagogik, die den Menschen von aussen her packt, zu
der zu gelangen, die ihn in seinem natürlichen, aber unerschöpflichen
Lebensgrunde, also von innen her fasst. Die erste, mit logischen
Erwägungen an das Wunder des Lebens herantretende Pädagogik hat
den Vorteil, dass sie ein immer geltendes Schema aus feststehenden

Begriffen anwenden kann, dafür aber geht sie am Leben vorbei; die
andere hat den Nachteil, den Spruch des griechischen Weisen
fortwährend erfahren zu müssen : Der Seele Strassen schreitest du nimmer
aus und ob du gleich nach allen Richtungen gingest. Aber eben darum
ist sie ein reicher Acker, der desto mehr Frucht trägt, je mehr er
bearbeitet wird.

Bis dahin also konnten wir mit der subjektivistischen Pädagogik
gehen. Wollen wir auch noch anerkennen, wie wohltuend sie mit der
Erkenntnis wirkte, dass jede Entwicklungsstufe ihre besondere

Daseinsberechtigung hat und ihre eigene Pädagogik erfordert, und wie
sie damit der Kinderforschung wertvollste Aufgaben stellte. — Aber
es gilt nun dennoch, die psychologische Besinnung von ihr abzugrenzen

und zwar schon im Bereiche des Einzelsubjekts, das ja so recht
ihr Gebiet ist. Pestalozzi hatte die Bildungsmittel die Darstellung
38



der innern Tätigkeit genannt, d. h. jene innere Tätigkeit sollte nicht
einfach sich selbst überlassen sein, sondern gab sich mit ihrem Abbild
zugleich ein Vorbild. Die psychologische Besinnung nimmt also die
Formen subjektiven Verhaltens aus dem Menschen heraus und stellt
sie ihm als Bildungsgegenstand, als Forderung, als Norm gegenüber;
die subjektive Pädagogik hingegen belässt sie in ihrer blossen
Subjektivität, und es steht ganz im Gutfinden des Kindes, sie zu betätigen
oder nicht. Sie stellt es dem Kind aber auch anheim, wie es eine
Betätigung ausführen wolle; es braucht nicht den ganzen Arbeitsprozess
zu durchlaufen, es kann sehr wohl im unfertigen Anschauen, im
ungenauen Ausdruck eines ungenauen Eindrucks, in einem spielerischen
Basteln oder Kritzeln oder Kneten stecken bleiben. Die psychologische
Besinnung hingegen fordert unter allen Umständen den vollständigen
Ablauf des Arbeitsprozesses, stellt also auch hier dem Subjekt ein
Objekt, eine Norm gegenüber. Endlich, und das ist das bedenklichste,
geruht bei der subjektivistischen Pädagogik das Kind auch zu
entscheiden, ob es überhaupt etwas tun wolle, während die psychologische

Besinnung zwar die grösstmögliche Selbstbetätigung
veranlasst, nicht aber hier die Selbstbestimmung zulässt. Denn die grosse
Aufgabe der Pädagogik besteht darin, das Kind nicht bei sich selbst
stehen zu lassen, sondern es über sich selbst hinauszuführen. Sie

nimmt vom Subjekt entgegen, was irgend möglich ist, aber sie lässt
am Objekt nicht markten, und dieses Objekt ist schliesslich das Leben
in seiner ganzen grossen Unerbittlichkeit selbst. Vor ihm gilt das Subjekt

in all seiner interessanten aber blossen Zuständlichkeit nichts,
ihm bedeutet alles die Aufgabe, und die geht immer über das
Individuum hinaus. Das Leben braucht die Erziehung, damit sie den
Menschen vorbereite auf seine Wechselwirkung mit ihm, dem Leben
selbst; damit der Mensch hinausgelange über jene Stufe des Märchens,
wo sich alles nach seinem Wollen, seiner Auffassung gestaltet und
wandelt, wo er nur wie das Kind sich selbst hineinsieht in die
Dinge.

Die psychologische Besinnung also hat die schwere Aufgabe, weder
das Subjekt allein, noch das Objekt ausschliesslich herrschen zu lassen,
sondern zwischen Subjekt und Objekt zu vermitteln; sie soll dafür
sorgen, dass das im Individuum pulsierende Leben nicht unterbunden,
dass die im Kinde wirkende Gestaltungsfreude und Kraft nicht
zerbrochen wird unter der von aussen diktierten Notwendigkeit. Sie soll
es aber auch vermeiden, dass sie, bloss auf das Subjekt bedacht, dieses
nie zu objektiver Betrachtung und Gewöhnung erhebt, dass sie bloss

39



angewandte Psychologie oder experimentelle Pädagogik bleibe. Was
die Schule betrifft, so scheint es mir nun, dass wohl die Grundsätze der
Selbstbetätigung, des Arbeitsprinzips und der ständigen Bezugnahme
auf das Kind in der Theorie anerkannt werden, dass sich aber trotzdem

die Lehrer im grossen und ganzen in die zwei Lager, entweder der

subjektivistischen oder der sogen, alten Pädagogik verteilen. Man
denke etwa an den Aufaatzunterricht. Man sieht heute Lehrer, die nur
den freien, andere, die nur den besprochenen Aufsatz pflegen, viele
auch lassen beide Arten nebeneinander anfertigen, aber dabei ist der
eine gänzlich frei, der andere gänzlich durchbesprochen; das rechte
Verhältnis von fördernder Anregung und Selbstbetätigung fehlt meist.
Es ergibt sich dann ein unhaltbarer qualitativer Unterschied zwischen

besprochenen und freien Aufsätzen; die einen, vorwiegend als Arbeit
des Lehrers, sind zu gut und zu unpersönlich; die andern, als freie
Schülerarbeiten, zu ungenügend und individuell. Dieselbe Schwierigkeit

geht durch den gesamten Unterricht hindurch, und die Lehrer
finden sich, wie gesagt, entweder unter der Ägide des Trichters oder
dann unter der der restlosen Freiheit zusammen. Dabei geraten die
letztern, die Modernen, angesichts ihrer Erfolge oft in die Lage des

Zauberlehrlings, wo er ausruft: Herr, die Not ist gross. Die ich rief,
die Geister, werd ich nun nicht los.

Und die andern, die Alten, sind der Gegenstand jener Anfeindungen,

die den Lehrer einen Verbrecher am Kind nennen; sie sind der
Sündenbock der Psychanalyse und das Schmähobjekt schulfeindlicher
Originale, besonders der spätem Künstler, deren Individualität durch
den Erzieher nicht berücksichtigt oder vergewaltigt worden war. —
Das Problem aber besteht fort, und es ist eines der wichtigsten der

ganzen Didaktik. Nur die gewissenhafteste psychologische Besinnung
kann über die Auffassung eines Ratich einerseits, des blossen
Subjektivismus anderseits hinaus führen und im Lernprozess Subjekt und
Objekt ins rechte Verhältnis setzen.

Ein Weiteres kommt endlich hinzu. Bleibt das Kind bei blosser
Ich-Bezogenheit stehen und sie liegt ihm schon darum nahe, weil es
sein Ich tatsächlich in alles hineinlegt, so gelangt es niemals zu jener
Distanz von ihnen, aus der die Ehrfurcht entspringt, die Goethe auch

vor dem verlangt, was um uns und unter uns ist. Ebenso wenig aber
führt jene Erziehung zur Ehrfurcht, die nur den Zwang des von aussen
kommenden Zieles kennt und das persönliche Leben, das Subjekt nicht
beachtet. Die rechte psychologische Besinnung also musste notwendig
auch Erziehung zur Ehrfurcht sein und also den Subjektivismus über-

40



winden helfen; denn die Ehrfurcht ist gerade das, was einer
subjektivistischen Einstellung fehlt.

Letztes Jahr ist ein Buch des Jenenser Pädagogen Peter Petersen
erschienen, betitelt „Allgemeine Erziehungswissenschaft" (Walter
de Gruyter & Co. 1924). Es will eine illusionsfreie Erziehungswissenschaft

vermitteln, und diese Illusionsfreiheit besteht darin, dass der
Mensch zum vornherein kein Einzelwesen sei, sondern nur vermöge
der Gemeinschaft und in ihr als Mensch existiere. Damit spricht Petersen

eine alte Wahrheit aus, die er auf Grund der psychologischen
Besinnung neu gewonnen hat. In der Tat ist diese Gebundenheit des
Menschen an die Gemeinschaft die zweite wichtige Tatsache, mit
deren Erkenntnis die psychologische Besinnung über den Subjektivismus

hinausreicht. Der Subjektivismus hatte zwar aus seiner eigenen
Haltung heraus die demokratische Idee und ihre Durchsetzung ge-
föidert, aber niemand wird behaupten wollen, dass damit etwa Staats-
bewusstsein und Gemeinschaftsgefühl gewachsen seien. Zweifellos hat
hier die Pädagogik von der psychologischen Besinnung aus die
Aufgabe, das Gemeinschaftsgefühl zu stärken, durch Gewöhnung in die
sittliche Norm jene Harmonie vorzubereiten, die man durch politische
Pakte herbeiführen will. Darum bedeuten auch die sogenannten
Gemeinschaftsschulen eine wertvolle Anregung für die Erziehung. —
Aber ein anderes ist es um die extreme Gemeinschaftslehre, ein anderes
bedeutet er., die Individualität im Zusammenbestehen und in Harmonie

mit der Gemeinschaft erblühen oder sie in der Gemeinschaft zu
Nichts aufgehen zu lassen. Nur im Gleichgewicht des Individuums mit
der Gemeinschaft kann sich der rechte Zustand herausbilden. Alles
Leben, alle Erziehung ist nichts anderes als die Wechselwirkung von
Individuum zu Umwelt, also auch zu Gemeinschaft und wieder zurück.
Die Gemeinschaft gibt die Anregung, aber die Ausgestaltung vollzieht
sich im Persönlichen. Höchste und massgebende Ausgestaltung in
Form von Gedanken und Normen kann daher nur von Individuen
ausgehen, die zwar durch die Gemeinschaft hindurch gingen, aber schliesslich

über ihr stehen. Die Bedeutung des Lehrers oder Erziehers kann
daher niemals durch eine Kindergemeinschaft ersetzt werden. Und
gerade die Wirkung einzelner Persönlichkeiten auf ganze Massen sollte
jene andere Erziehungsmacht wieder mehr zum Bewusstsein bringen,
die in der Suggestion liegt und die man heute über dem Grundsatz
„alles vom Kind aus" gänzlich zu vergessen scheint.— Auf eine Gefahr
der extremen Gemeinschaftstendenzen möchte ich noch hinweisen.
Man kann ruhig sagen, dass völlig homogene Gemeinschaften sich

41



wiederum zu Individuen zusammen schliessen, deren Gesamtwille in
seiner Auswirkung nur einen Subjektivismus höhern Grades darstellt
und im Zusammenprall mit andern Gemeinschaftswillen eben die
Katastrophen heraufbeschwört, unter deren einer wir alle noch zu
leiden haben.

Die Familie z. B., die man als kleinste allen andern Gemeinschaften
zugrundelegen will, erzieht auch nur dann zu wahrer Sittlichkeit,
wenn sie beständig über sich selbst hinausweist; es gibt keinen grossem
Feind wahrhafter Gemeinschaft als Familieninteresse und Familientradition.

Und auch die grössern und grössten Gemeinschaften können,
so sehr sie selbst mit zunehmender Grösse immer reichere Möglichkeiten

der Lebensentfaltung und letzten Selbständigkeit enthalten,
nicht auf sich und in sich beruhen, wenn sie nicht in blosse
Ich-Bezogenheit zurückfallen wollen.

Denn zuletzt sind auch sie bedingt. Individuum samt Umwelt und
Gemeinschaft sind verankert im letzten und höchsten Lebensgrunde.
Alle finden sie sich nur vor und zu einander in Beziehung gesetzt.
Allen ist Dasein und Leben gegeben, und all ihr Schaffen ist nicht
Schöpfung, sondern nur Entfaltung dieses gegebenen Lebens. Der
Subjektivismus lässt, wie wir sahen, das Bewusstwerden dieser
Bedingtheit von einem höchsten Leben so gut wie die Moral nur als
busche Zweckmässigkeiten oder als subjektive sittliche und religiöse
Vorstellungen und Gefühle gelten. Der psychologischen Besinnung
liegt diese höchste Abhängigkeit, dieser höchste Zusammenhang so

klar zutage wie die Beziehungen von Mensch zu Mensch und von
Mensch zu Umwelt. Religion ist darum in diesem Sinne auch nicht
Privatsache, sondern jene schlechthinige Abhängigkeit, die Schleiermacher

meinte. Nur dass sie freilich dem einen nicht so zum Bewusstsein

kommt wie dem andern und dass allerdings das religiöse Gefühl
darum eine rein individuelle Sache ist, weil es von jedem eben einzeln
gefühlt werden muss. Es gab Zeiten, wo zweifellos ein höchstes Leben
intensiver und allgemeiner empfunden wurde als heute, sogut wie

ganze Kultureinheiten ein ausgesprochenes Gemeinschaftsbewusstsein
besassen, andere ehrfurchtsvoll vor dem sie umgebenden Kosmos
standen. Es liegt auch auf der Hand, dass gerade ein subjektivistisches
Zeitalter, wie Keyserling es ausdrückt, den Gott im Ich sucht. Aber
damit, dass das religiöse Erlebnis selbst subjektiv ist, lässt sich die
Tatsache der Abhängigkeit nicht aus der Welt schaffen, und es gibt
nichts Törichteres, als Religion als Ganzes aus der Schule verbannen
zu wollen und sie durch eigens dazu Beamtete neben der übrigen Er-

42



ziehung lehren und vermitteln zu wollen, so weit sie nicht blosses
Wissen um religionsgeschichtliche Tatsachen sein soll. Religion ist das
Gebiet aller Erziehung, die auf der psychologischen Besinnung fusst.
Alles ernsthafte Wirken, also auch das erzieherische, geschieht im
Namen des höchsten Lebens, weil es ein Wirken an dem Leben ist, das

aus dem Urgründe stammt und weil es von dem Leben gewirkt wird,
das ebenso unmittelbar mit dem Urgrund zusammenhängt. Nur
verwechsle man Religion nicht mit religiöser Meinung und Vorstellung;
sie ist immer nur dadurch in Misskredit geraten, dass bestimmte
subjektive Erlebnisse allgemeine Geltung erlangen wollten. — Die grosse
Aufgabe von heute ist aber nun die, die Abhängigkeit aller Dinge und
selbst Gottes vom Ich umzukehren in die gegenseitige Abhängigkeit
von Mensch und Welt und in die Abhängigkeit beider von Gott. Damit
wäre dann auch die Ehrfurcht vor dem erreicht, was über uns ist, und
die blosse Ich-Bezogenheit des Subjekts würde sich verwandeln in die
Ehrfurcht vor dem Leben, das in uns wirkt und das uns gegeben ist.

Ich bin am Schluss msiner Ausführungen. — Umfang und Inhalt
des Themas gestatteten kein Eingehen auf pädagogische Teilprobleme.
Jede ernsthafte Prüfung pädagogischer Grundfragen ist verquickt
und verwurzelt mit den höchsten Fragen des Lebens selbst, und ich
konnte deshalb oft nicht aus der Allgemeinheit und Abstraktion des
Ganzen in das interessante Einzelne herabsteigen. Der Versuch schien
mir aber die Mühe zu lohnen, einmal die Stellung unserer gegenwärtigen
Pädagogik zu der Geisteshaltung klarzulegen, die meiner Ansicht nach
ein Grundzug unserer Zeit ist.

Die Anwendung Ton Mathematik auf Experimental¬
psychologie.

Von Dr. Hugo Heinis. Piivatdozent, Genf.

Sind tatsächlich Aussichten vorhanden, die mathematische oder,
was auf dasselbe herauskommt, mechanistische Denkweise zur
Erklärung der ungreifbaren psychischen Vorgänge in Anwendung zu
bringen

Die Frage mutet etwas metaphysisch an. Wir möchten sie aber
in aller UnVoreingenommenheit stellen und, soweit dies heute möglich

ist, durch Tatsachen zu belegen suchen. Dass es sich bei
nachfolgendem Lösungsversuche bloss um quantitative Beweisführung
handeln kann, liegt auf der Hand. Immerhin wird, um jeder
Zweideutigkeit zum vornherein zu begegnen, eine präzisere Problemstellung

tunlichst am Platze sein. Fragen wir also besser:

43


	Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf die Pädagogik : 2. Teil

