Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 36 (1926)

Heft: 2

Artikel: Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf die Padagogik :
2. Teill

Autor: Guyer, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-789114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-789114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf
die Pidagogik.
Von Dr. Walter Guyer.
1Y

Ich bin vielleicht allzulange bei allgemeinen Fragen verweilt. Aber
sie-bildeten die Voraussetzung fiir das, was nun iiber das Erziehungs-
bewusstsein unserer Zeit zu sagen ist. Wir sind mit den Worten Keyser-
lings mitten in das Problem hinein versetzt, das die moderne Geistes-
haltung der Padagogik aufgibt. Selbstverwirklichung, absolute Selbst-
bestimmung — wie vertragt sich das mit Erziehung, d. h. mit Ein-
wirkung einer Generation auf die nachfolgende nach einem bestimmten
Plan, auf ein bestimmtes Ziel hin? Einserseits gewiss vorziiglich, denn
Selbstverwirklichung setzt voraus Selbstbetatigung, und nichts kann
die Erziehung mehr wiinschen als diese — anderseits aber schlecht
genug, denn ein von aussen gesetztes Ziel oder nur eine von aussen
kommende Einwirkung widerspricht der Selbstbestimmung.

Nun war zwar dieses Dilemma der Padagogik nie erspart, denn
immer musste ja einmal der Erzieher den Zogling selbstandig werden
lassen. Aber was frither nur Teilproblem oder Abschlussperiode der Er-
ziehung gewesen war, ist heute eine Grundfrage geworden. Die Ein-
stellung des modernen Menschen iiberhaupt und der Jugend im Be-
sondern zur erzieherischen Beeinflussung ist eine viel kritischere; in der
Anschauung des 6ffentlichen Lebens bedeutet Erziehung mehr ein not-
wendiges Ubel als eine selbstverstandliche Notwendigkeit. In der Ju-
gend aber wirkt sich jene Einstellung als durchgéngig grossere Selb-
standigkeit, negativ oft als abweisende Haltung gegeniiber jeder auf-
dringlichen erzieherischen Beeinflussung aus. Auf jeden Fall ist heute
Erziehung eine ungleich grossere Kunst, ist die Seelenfithrung ein un-
gleich schwierigeres Problem, stellt die fortwahrende Beachtung der
Selbstandigkeit des zu Erziehenden im Zwange des didaktischen
Sollens ungleich hohere Anforderungen an Selbstverleugnung und
Nervenkraft des Erziehers als in Zeiten, wo dussere Autoritiat und un-
bedingte Ehrfurcht vor ihr Selbstverstandlichkeiten waren. Wer diese
Spannung im erzieherischen Wechselverkehr nicht spiirt, muss ent-

1) Siehe Januar-Nummer.

Schweiz, Pidag. Zeitschrift 1926, — 3 33



weder eine iiberragende Personlichkeit sein oder eine hochst gliickliche
Veranlagung zum Ubersehen wichtiger Tatsachen besitzen.

Man sieht, dieses ganze Verhalten riittelt stark an der uralten Frage
der Moglichkeit und der Macht der Erziehung, und auch diese Frage
ist nicht mehr nur eine blosse Schrulle einzelner Denker, die dafiir Zeit
haben oder ein bloss theoretisches Teilproblem.

Trotz alledem ist nun aber das Dasein der Padagogik nichts weniger
als gefahrdet. Es wiirde sich fiir sie um Sein oder Nichtsein handeln,
wenn sie ausserhalb der Grundhaltung der Zeit stiinde. Es ist nun aber
zu betonen, dass es gerade das Erziehungsbewusstsein war, das mit
feinster Fiithlung vor bald anderthalb Jahrhunderten die allgemeine
Schwenkung zum Subjektivismus erfasste, ja dass es ihn vollig begriff,
bevor er zur letzten Besinnung iiber sich selbst kam, dass es ihn in
klarer Konzeption gleichsam voraus nahm, ihn an seiner Wurzel fasste
und sich dadurch zu seinem unentbehrlichen Werkzeug machte. Fiir
die Erziehung selber aber, und das ist vor allem wichtig, bedeutete der
Umschwung eine tiefgehende Bereicherung; der Erziehungsgedanke
trat erst jetzt in seiner Vollstindigkeit und Tiefe hervor, und wenn
also der Subjektivismus unsere Zeit auf der einen Seite unpadagogisch
machte, so hat er auf der andern die Erziehung erst so recht und fest
auf die Fiisse gestellt.

Worin bestand nun aber fiir die Padagogik jene Wendung? — Alle
erzieherischen Fragen und Wandlungen sind solche des Zieles und der
Methode. Man schreite nun rasch die Reihe der grossen padagogischen
Ausgestaltungen unseres abendlandischen Kulturkreises ab.

Da heisst es bei Platon im siebenten Buch seines ,,Staates: Es
ware demnach die Bildung eine Kunst der Umkehrung der ganzen
Seele (aus dem Bereich des Werdenden zum wahrhaft Seienden, von
den blossen Dingen zu den Ideen, vom Empfinden zum reinen Denken).
Also ein Umkehren, Umwenden des ganzen Menschen zu einem Ziel,
das ihm von aussen gesetzt wird, das eine Abstraktion von seinem
Wesen voraussetzt, das vom naturhaften Fiihlen und Wollen zum
vornherein absieht oder ihm entgegengesetzt ist. Ein Erziehungs-
bewusstsein, bei dem zwar ein Ideal klar und hochaufgerichtet dasteht,
iiber dem aber der zu erziechende Mensch géanzlich in den Hintergrund
tritt, bei dem es eine Besinnung auf das besondere, individuelle Leben,
vor allem auf das kindliche Wesen nicht gibt. Im christlichen Mittel-
alter tritt dann an Stelle der platonischen, immerhin diesseitigen
Ideenwelt der transzendente Gottesstaat, also ein noch strafferer
Hinblick auf ein noch ferneres Ziel, eine noch bewusstere Verneinung

34



alles dessen, was bloss Mensch und menschlich ist. — Es folgt die Zeit
der Entdeckungen, der Mathematik und der Naturwissenschaft. Das
Ziel steigt herab ins Diesseits, aber es bleibt noch ausserhalb des
Menschen. Naturerkenntnis wird das erste Bildungsmittel. Der Mensch
soll aufnehmen, in sich einspazieren lassen die aussere Welt in ihrem
ganzen Umkreis. Dem Lehrjungen gebiihrt stillzusitzen und zuzu-
horen, befiehlt Ratich. Comenius verkiindet seine ,,didactica magna‘‘
als eine Kunst, alle alles zu lehren, wobei der Nachdruck ebenso sehr
auf dem alle, wie auf dem alles liegt. Man ist zwar dem Menschen néher
gekommen, indem man ihn mit der ihn umgebenden Welt bekannt
machen will, man benétigt auch eine bestimmte und ausgebaute
Methode fiir die Vermittlung aller Dinge an alle Kinder; aber was
konnen diese dabei anderes sein als unbeschriebene Tafeln, die vollzu-
schreiben, als leere Gefasse, die zu fiillen sind?

Erst jetzt tritt die grosse Wendung ein, aus der wir den Subjekti-
vismus erstehen sahen. Das menschliche Bewusstsein kehrt sich auf
sich selbst zuriick. Rousseau hat das Signal zur grossen Besinnung auf
das gegeben, was der Natur des Menschen gemiss ist, was eine natur-
geméasse Erziehung bedeutet, was es heisst, dass der Mensch mit seinem
ganzen Leben, mit seiner Innenwelt und seiner Eigenart den dussern
Einwirkungen, auf die allein es die bisherige Padagogik abgesehen
hatte, gegeniiber und entgegen steht und dass man ihn nicht um
eines dussern ihm fremden Zieles willen, sondern um seiner selbst
willen bildet. Gleichzeitig mit Kant, der die menschliche Erkenntnis
auf die Formen unserer Anschauung und unseres Denkens zuriick-
fithrt, kommt der Mann, der zum ersten Male es versucht, die Pada-
gogik aus der Organisation des korperlichen, geistigen und seelischen
Menschen abzuleiten: Pestalozzi. Nicht mehr darum handelt es sich
fiir ihn, dass durch die Bildungsmittel eine dussere Welt in das Kind
eingefithrt wird, sondern ,,sie lassen das Kind in der ganzen Selb-
standigkeit seines Wesens und legen weder etwas in dasselbe hinein,
das nicht in ihm ist, noch dringen sie den ihm einwohnenden Anlagen
und Kraften eine willkiirliche, auf einen einseitigen Zweck berechnete
Richtung auf.” (Ansichten und Erfahrungen Einl. § 42.) Erziehung
bedeutet darum fiir Pestalozzi nichts anderes als ,,die allgemeine
Emporbildung der innern Krifte der Menschennatur (Abendstunde,
Aphor. 45), und die Bildungsmittel sind ,,die Darstellung der innern
Tatigkeit und des innern Lebens selbst‘‘ (Ansichten und Erfahrungen
Einl. § 42).

Damit hat Pestalozzi das Erziehungsbewusstsein in denjenigen

35



Blickpunkt oder Brennpunkt erhoben, von dem aus alle fernere Uber-
legung, alles spatere erzieherische Denken ausstrahlte und aus dem es
nicht mehr hinausriicken darf, wenn es echt erzieherisch bleiben will.
Pestalozzi hat die Padagogik des Zieles und der Methode zu der der
psychologischen Besinnung gemacht, an der keine moderne Er-
ziehungstheorie mehr vorbei kommt. Jeder Fortschritt seit Pestalozzi
beruht in vertiefter psychologischer Fundierung, und je moderner eine
Padagogik ist, desto mehr stellt sie in den Vordergrund diese Be-
sinnung auf den Menschen, ob nun das Ziel ein mehr individualistisches
oder in der Gemeinschaft liegendes sei. Selbst wo die Notwendigkeit
eines absoluten Zieles als erste Bedingung der Erziehung hingestellt
wird, beziehen sich Absolutheit und Ziel doch immer nur auf die for-
male Notwendigkeit der Entfaltung des Subjekts. So besteht bei
Haberlin (Wege und Irrwege der Erziehung, S. 50) das absolute Ziel
in der Befahigung des Zoglings zur vollkommenen Durchfiihrung seiner
Lebensaufgabe. Fiir Prof. Lipps in Ziirich soll die Erziehung ,,das
im Leben des Menschen begriindete Wirken seiner Eigenart ent-
sprechend zu freiem, personlichem Leben in der Gebundenheit an die
Gemeinschaft ausgestalten® (Schweiz. Lehrerzeitung Nr. 17/1925).

Das also ist das ebenso bedeutsame, wie merkwiirdige padagogische
Erbe des Subjektivismus. Ausgerechnet in dem Punkt fasste die Er-
ziehung den Subjektivismus, wo er seinem Wesen nach unpadagogisch
ist, ndmlich in seinem Individualitdts- und Selbstverwirklichungs-
drange, und das gerade nahm sie von ihm, was ihn als Weltanschauung
unhaltbar macht, namlich das restlose Bezogensein auf das Subjekt.

Aber alles hangt nun davon ab, wie dieses Bezogensein aufgefasst
wird, und hier liegt der Punkt, wo die Padagogik entweder mit dem
Subjektivismus marschiert oder ihn iiberwindet. Es handelt sich fiir
sie darum, zu entscheiden zwischen blosser Ich-Bezogenheit und
zwischen Mensch-Bezogenheit. Das was wir psychologische Be-
sinnung nannten, geht auf den ganzen Menschen, d. h. auf den vollen
Bereich seines Daseins und fithrt damit iiber all das, was nur indivi-
duell und subjektiv ist, hinaus zu den Beziehungen und Wesenheiten,
in denen Individualitit und Menschentum wurzeln und ihr Dasein
erst gewinnen. Ich-Bezogenheit hingegen bedeutet ganzliches
Aufgehen im Individualitats- und Selbstverwirklichungsdrang.

Es gibt nun eine Padagogik, die den Subjektivismus in Reinkultur
vertritt, d. h. die nur die Ich-Bezogenheit kennt. Wir denken an jene
Bestrebungen und Versuche, die alle Erziehung nicht nur auf das Kind
beziehen, sondern sie auch von ihm ausgehen, durch es gestalten lassen

36



wollen. Dabei braucht diese freie Gestaltung nicht notwendig auf das
Individuum festgelegt zu sein, sondern sie kann auch ausgehen von
einer Art Kollektiv-Subjekt, von der Gemeinschaft. Immer aber
handelt es sich dabei um die restlose Auswirkung des Ich, um ein Aus-
stromen im Gegensatz zum Aufnehmen, um ein Bestimmen an Stelle
des Bestimmtwerdens. Wir wollen anerkennen, dass diese radikal sub-
jektivistische Padagogik ihre bedeutsame Mission hatte, dass sie zum
Vorstoss gegen jene Erziehung bestimmt war, die iiber dem Objekt,
dem Ziel, das Subjekt vergass. Man bedenke, was es im Angesicht der
alten Padagogik hiess, einmal das Kind auf sich zu stellen, es sich
selber zu iiberlassen, es seiner natiirlichen Betdtigungsweise zu iiber-
antworten.

Der subjektivistische Padagoge sah, wie das Wesen des Kindes die
Betatigung selbst ist, und er leitete daraus die Forderung der unge-
hemmten Selbstbetatigung ab. Er traf so mit der Erkenntnis der
psychologischen Besinnung zusammen, dass der Mensch von Grund
aus ein tatiges Wesen ist, und beide schreiten nun im Gleichschritt
einher, wenn sie verlangen, dass man die Ursache jedes erzieherischen
Misserfolges zuerst in der Hemmung oder Verunmoglichung der Selbst-
betatigung suche, dass man sich frage, ob man nicht die im Kinde
liegende natiirliche Betatigung einer kiinstlichen, von aussen gesetzten
geopfert habe.

Der subjektivistische Padagoge sah dann das Kind in seiner Ar-
beitsweise, und er entdeckte die fundamentale Tatsache, dass es nichts
so gut erkennt, wie wenn es das Geschaute unmittelbar wieder aus-
driickt, mit der Hand, in der Zeichnung, Sprache oder sonst einer Aus-
drucksform. Die psychologische Besinnung kam wiederum von ihren
Uberlegungen her zum gleichen Resultat. Pestalozzi schon hatte der
Natur des Kindes ihre Arbeitsweise abzulauschen versucht, er hatte
sich gefragt: wie schaut der Mensch an? Aber sein ,,Pulsgreifen’’, wie
er es nennt, war mehr Uberlegung als Beobachten gewesen, und seine
miihevoll gewonnene Dreiheit von Form, Zahl und Name als Grund-
bedingung einer vollkommen klaren Anschauung reicht nicht an die
Bedeutung jener Erkenntnis und deren padagogische Anwendung
heran, die man das Arbeitsprinzip nennt und die eben darin besteht,
dass der Lernprozess nur dann vollstandig ist, wenn zum Eindruck
nicht nur dessen Verarbeitung, etwa nach den Kriterien von Pesta-
lozzi, hinzutritt, sondern immer auch in irgendeiner Form der Aus-
druck, die Gestaltung.

Endlich fand der subjektivistisch gerichtete Padagoge nicht nur

37



das dynamische Prinzip der psychologischen Besinnung, die Selbst-
betdtigung und das Formale, das Arbeitsprinzip, sondern aus der Art
der Betatigung des Kindes ergaben sich ihm auch die Bildungsmittel
selbst, und wieder trifft er da mit der psychologischen Besinnung zu-
sammen und zwar mit der materialen, weil es sich jetzt um das
Stoffliche handelt. Es ist geradezu iiberraschend, wie in neuester Zeit
auf diesem Gebiete Neuland erarbeitet wurde. Ein Beispiel ist das
Turnen. Nicht mehr auf einem System schoner Korperhaltungen,
das sozusagen begrifflich festgelegt war, beruhen die modernen Me-
thoden der Korpererziehung, sondern auf den natiirlichen Funktionen
des wunderbarsten aller Organismen; nicht Haltung kann daher den
Inhalt der Turniibungen ausmachen, sondern Bewegung und immer
die Bewegung, die die Funktion des betreffenden Korperteils und sein
Zusammenspiel mit den andern Organen ausmacht. Und iiberall liefert
so die Beobachtung des Menschen und Kindes den Bildungsmitteln
eine Fiille neuen Inhalts und neuer Formen. Ein Elementarlehrer hat
heute iiberviel zu tun, wenn er in allen Fachern das fruchtbare Neue,
wie es auf der psychologischen Besinnung beruht, recht verarbeiten
und beherrschen will. Die Erzieherarbeit wird eine um so vielseitigere,
tiefgriindigere, reichere, aber auch schwerere, je weiter vor die psycho-
logische Besinnung schreitet. Es gibt viel umzulernen und umzudenken,
um von einer Padagogik, die den Menschen von aussen her packt, zu
der zu gelangen, die ihn ia seinem natiirlichen, aber unerschépflichen
Lebensgrunde, also von innen her fasst. Die erste, mit logischen Er-
wagungen an das Wunder des Lebens herantretende Piadagogik hat
den Vorteil, dass sie ein immer geltendes Schema aus feststehenden
Begriffen anwenden kann, dafiir aber geht sie am Leben vorbei; die
andere hat den Nachteil, den Spruch des griechischen Weisen fort-
wahrend erfahren zu miissen: Der Seele Strassen schreitest du nimmer
aus und ob du gleich nach allen Richtungen gingest. Aber eben darum
ist sie ein reicher Acker, der desto mehr Frucht tragt, je mehr er be-
arbeitet wird.

Bis dahin also konnten wir mit der subjektivistischen Padagogik
gehen. Wollen wir auch noch anerkennen, wie wohltuend sie mit der
Erkenntnis wirkte, dass jede Entwicklungsstufe ihre besondere Da-
seinsberechtigung hat und ihre eigene Padagogik erfordert, und wie
sie damit der Kinderforschung wertvollste Aufgaben stellte. — Aber
es gilt nun dennoch, die psychologische Besinnung von ihr abzugren-
zen und zwar schon im Bereiche des Einzelsubjekts, das ja so recht
ihr Gebiet ist. Pestalozzi hatte die Bildungsmittel die Darstellung

38



der innern Tatigkeit genannt, d. h. jene innere Tatigkeit sollte nicht
einfach sich selbst iiberlassen sein, sondern gab sich mit ihrem Abbild
zugleich ein Vorbild. Die psychologische Besinnung nimmt also die
Formen subjektiven Verhaltens aus dem Menschen heraus und stellt
sie ihm als Bildungsgegenstand, als Forderung, als Norm gegeniiber;
die subjektive Padagogik hingegen belédsst sie in ihrer blossen Sub-
jektivitét, und es steht ganz im Gutfinden des Kindes, sie zu betéatigen
oder nicht. Sie stellt es dem Kind aber auch anheim, wie es eine Be-
tatigung ausfiihren wolle; es braucht nicht den ganzen Arbeitsprozess
zu durchlaufen, es kann sehr wohl im unfertigen Anschauen, im unge-
nauen Ausdruck eines ungenauen Eindrucks, in einem spielerischen
Basteln oder Kritzeln oder Kneten stecken bleiben. Die psychologische
Besinnung hingegen fordert unter allen Umstanden den vollstandigen
Ablauf des Arbeitsprozesses, stellt also auch hier dem Subjekt ein Ob-
jekt, eine Norm gegeniiber. Endlich, und das ist das bedenklichste,
geruht bei der subjektivistischen Padagogik das Kind auch zu ent-
scheiden, ob es iiberhaupt etwas tun wolle, wahrend die psycholo-
gische Besinnung zwar die grosstmogliche Selbstbetatigung wver-
anlasst, nicht aber hier die Selbstbestimmung zuléasst. Denn die grosse
Aufgabe der Pidagogik besteht darin, das Kind nicht bei sich selbst
stehen zu lassen, sondern es iiber sich selbst hinauszufiihren. Sie
nimmt vom Subjekt entgegen, was irgend moglich ist, aber sie lasst
am Objekt nicht markten, und dieses Objekt ist schliesslich das Leben
in seiner ganzen grossen Unerbittlichkeit selbst. Vor ihm gilt das Sub-
jekt in all seiner interessanten aber blossen Zustandlichkeit nichts,
ihm bedeutet alles die Aufgabe, und die geht immer iiber das Indi-
viduum hinaus. Das Leben braucht die Erziehung, damit sie den
Menschen vorbereite auf seine Wechselwirkung mit ihm, dem Leben
selbst; damit der Mensch hinausgelange iiber jene Stufe des Marchens,
wo sich alles nach seinem Wollen, seiner Auffassung gestaltet und
wandelt, wo er nur wie das Kind sich selbst hineinsieht in die
Dinge.

Die psychologische Besinnung also hat die schwere Aufgabe, weder
das Subjekt allein, noch das Objekt ausschliesslich herrschen zu lassen,
sondern zwischen Subjekt und Objekt zu vermitteln; sie soll dafiir
sorgen, dass das im Individuum pulsierende Leben nicht unterbunden,
dass die im Kinde wirkende Gestaltungsfreude und Kraft nicht zer-
brochen wird unter der von aussen diktierten Notwendigkeit. Sie soll
es aber auch vermeiden, dass sie, bloss auf das Subjekt bedacht, dieses
nie zu objektiver Betrachtung und Gewohnung erhebt, dass sie bloss

39



angewandte Psychologie oder experimentelle Padagogik bleibe. Was
die Schule betrifft, so scheint es mir nun, dass wohl die Grundsatze der
Selbstbetatigung, des Arbeitsprinzips und der standigen Bezugnahme
auf das Kind in der Theorie anerkannt werden, dass sich aber trotz-
dem die Lehrer im grossen und ganzen in die zwei Lager, entweder der
subjektivistischen oder der sogen. alten Padagogik verteilen. Man
denke etwa an den Aufsatzunterricht. Man sieht heute Lehrer, die nur
den freien, andere, die nur den besprochenen Aufsatz pflegen, viele
auch lassen beide Arten nebeneinander anfertigen, aber dabei ist der
eine ganzlich frei, der andere ganzlich durchbesprochen; das rechte
Verhaltnis von fordernder Anregung und Selbstbetatigung fehlt meist.
Es ergibt sich dann ein unhaltbarer qualitativer Unterschied zwischen
besprochenen und freien Aufsatzen; die einen, vorwiegend als Arbeit
des Lehrers, sind zu gut und zu unpersénlich; die andern, als freie
Schiilerarbeiten, zu ungeniigend und individuell. Dieselbe Schwierig-
keit geht durch den gesamten Unterricht hindurch, und die Lehrer
finden sich, wie gesagt, entweder unter der Agide des Trichters oder
dann unter der der restlosen Freiheit zusammen. Dabei geraten die
letztern, die Modernen, angesichts ihrer Erfolge oft in die Lage des
Zauberlehrlings, wo er ausruft: Herr, die Not ist gross. Die ich rief,
die Geister, werd ich nun nicht los.

Und die andern, die Alten, sind der Gegenstand jener Anfeindun-
gen, die den Lehrer einen Verbrecher am Kind nennen; sie sind der
Siindenbock der Psychanalyse und das Schmahobjekt schulfeindlicher
Originale, besonders der spiatern Kiinstler, deren Individualitiat durch
den Erzieher nicht beriicksichtigt oder vergewaltigt worden war. —
Das Problem aber besteht fort, und es ist eines der wichtigsten der
ganzen Didaktik. Nur die gewissenhafteste psychologische Besinnung
kann iiber die Auffassung eines Ratich einerseits, des blossen Sub-
jektivismus anderseits hinaus fiihren und im Lernprozess Subjekt und
Objekt ins rechte Verhaltnis setzen.

Ein Weiteres kommt endlich hinzu. Bleibt das Kind bei blosser
Ich-Bezogenheit stehen wund sie liegt ihm schon darum nahe, weil es
sein Ich tatsachlich in alles hineinlegt, so gelangt es niemals zu jener
Distanz von ihnen, aus der die Ehrfurcht entspringt, die Goethe auch
vor dem verlangt, was um uns und unter uns ist. Ebenso wenig aber
fithrt jene Erziehung zur Ehrfurcht, die nur den Zwang des von aussen
kommenden Zieles kennt und das persénliche Leben, das Subjekt nicht
beachtet. Die rechte psychologische Besinnung also miisste notwendig
auch Erziehung zur Ehrfurcht sein und also den Subjektivismus iiber-

40



winden helfen; denn die Ehrfurcht ist gerade das, was einer subjekti-
vistischen Einstellung fehlt.

Letztes Jahr ist ein Buch des Jenenser Padagogen Peter Petersen
erschienen, betitelt , ,Allgemeine Erziehungswissenschaft (Walter
de Gruyter & Co. 1924). Es will eine illusionsfreie Erziehungswissen-
schaft vermitteln, und diese Illusionsfreiheit besteht darin, dass der
Mensch zum vornherein kein Einzelwesen sei, sondern nur vermoge
der Gemeinschaft und in ihr als Mensch existiere. Damit spricht Peter-
sen eine alte Wahrheit aus, die er auf Grund der psychologischen Be-
sinnung neu gewonnen hat. In der Tat ist diese Gebundenheit des
Menschen an die Gemeinschaft die zweite wichtige Tatsache, mit
deren Erkenntnis die psychologische Besinnung iiber den Subjektivis-
mus hinausreicht. Der Subjektivismus hatte zwar aus seiner eigenen
Haltung heraus die demokratische Idee und ihre Durchsetzung ge-
fo1dert, aber niemand wird behaupten wollen, dass damit etwa Staats-
bewusstsein und Gemeinschaftsgefiihl gewachsen seien. Zweifellos hat
hier die Padagogik von der psychologischen Besinnung aus die Auf-
gabe, das Gemeinschaftsgefiihl zu starken, durch Gewoéhnung in die
sittliche Norm jene Harmonie vorzubereiten, die man durch politische
Pakte herbeifiihren will. Darum bedeuten auch die sogenannten
Gemeinschaftsschulen eine wertvolle Anregung fiir die Erziehung. —
Aber ein anderes ist es um die extreme Gemeinschaftslehre, ein anderes
bedeutet es, die Individualitit im Zusammenbestehen und in Harmo-
nie mit der Gemeinschaft erbliithen oder sie in der Gemeinschaft zu
Nichts aufgehen zu lassen. Nur im Gleichgewicht des Individuums mit
der Gemeinschaft kann sich der rechte Zustand herausbilden. Alles
Leben, alle Erziehung ist nichts anderes als die Wechselwirkung von
Individuum zu Umwelt, also auch zu Gemeinschaft und wieder zuriick.
Die Gemeinschaft gibt die Anregung, aber die Ausgestaltung vollzieht -
sich im Personlichen. Hochste und massgebende Ausgestaltung in
Form von Gedanken und Normen kann daher nur von Individuen aus-
gehen, die zwar durch die Gemeinschaft hindurch gingen, aber schliess-
lich iiber ihr stehen. Die Bedeutung des Lehrers oder Erziehers kann
daher niemals durch eine Kindergemeinschaft ersetzt werden. Und
gerade die Wirkung einzelner Personlichkeiten auf ganze Massen sollte
jene andere Erziehungsmacht wieder mehr zum Bewusstsein bringen,
die in der Suggestion liegt und die man heute iiber dem Grundsatz
,;alles vom Kind aus* ganzlich zu vergessen scheint.— Auf eine Gefahr
der extremen Gemeinschaftstendenzen mdchte ich noch hinweisen.
Man kann ruhig sagen, dass vollig homogene Gemeinschaften sich

41



wiederum zu Individuen zusammen schliessen, deren Gesamtwille in
seiner Auswirkung nur einen Subjektivismus hohern Grades darstellt
und im Zusammenprall mit andern Gemeinschaftswillen eben die
Katastrophen heraufbeschwort, unter deren einer wir alle noch zu
leiden haben. :

Die Familie z. B., die man als kleinste allen andern Gemeinschaften
zugrundelegen will, erzieht auch nur dann zu wahrer Sittlichkeit,
wenn sie bestandig iiber sich selbst hinausweist; es gibt keinen grossern
Feind wahrhafter Gemeinschaft als Familieninteresse und Familien-
tradition. Und auch die gréssern und gréssten Gemeinschaften kénnen,
so sehr sie selbst mit zunehmender Grésse immer reichere Moglich-
keiten der Lebensentfaltung und letzten Selbstdndigkeit enthalten,
nicht auf sich und in sich beruhen, wenn sie nicht in blosse Ich-Be-
zogenheit zuriickfallen wollen.

Denn zuletzt sind auch sie bedingt. Individuum samt Umwelt und
Gemeinschaft sind verankert im letzten und hochsten Lebensgrunde.
Alle finden sie sich nur vor und zu einander in Beziehung gesetzt.
Allen ist Dasein und Leben gegeben, und all ihr Schaffen ist nicht
Schopfung, sondern nur Entfaltung dieses gegebenen Lebens. Der
Subjektivismus lasst, wie wir sahen, das Bewusstwerden dieser Be-
dingtheit von einem hochsten Leben so gut wie die Moral nur als
biische Zweckmassigkeiten oder als subjektive sittliche und religiose
Vorstellungen und Gefiihle gelten. Der psychologischen Besinnung
liegt diese hochste Abhéngigkeit, dieser hochste Zusammenhang so
klar zutage wie die Beziehungen von Mensch zu Mensch und von
Mensch zu Umwelt. Religion ist darum in diesem Sinne auch nicht
Privatsache, sondern jene schlechthinige Abhangigkeit, die Schleier-
macher meinte. Nur dass sie freilich dem einen nicht so zum Bewusst-
sein kommt wie dem andern und dass allerdings das religiose Gefiihl
darum eine rein individuelle Sache ist, weil es von jedem eben einzeln
gefiihlt werden muss. Es gab Zeiten, wo zweifellos ein héchstes Leben
intensiver und allgemeiner empfunden wurde als heute, sogut wie
ganze Kultureinheiten ein ausgesprochenes Gemeinschaftshewusstsein
besassen, andere ehrfurchtsvoll vor dem sie umgebenden Kosmos
standen. Es liegt auch auf der Hand, dass gerade ein subjektivistisches
Zeitalter, wie Keyserling es ausdriickt, den Gott im Ich sucht. Aber
damit, dass das religiose Erlebnis selbst subjektiv ist, lasst sich die
Tatsache der Abhingigkeit nicht aus der Welt schaffen, und es gibt
nichts Torichteres, als Religion als Ganzes aus der Schule verbannen
zu wollen und sie durch eigens dazu Beamtete neben der iibrigen Er-

42



zichung lehren und vermitteln zu wollen, so weit sie nicht blosses
Wissen um religionsgeschichtliche Tatsachen sein soll. Religion ist das
Gebiet aller Erziehung, die auf der psychologischen Besinnung fusst.
Alles ernsthafte Wirken, also auch das erzieherische, geschieht im
Namen des hochsten Lebens, weil es ein Wirken an dem Leben ist, das
aus dem Urgrunde stammt und weil es von dem Leben gewirkt wird,
das ebenso unmittelbar mit dem Urgrund zusammenhéngt. Nur ver-
wechsle man Religion nicht mit religiser Meinung und Vorstellung;
sie ist immer nur dadurch in Misskredit geraten, dass bestimmte sub-
jektive Erlebnisse allgemeine Geltung erlangen wollten. — Die grosse
Aufgabe von heute ist aber nun die, die Abhéngigkeit aller Dinge und
selbst Gottes vom Ich umzukehren in die gegenseitige Abhangigkeit
von Mensch und Welt und in die Abhéngigkeit beider von Gott. Damit
ware dann auch die Ehrfurcht vor dem erreicht, was iiber uns ist, und
die blosse Ich-Bezogenheit des Subjekts wiirde sich verwandeln in die
Ehrfurcht vor dem Leben, das in uns wirkt und das uns gegeben ist.

Ich bin am Schluss meiner Ausfithrungen. — Umfang und Inhalt
des Themas gestatteten kein Eingehen auf padagogische Teilprobleme.
Jede ernsthafte Priiffung padagogischer Grundfragen ist verquickt
und verwurzelt mit den héchsten Fragen des Lebens selbst, und ich
konnte deshalb oft nicht aus der Allgemeinheit und Abstraktion des
Ganzen in das interessante Einzelne herabsteigen. Der Versuch schien
mir aber die Miihe zu lohnen, einmal die Stellung unserer gegenwirtigen
Piadagogik zu der Geisteshaltung klarzulegen, die meiner Ansicht nach
ein Grundzug unserer Zeit ist.

Die Anwendung von Mathematik auf Experimental-
psychologie.

Von Dr. Hugo Heinis, Privatdozent, Genf.

Sind tatsédchlich Aussichten vorhanden, die mathematische oder,
was auf dasselbe herauskommt, mechanistische Denkweise zur Er-
klarung der ungreifbaren psychischen Vorginge in Anwendung zu
bringen ?

Die Frage mutet etwas metaphysisch an. Wir moéchten sie aber
in aller Unvoreingenommenheit stellen und, soweit dies heute mog-
lich ist, durch Tatsachen zu belegen suchen. Dass es sich bei nach-
folgendem Losungsversuche bloss um quantitative Beweisfithrung
handeln kann, liegt auf der Hand. Immerhin wird, um jeder Zwei-
deutigkeit zum vornherein zu begegnen, eine prizisere Problem-
stellung tunlichst am Platze sein. Fragen wir also besser:

43



	Der Subjektivismus unserer Zeit und sein Einfluss auf die Pädagogik : 2. Teil

