
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 6

Artikel: Gemeinschaft

Autor: Sidler, Martha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


warum in der Geschichte Machttrieb und Zerstörungstrieb unlösbar
verbunden sind.

Es gibt sog. Wilde, die nur denjenigen in die Zahl der reifen Männer
aufnehmen, der einen Feind erschlagen hat. Das römische Volk
bewilligte den Triumph nur dem Feldherrn, der 5000 Feinde getötet
hatte. Und Plinius rechnet Cäsar darum zu den ausserordentlichen
Menschen, weil er mehr Feinde — nach Plinius eine Million — getötet
hat als irgend ein Feldherr vor ihm. Unverkennbar haben wir dreimal
die gleiche Wertung: die Vernichtung wird zum Masstab der Kraft,
an dem die Leistung direkt abgelesen werden kann. Wie lässt sich diese
Wertung erklären? Für Völker mit einfachen Lebensformen gibt es nur
eine Möglichkeit Macht zu fühlen: den Sieg, und nur eine Möglichkeit
Kraft zu zeigen: den Kampf. Aber auch der Römer, dem durch Sitte
und Standesvorurteil alle Objekte des Handelns entzogen sind ausser
dem Staat und dem Krieg, blickt hypnotisch starr auf diese beiden
einzigen Ziele, die seiner Tatkraft geblieben sind; und es ist nur recht
und billig, dass er als den grössten Mann seiner Geschichte den grössten
Eroberer und grössten Vernichter bewundert. Wir bilden unser Urteil
unter anderen Voraussetzungen; wir zerlegen den Krieg in seine beiden
Komponenten: wo er den Opfersinn wachruft, gestehen wir ihm
erziehende und befreiende Wirkung zu, wo er dem Machtwillen dient,
erscheint er uns als der unerbittlichste, weil unersättlichste Feind der
Menschheit. Und da wir gesehen haben, wie leicht das Persönliche und
Schädliche, eben Macht- und Vernichtungstrieb die Oberhand gewinnt
über das Wertvolle, nämlich Heroismus und Opfersinn, kommen wir
auch auf diesem Wege zu einer Ablehnung des Krieges.

Müssen wir damit aber auf die höchste Kraftentfaltung des Einzelnen

verzichten? Wir glauben, dass die Erziehung des
Menschengeschlechtes eben diese Aufgabe hat, auch dem aussergewöhnlichen
Menschen Bahnen zu weisen, wo er wirken kann, ohne zu zerstören,
und wir sind überzeugt, dass Kraft und Opfersinn, wenn sie auf die
Gewalt verzichten, den Weg zum reinen, von keinem Blute befleckten
Ideal der Zukunft finden werden.

Solches und Ähnliches lesen wir aus unserm Cäsar. Und da uns diese
Einsichten nicht als Lehrmeinung aufgezwungen werden, sondern
durch den Mund der Ereignisse zu uns sprechen, ist zu hoffen, dass
auch dieses fremdartige Buch am Aufbau unseres inneren Menschen
Anteil haben kann.

Gemeinschaft.
Die Pädagogik nimmt dort, wo sie nicht todesdürr beharrt, die

Probleme der Zeit auf. Beunruhigend steht auch vor ihr die Frage
der Gemeinschaft. Für Grisebach1) fällt dieses Problem zusammen
mit demjenigen der wirklichen Bildung.

"¦) Eberhard Grisebach: Probleme der wirklichen Bildung. München 1923. Verlag

Ch. Kaiser.

174



In der Gegenüberstellung: ,,Bildung-Wissenschaft" legt er
vordenkend seine Auffassung dar. Mit der Frage: „Was ist Bildung?"
wird weder nach Merkmalsreihen, noch nach Definitionen des
Begriffes geforscht. Sie stieg — so meint Grisebach — aus der
Verwirrung des ganzen Wesens derjenigen, welche diese Zeit in
eigentätiger Entwicklung leben, denen die „Gewissheit der Wissenschaft"
problematisch geworden ist. Wissenschaft geht auf die Erkenntnis
des abgeschlossenen Seins. Bildung ist ein Werden, das nicht in der
Geschichte vergangen vorliegt. Wissenschaft, die um Bildung weiss,
meint verflossene Unveränderlichkeit. Bildung als Geschehen ragt
in die ungewisse Zukunft, die um emes unberechenbar Hinzukommenden

wülen ewig verborgen bleibt, ahes sicher fortschreitende Wissen
abbricht und in Frage stellt. Beide, Wissenschaft und Bildung,
bestehen. Beide sind sich widerstreitend, sind unvereinbar. Erst wenn
der Riss, der zwischen beiden klafft, unverkleistert erkannt ist, kann
die Frage nach der Bildung ernsthaft gestellt und damit die Möglichkeit

des Eintrittes in ihre Wirklichkeit gegeben werden.
Vergangenheit und Gegenwart, Wissenschaft und ungewisses

Fragen zerreisst unser Wesen und bedeutet zugleich seine polare Spannung.

Sie durchzieht das Leben vergangener Zeiten und Denker nicht
minder.

Rousseau besitzt in seiner Grundeinstellung die grösste Spannweite,

die je zwischen Wissenschaft und Bildung bestanden hat. Das
vernünftige Urteil bildet den einen, die irrationale Empfindung
seinen andern Pol. So weit die Kluft sich auftut, so schliesst sie
sich doch in seiner Auffassung der Identität von Geist und Natur.
Seine künstlerische Phantasie verebbt das lebendig unruhvolle Ge-

woge des Widerspruchs. Sein absoluter Individualismus glaubt der
Spannung mit dem ganz andern entraten zu können. Er tritt nicht
ins Ungewisse der wirklichen Bildung ein, er bleibt als harmonischeindeutiges

Ich bei einer selbstgewissen Wissenschaft. In seiner
Erziehungslehre wird ein Einzelner zur Vernünftigkeit und zum Lebens-
genuss erzogen. Wirklich Gebildete sind aus dieser Überspannung des
Subjektes nicht hervorgegangen.

Pestalozzi beachtet den Riss. Er lebt dem Augenblick und regt
wirkliche Bildung an. Er erfasst den Abstand zwischen Denkkraft
und Können. Der Hilfskraft der Wissenschaft steht bei ihm die reale
Bildung gegenüber, die der Kraft des Glaubens, des Denkens und des
Könnens bedarf. Der Widerspruch im menschlichen Wesen ist nicht
durch Identität aufgehoben. Als dialektische Spannung bildet er den
Ausgangspunkt, um in die Bildung einzuführen, wirkliche Gemeinschaft

zu stiften und die Kinder, um ihres Anrechtes willen, in der
Wirklichkeit zu erziehen. Geschieht bei Rousseau das Meiste dem Ich
zuliebe, so steht Pestalozzi im Dienste'des Du. Pestalozzi entging der
Aufklärung. Ihre Typen sind Verkünder definitiver Antworten,
universaler Wissenschaft. Bis in die letzte Zeit herrschten sie, ihrer
Selbstsicherheit und damit der Scheinbildung anheimgegeben. Alle
aber, die im Flusse der Entwicklung stehen, erfassen die Gebun-

175



denheit, gestehen ihr Nichtwissen im lebendigen Wirklichkeitsaugenblick,
sind gespannt in der ewigen Dialektik von Ich und Du. Sie

treten in die wirkliche Bildung ein. Ihnen erfüllt sie sich in der
Gemeinschaft.

Wo Menschen einstimmig ausgeglichen zusammenklingen, da
ist keine Gemeinschaft, da ist Phantasie am Werke, da ist Unwirk-
lichkeit. Eine Gruppe, eine Zweiheit von in wirklicher Gemeinschaft
stehenden Menschen kennzeichnet sich im Geständnis einer gemeinsamen

Frage und des möglichen Irrtums. In der Antwort auf die Frage,
in der Tat erhärtet sich Ungleichheit, ja Gebrochenheit und Missklang
der Gemeinschaft. Sie zerfällt nicht. Weil sie im Widerspruche lebt,
weil sie auf Grund des Risses in der Menschennatur, der Gegenwart
von Vergangenheit trennt, ohne eine dialektische Spannung nicht
in wirkliche Bildung träte. So ist Bildung zwischen zweien. Sie ist
nicht eine Gabe des Einen auf die Forderung des Andern hin. Sondern
auf der beunruhigenden Beziehung der beiden ist sie eine flüchtige
Mitte, in der sich beide doch nie völlig begegnen.

Die Lehrer stehen so im Brennpunkt des dialektischen Lebens.
Allein befinden sie sich in einer Verlegenheit, deren sie sich tief
bewusst sein sollten. Zur Verwirklichung der von ihnen aufgewiesenen
Möglichkeiten bedürfen sie eines Partners, des Zöglings. Aufgabe
des Schulmeistertums wäre: den Widerspruch auszuhalten, allen
voraus in die dialektische Schule zu gehen, in welcher Lernen und
Lehren im wechselseitigen Kampfe eine wirkliche Gemeinschaft
erstehen und damit tatsächliche Bildung eintreten lassen. Die Schule
wäre das Widerspiel der Volksgemeinschaft. In ihr musste die
Spannung und Unterschiedlichkeit im Kleinen auszuhalten geübt
werden.

Von gefühlsseliger Humanitätsduselei, von einer Schulmeisterschaft,

die um jeden Preis anerkannt sein will, ist der Standpunkt
Grisebachs gleicherweise entfernt. Wir spüren den scharfen Blick,
der auf die Wirklichkeit geht. Wir ahnen das Ethos eines Menschen,
welcher sich bewusst ist der Verantwortung dem Du gegenüber. Er
bestärkt uns in unserer eigenen Auffassung von Bildung als eines
lebendigen Geschehens, das auf Wirken und Gegenwirken beruht und
im luftleeren Raum des Individualismus sich nicht verwirklicht,
dessen sich nachträglich beschreibend, vielleicht deutend, Wissenschaft

annimmt. Grisebach wendet die gewonnene Einsicht in das
Wesen der Bildung an auf die Volksbildung in Bezug auf die Volks-
hochschulbewegung, auf die Politik und auf das Recht. Überall
stehen Erwachsene mit Erwachsenen in dialektischer Spannung. Wie
stellt sich die reale Bildung unter unentwickelten Menschen dar?
Hier fordern seine Gedankengänge unsere kritische Besinnung.

Dr. Martha Sidler.

176


	Gemeinschaft

