Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 6

Artikel: Gemeinschaft

Autor: Sidler, Martha

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

warum in der Geschichte Machttrieb und Zerstorungstrieb unlésbar
verbunden sind.

Es gibt sog. Wilde, die nur denjenigen in die Zahl der reifen Ménner
aufnehmen, der einen Feind erschlagen hat. Das romische Volk be-
willigte den Triumph nur dem Feldherrn, der 5000 Feinde getétet
hatte. Und Plinius rechnet César darum zu den ausserordentlichen
Menschen, weil er mehr Feinde — nach Plinius eine Million — getdétet
hat als irgend ein Feldherr vor ihm. Unverkennbar haben wir dreimal
die gleiche Wertung: die Vernichtung wird zum Masstab der Kraft,
an dem die Leistung direkt abgelesen werden kann. Wie lasst sich diese
Wertung erklaren? Fiir Volker mit einfachen Lebensformen gibt es nur
eine Moglichkeit Macht zu fiihlen: den Sieg, und nur eine Méglichkeit
Kraft zu zeigen: den Kampf. Aber auch der Romer, dem durch Sitte
und Standesvorurteil alle Objekte des Handelns entzogen sind ausser
dem Staat und dem Krieg, blickt hypnotisch starr auf diese beiden
einzigen Ziele, die seiner Tatkraft geblieben sind; und es ist nur recht
und billig, dass er als den grossten Mann seiner Geschichte den grossten
Eroberer und grossten Vernichter bewundert. Wir bilden unser Urteil
unter anderen Voraussetzungen; wir zerlegen den Krieg in seine beiden
Komponenten: wo er den Opfersinn wachruft, gestehen wir ihm er-
ziehende und befreiende Wirkung zu, wo er dem Machtwillen dient,
erscheint er uns als der unerbittlichste, weil unersattlichste Feind der
Menschheit. Und da wir gesehen haben, wie leicht das Personliche und
Schadliche, eben Macht- und Vernichtungstrieb die Oberhand gewinnt
iiber das Wertvolle, naimlich Heroismus und Opfersinn, kommen wir
auch auf diesem Wege zu einer Ablehnung des Krieges.

Miissen wir damit aber auf die héchste Kraftentfaltung des Einzel-
nen verzichten? Wir glauben, dass die Erziehung des Menschen-
geschlechtes eben diese Aufgabe hat, auch dem aussergewohnlichen
Menschen Bahnen zu weisen, wo er wirken kann, ohne zu zerstéren,
und wir sind iiberzeugt, dass Kraft und Opfersinn, wenn sie auf die
Gewalt verzichten, den Weg zum reinen, von keinem Blute befleckten
Ideal der Zukunft finden werden.

Solches und Ahnliches lesen wir aus unserm César. Und da uns diese
Einsichten nicht als Lehrmeinung aufgezwungen werden, sondern
durch den Mund der Ereignisse zu uns sprechen, ist zu hoffen, dass
auch dieses fremdartige Buch am Aufbau unseres inneren Menschen
Anteil haben kann.

Gemeinschaft.

Die Padagogik nimmt dort, wo sie nicht todesdiirr beharrt, die
Probleme der Zeit auf. Beunruhigend steht auch vor ihr die Frage
der Gemeinschaft. Fiir Grisebach?) fillt dieses Problem zusammen
mit demjenigen der wirklichen Bildung.

1) Eberhard Grisebach: Probleme der wirklichen Bildung. Miunchen 1923. Ver-
lag Ch. Kaiser.

174



In der Gegeniiberstellung: ,,Bildung-Wissenschaft legt er vor-
denkend seine Auffassung dar. Mit der Frage: ,,Was ist Bildung?*
wird weder nach Merkmalsreihen, noch nach Definitionen des Be-
griffes geforscht. Sie stieg — so meint Grisebach — aus der Ver-
wirrung des ganzen Wesens derjenigen, welche diese Zeit in eigen-
titiger Entwicklung leben, denen die ,,Gewissheit der Wissenschaft‘
problematisch geworden ist. Wissenschaft geht auf die Erkenntnis
des abgeschlossenen Seins. Bildung ist ein Werden, das nicht in der
Geschichte vergangen vorliegt. Wissenschaft, die um Bildung weiss,
meint verflossene Unverdnderlichkeit. Bildung als Geschehen ragt
in die ungewisse Zukunft, die um eines unberechenbar Hinzukommen-
den willen ewig verborgen bleibt, alles sicher fortschreitende Wissen
abbricht und in Frage stellt. Beide, Wissenschaft und Bildung, be-
stehen. Beide sind sich widerstreitend, sind unvereinbar. Krst wenn
der Riss, der zwischen beiden klafft, unverkleistert erkannt ist. kann
die Frage nach der Bildung ernsthaft gestellt und damit die Moglich-
keit des Eintrittes in ihre Wirklichkeit gegeben werden.

Vergangenheit und Gegenwart, Wissenschaft und ungewisses
Fragen zerreisst unser Wesen und bedeutet zugleich seine polare Span-
nung. Sie durchzieht das Leben vergangener Zeiten und Denker nicht
minder.

Rousseau besitzt in seiner Grundeinstellung die grosste Spann-
weite, die je zwischen Wissenschaft und Bildung bestanden hat. Das
verniinftige Urteil bildet den einen, die irrationale Empfindung
seinen andern Pol. So weit die Kluft sich auftut, so schliesst sie
sich doch in seiner Auffassung der Identitét von Geist und Natur.
Seine kiinstlerische Phantasie verebbt das lebendig unruhvolle Ge-
woge des Widerspruchs. Sein absoluter Individualismus glaubt der
Spannung mit dem ganz andern entraten zu kénnen. Er tritt nicht
ins Ungewisse der wirklichen Bildung ein, er bleibt als harmonisch-
eindeutiges Ich bei einer selbstgewissen Wissenschaft. In seiner Er-
ziehungslehre wird ein Einzelner zur Verniinftigkeit und zum Lebens-
genuss erzogen. Wirklich Gebildete sind aus dieser Uberspannung des
Subjektes nicht hervorgegangen.

Pestalozzi beachtet den Riss. Er lebt dem Augenblick und regt
wirkliche Bildung an. Er erfasst den Abstand zwischen Denkkraft
und Koénnen. Der Hilfskraft der Wissenschaft steht bei ihm die reale
Bildung gegeniiber, die der Kraft des Glaubens, des Denkens und des
Konnens bedarf. Der Widerspruch im menschlichen Wesen ist nicht
durch Identitit aufgehoben. Als dialektische Spannung bildet er den
Ausgangspunkt, um in die Bildung einzufiithren, wirkliche Gemein-
schaft zu stiften und die Kinder, um ihres Anrechtes willen, in der
Wirklichkeit zu erziehen. Geschieht bei Rousseau das Meiste dem Ich
zuliebe, so steht Pestalozzi im Dienste'des Du. Pestalozzi entging der
Aufklarung. Thre Typen sind Verkiinder definitiver Antworten,
universaler Wissenschaft. Bis in die letzte Zeit herrschten sie, ihrer
Selbstsicherheit und damit der Scheinbildung anheimgegeben. Alle
aber, die im Flusse der Entwicklung stehen, erfassen die Gebun-

175



denheit, gestehen ihr Nichtwissen im lebendigen Wirklichkeitsaugen-
blick, sind gespannt in der ewigen Dialektik von Ich und Du. Sie
treten in die wirkliche Bildung ein. Ihnen erfiillt sie sich in der Ge-
meinschaft.

Wo Menschen einstimmig ausgeglichen zusammenklingen, da
ist keine Gemeinschaft, da ist Phantasie am Werke, da ist Unwirk-
lichkeit. Eine Gruppe, eine Zweiheit von in wirklicher Gemeinschaft
stehenden Menschen kennzeichnet sich im Gestdndnis einer gemein-
samen Frage und des moglichen Irrtums. In der Antwort auf die Frage,
in der Tat erhartet sich Ungleichheit, ja Gebrochenheit und Missklang
der Gemeinschaft. Sie zerfallt nicht. Weil sie im Widerspruche lebt,
weil sie auf Grund des Risses in der Menschennatur, der Gegenwart
von Vergangenheit trennt, ohne eine dialektische Spannung nicht
in wirkliche Bildung trite. So ist Bildung zwischen zweien. Sie ist
nicht eine Gabe des Einen auf die Forderung des Andern hin. Sondern
auf der beunruhigenden Beziehung der beiden ist sie eine fliichtige
Mitte, in der sich beide doch nie vollig begegnen.

Die Lehrer stehen so im Brennpunkt des dialektischen Lebens.
Allein befinden sie sich in einer Verlegenheit, deren sie sich tief be-
wusst sein sollten. Zur Verwirklichung der von ihnen aufgewiesenen
Moglichkeiten bediirfen sie eines Partners, des Zoglings. Aufgabe
des Schulmeistertums wire: den Widerspruch auszuhalten, allen
voraus in die dialektische Schule zu gehen, in welcher Lernen und
Lehren im wechselseitigen Kampfe eine wirkliche Gemeinschaft
erstehen und damit tatsachliche Bildung eintreten lassen. Die Schule
ware das Widerspiel der Volksgemeinschaft. In ihr miisste die
Spannung und Unterschiedlichkeit im Kleinen auszuhalten geiibt
werden.

Von gefiihlsseliger Humanitétsduselei, von einer Schulmeister-
schaft, die um jeden Preis anerkannt sein will, ist der Standpunkt
Grisebachs gleicherweise entfernt. Wir spiiren den scharfen Blick,
der auf die Wirklichkeit geht. Wir ahnen das Ethos eines Menschen,
welcher sich bewusst ist der Verantwortung dem Du gegeniiber. Er
bestarkt uns in unserer eigenen Auffassung von Bildung als eines
lebendigen Geschehens, das auf Wirken und Gegenwirken beruht und
im luftleeren Raum des Individualismus sich nicht verwirklicht,
dessen sich nachtriaglich beschreibend, vielleicht deutend, Wissen-
schaft annimmt. Grisebach wendet die gewonnene Einsicht in das
Wesen der Bildung an auf die Volksbildung in Bezug auf die Volks-
hochschulbewegung, auf die Politik und auf das Recht. Uberall
stehen Erwachsene mit Erwachsenen in dialektischer Spannung. Wie
stellt sich die reale Bildung unter unentwickelten Menschen dar?
Hier fordern seine Gedankenginge unsere kritische Besinnung.

Dr. Martha Stidler.

176



	Gemeinschaft

