
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 6

Artikel: Cäsar in der Schule

Autor: Frey, Herm.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sich-Aneignen eines Stoffes, sondern ein inneres Verarbeiten, ein
selbsttätiges Erarbeiten. Das zeigt aber sofort, dass, da ja zwischen
den einzelnen Individuen weitgehende Unterschiede bestehen, diese
sich auch im Unterricht und in der Erziehung geltend machen müssen.
Die Folgerung, die mit Notwendigkeit aus der Arbeitsschulidee
gezogen werden muss, ist die einer weitgehenden Individuahsierung des
Unterrichtes und der Erziehung. Im Unterricht sollen sich die Kräfte
des Zöglings betätigen; es können sich aber nur die Kräfte betätigen,
die im Zöghng vorhanden sind, also muss der Unterricht an diese
anknüpfen, d. h. aber weitgehend individualisieren.

Aber noch ein Weiteres folgt aus dem Arbeitsprinzip. Die
„Lernschule" richtet sich ausschliesslich an den Verstand, sie leistet einer
einseitigen Verstandeskultur Vorschub. Von der Arbeitsschule
erwartet man, dass sie alle im Zögling vorhandenen Kräfte und Anlagen
schult und keine einzige ungenutzt und unentfaltet lässt. Noch mehr :

der Zöghng bildet keine Summe von beziehungslos nebeneinander
stehenden Anlagen und Kräften, sondern eine unteilbare Einheit.
Individualisieren bedeutet an diese Einheit, die der Zögling bildet,
anknüpfen, an das, was das Zentrum seiner Seele bildet, und alle
einzelnen Kräfte so ausbilden, dass sie sich in diese Einheit einpassen
und ihr, dem Ganzen, dienen. Nicht nur der Intellekt, nicht nur das
Gefühl, nicht nur der Wille sollen gebildet werden, sondern der ganze
Zöghng. Das schliesst freihch die Bildung aller einzelnen Kräfte ein,
ihre Zusammenfassung zu einem Ganzen. Alle Wertmöghchkeiten,
die in seiner Seele angelegt sind, sollen voll zur Entfaltung gebracht
werden. Nur indem dies geschieht — und damit komme ich wieder
auf den Ausgangspunkt unserer Erörterungen zurück —, kann auch
die unglückliche Spaltung in Unterricht und Erziehung überwunden
werden. Dass dies aber geschehe, scheint mir eine dringende
Notwendigkeit zu sein. E. St.

Cäsar in der Schule.
Von Dr. Herrn. Frey.

Mit froher Erwartung greift der aufgeweckte Schüler zu Cäsars
Bericht über den gallischen Krieg ; soll er doch, nach jahrelangem
Exerzieren an Einzelsätzen und moralisierenden Anekdoten das erste
lateinische Buch kennen lernen. Sein gesunder Tatsachenhunger
erwartet Sättigung, und keine Gestalt der römischen Geschichte könnte
seine Aufmerksamkeit stärker fesseln, als Cäsar, von dessen Ruhm und
Grösse er wieder und wieder gehört hat, ohne dass doch je der Zwang
zu klarer Vorstellung regelnd und eindämmend der Phantasie Schranken

gesetzt hätte.
Leider pflegt aber die schöne Begeisterung nicht lange anzuhalten.

Die erwarteten Überraschungen bleiben aus, Langeweile schleicht sich
erkältend ein, und nicht selten legt man das Buch nach wenigen
Monaten mit einem Seufzer der Erleichterung beiseite. Die Gründe für
170



diese Enttäuschung sind leicht zu erkennen. Wie fremd bleibt uns
Cäsar, der, unheimlich und unfassbar, immer hinter seinen Taten
verschwindet! Wie kann uns eine Welt anziehen, in der nichts gilt als
Macht, in der nichts geschieht, als Vernichtung? Und wie sollen einem
Alter, in dem Fülle und Glanz der Ereignisse, Schwung der Sprache,
Wärme des Gefühls das Urteil bestimmen, Cäsars Sachlichkeit und
Klarheit als Verdienste bewusst werden? So hat man denn auch kurzerhand

den Verzicht auf die Cäsarlektüre wenigstens für die unteren
Klassen gefordert, da der eigentümliche Wert der Schrift von den
Schülern ja doch nicht verstanden werden könne.

Wer diese radikale Lösung ablehnt — und das werden mit Rücksicht

auf die Bedürfnisse des Unterrichts die meisten tun •— sieht sich
vor eine genau umgrenzte Aufgabe gestellt: Wie können wir das
Interesse am Buch wachhalten Die Einen lösen diese Aufgabe in der Art,
dass sie die Freude am materiellen Inhalt beleben. Mit Karten und
Modellen wird der Phantasie nachgeholfen, werden technische
Liebhabereien der Schüler geweckt, Bewaffnung und Heeresordnung,
Völkerkunde und Geographie treten bei der Besprechung in den
Vordergrund. Andere werden in diesen Dingen nur Äusserlichkeiten sehen;
sie suchen hinter den Gegenständen die Ideen, sie beurteilen ein Buch
nach der Förderung, die es uns in Lebensfragen von entscheidender
Bedeutung verschafft, und sind überzeugt, dass jedes Buch fesselt,
wenn es uns nur etwas angeht. Was können sie in Cäsar finden Einige
Beispiele aus dem Unterricht mögen das zeigen.

Wir lesen das 7. Buch des gallischen Krieges. Mit einer letzten,
höchsten Anstregung suchen die Gallier die verlorene Unabhängigkeit

wiederzugewinnen. Kriegslage und Jahreszeit sind ihnen günstig;
aber schon hat Cäsars unvergleichliche Schnelligkeit und Weitsicht das
so glücklich Begonnene ernstlich gefährdet. In dieser Stunde reift in
der Seele des Führers ein seltsamer Plan. Die Gallier sollen ihre eigenen
Höfe, Dörfer und Städte zerstören, und durch Mangel und Not das
feindliche Heer zum Abzug zwingen, das sie mit den Waffen nicht
überwinden können. Und wirklich gelingt es ihm mit dem Einsatz seiner
Persönlichkeit die Menge zum Opfer hinzureissen. Wir versuchen uns
vorzustellen, was dieses Opfer bedeutet: Hingabe von Hab und Gut,
aber für Viele auch Krankheit und Tod von Kindern und Frauen, Ein-
busse der eigenen Unabhängigkeit; und dies Alles dargebracht für den
blossen Gedanken der politischen Selbständigkeit, eine Idee also, die
für die Lebensgestaltung der vom Opfer Betroffenen kaum von
Bedeutung sein konnte. Und ganz ähnlich verhalten sich die römischen
Soldaten; sie tragen den Hunger und die Strapazen willig und wollen
nichts von einer Erleichterung ihrer Lage wissen, und was sie zum
Aushalten treibt ist nicht die Aussicht auf Gewinn, sondern das
schimmernde Phantom von Roms Grösse und Weltherrschaft. Da wird uns
klar, dass der Krieg, den wir in der Erzählung bisher nur als den grossen
Zerstörer kennen lernten, in dem wir ein Zurücksinken in urtümliche
Zerstörungslust sahen, doch auch Werte schafft, dass er die Hingabe an
ein überpersönliches Ideal lehrt; und wir glauben zu verstehen, warum

171



die Menschheit, die auf jeder Stufe das Verbrechen und die Krankheit
nach Kräften bekämpft, diesen ihren schlimmsten Feind immer noch
duldet; denn niemals hätte sich eine Lebensform, die so viel Unheil mit
sich bringt, so lange halten können, wenn sie nicht doch auch einem
tiefen seelischen Bedürfnis genügt hätte.

Diese Einsicht bedarf aber der Ergänzung und die Erzählung gibt
uns in ihrem Fortschreiten sogleich die Möglichkeit nachzuprüfen und
zu berichtigen. ¦— Avaricum allein ist nicht zerstört worden, weil der
Führer das, was sein klarer Blick als notwendig erkannte, nicht
durchzusetzen vermochte gegen die doch immer noch an den Besitz gefesselte,
in ihrem Wollen durch Mitleid gehemmte Menge. Jetzt steht die Stadt
vor dem Fall. Nur Eines bleibt noch zu tun, den Fall so erträglich als
möglich, den Erfolg des Feindes so bedeutungslos als möglich zli
machen. Die Verteidiger sollen die Stadt in aller Stille räumen und zum
Hauptheer stossen; aber die Frauen, die sich den Feinden preisgegeben
sehen, drohen mit Verrat und verhindern so die Durchführung des
Planes. Die Stadt fällt, und mit ihr der allergrösste Teil der Soldaten.
Wir sehen : der Opfersinn hat hier versagt. Aber wir müssen uns auch
klar machen, dass wahrhaft Übermenschliches von ihm verlangt wird.
Frauen und Kinder sollen sich dem rohen Sieger ausliefern und ihre
natürlichen Beschützer ziehen lassen. Die Männer sollen, im Widerstreit

mit ihrer ersten sittlichen Pflicht, der Aufopferung für ihr eigenes

Blut, sich in Sicherheit wegstehlen aus einer kühlen, von jedem
Gefühl gelösten Berechnung der Kriegslage heraus. Unmöglich ist es, dass
hier Zehntausende das Richtige sehen, und das politisch Richtige gegen
den gesunden Instinkt des Einzelnen durchsetzen. Hier könnte nur ein
Führer helfen, der die Massen nochmals hinreisst mit der beseelenden
Kraft seines Feuers, wie Vercingetorix, oder sie zwingt mit der kühlen
Sachlichkeit Cäsars. Und genau die gleiche Bedeutung der
Führerpersönlichkeit auf römischer Seite: Cäsar hat sein Heer ohne Kampf
vom Feind weggeführt, unerschüttert vom Drängen der Seinen,
unempfindlich für den Hohn der Gegner; geleitet hat ihn dabei einzig die
Rücksicht auf das Mögliche und Zweckmässige, und dieses
Zweckmässige vermochte in dieser Stunde nur sein nie getrübter Blick zu
erkennen; und durchgesetzt hat er seinen Willen kraft seiner unbedingten
Herrschaft über seine Leute, wie eben nur er sie besass. So fassen wir
zusammen: Die grossen Entscheidungen im Kriege können nur von
einem Einzelnen getroffen werden, und sie können nur durchgeführt
werden, wenn diesem Einen die Menge willenlos in die Hand gegeben
ist. Da uns der Einzelne aber besten Falles Gewähr bietet für seine
Energie und Zähigkeit, niemals aber für die Gültigkeit seiner Ziele und
die Unfehlbarkeit seiner Berechnungen, erscheint uns der Krieg als ein
so gefährlich zweischneidiges Schwert, dass wir es lieber im sichern
Schrank verschliessen, als es dem ersten besten tatenlustigen
Abenteurer anzuvertrauen.

Es bleibt uns noch die Aufgabe, von Cäsar selber eine Anschauung
zu geben. Dabei können wir nur solche Züge verwenden, die sich
objektiv feststellen lassen, und das Gesamtbild, das wir aus ihnen zu-
172



sammenfügen, daif die Fassungskraft des jungen Menschen nicht
übersteigen. Es soll ausserdem die Urteilsbildung fördern und Beziehung
haben zu uns und unsern eigenen Bedürfnissen.

Da ist es vor allem leicht und doch wichtig zu zeigen, dass Cäsars
Erfolge nicht das Ergebnis einer Kette von Glücksfällen sind, wie dies
kleinliche Bosheit und Kurzsichtigkeit so gerne behaupten, sondern die
Frucht einer ganz aussergewohnlichen seelischen und sogar körperlichen

Kraft. Wir sehen ja selber, wie Cäsar mit seinen 50 Jahren noch
immer in der vordersten Reihe kämpft, wo es not tut, wie er die Mühsal
der Nachtwache teilt bei der Belagerung, wie er Tag und Nacht im
Sattel bleibt; vor allem aber wird seine geistige Freiheit und
Unabhängigkeit deutlich. Dank dieser Überlegenheit darf er auch dem Gegner

in seiner Darstellung die messerscharfe Waffe der eigenen Dialektik
leihen, darf er ihn beredt und zwingend die ewige Anklage gegen Roms
Eroberungswillen aussprechen lassen; dank ihr sieht er auf Wochen
voraus, wo seine Aktion einsetzen muss, und vermag er doch wieder
sich in kürzester Frist der ungewöhnlichsten Lage anzupassen; sie gibt
ihm den unvoreingenommenen Blick für das Heldenhafte, aber auch die
phrasenlose Sachlichkeit im Bericht über fremde Grösse und eigene
Unvollkommenheit. Und nicht zuletzt zeigt sich diese Überlegenheit
als nie erlahmende Spannkraft, die ihn noch im Herbst nach Britannien

treibt, zu einem Abenteuer ins fabelreiche Germanien lockt, die
einen Cevennenübergang im Winter wagt und einen Husarenritt durchs
abfallbereite Land und eine Fahrt im Fischerboot im wildesten
Sturm.

So leicht es ist, das Aussergewöhnliche dieser Kraft zu erkennen,
so schwer fällt es, ihre Wirkung zu verstehen. Die Historiker sagen
uns freilich, dass die Taten der grossen Eroberer weltgeschichtliche
Bedeutung haben, dass Alexanders Zug dem fernen Osten griechisches
Kulturgut brachte, dass das imperium Romanum den fruchtbaren
Nährboden abgab für das Christentum. Aber eine derartige teleologische

Betrachtung kann nicht an einer einzelnen Erscheinung gelehrt,
sie kann höchstens an der Gesamtheit des Weltgeschehens erlebt werden,

wenn sie nicht als frivole Spielerei eines ruchlosen Optimismus
empfunden werden soll. Kein einziges der Opfer Cäsars und Alexanders
im eigenen und im fremden Lager hat hinter dem Tun dieser Männer
je diesen angeblichen weltgeschichtlichen Sinn geahnt ; sie fühlten sich
als Werkzeuge eines ungeheuren Einzelwillens, vielleicht auch als
Teilträger eines kollektiven Willens, aber das Objekt dieses Willens war
immer nur Macht, und der sinnenfälligste Ausdruck dieser Macht,
Unterwerfung und Vernichtung. Wenn Alexander den Gedanken, dass
es unzählige Welten gibt, nicht erträgt, weil diese Welten seinem
Eroberungswillen entrückt sind, so ist das freilich nur eine Anekdote;
aber sie drückt eben das deutlich aus, dass die Zeitgenossen sich keinen
andern Beweggrund für sein Handeln denken konnten, als den Trieb
zur Macht. Auch hier müssen wir eine Frage offen lassen, nämlich die,
ob persönliches und staatliches Leben ohne Willen zur Macht
überhaupt denkbar ist. Aber beantworten können wir vielleicht die Frage,

173



warum in der Geschichte Machttrieb und Zerstörungstrieb unlösbar
verbunden sind.

Es gibt sog. Wilde, die nur denjenigen in die Zahl der reifen Männer
aufnehmen, der einen Feind erschlagen hat. Das römische Volk
bewilligte den Triumph nur dem Feldherrn, der 5000 Feinde getötet
hatte. Und Plinius rechnet Cäsar darum zu den ausserordentlichen
Menschen, weil er mehr Feinde — nach Plinius eine Million — getötet
hat als irgend ein Feldherr vor ihm. Unverkennbar haben wir dreimal
die gleiche Wertung: die Vernichtung wird zum Masstab der Kraft,
an dem die Leistung direkt abgelesen werden kann. Wie lässt sich diese
Wertung erklären? Für Völker mit einfachen Lebensformen gibt es nur
eine Möglichkeit Macht zu fühlen: den Sieg, und nur eine Möglichkeit
Kraft zu zeigen: den Kampf. Aber auch der Römer, dem durch Sitte
und Standesvorurteil alle Objekte des Handelns entzogen sind ausser
dem Staat und dem Krieg, blickt hypnotisch starr auf diese beiden
einzigen Ziele, die seiner Tatkraft geblieben sind; und es ist nur recht
und billig, dass er als den grössten Mann seiner Geschichte den grössten
Eroberer und grössten Vernichter bewundert. Wir bilden unser Urteil
unter anderen Voraussetzungen; wir zerlegen den Krieg in seine beiden
Komponenten: wo er den Opfersinn wachruft, gestehen wir ihm
erziehende und befreiende Wirkung zu, wo er dem Machtwillen dient,
erscheint er uns als der unerbittlichste, weil unersättlichste Feind der
Menschheit. Und da wir gesehen haben, wie leicht das Persönliche und
Schädliche, eben Macht- und Vernichtungstrieb die Oberhand gewinnt
über das Wertvolle, nämlich Heroismus und Opfersinn, kommen wir
auch auf diesem Wege zu einer Ablehnung des Krieges.

Müssen wir damit aber auf die höchste Kraftentfaltung des Einzelnen

verzichten? Wir glauben, dass die Erziehung des
Menschengeschlechtes eben diese Aufgabe hat, auch dem aussergewöhnlichen
Menschen Bahnen zu weisen, wo er wirken kann, ohne zu zerstören,
und wir sind überzeugt, dass Kraft und Opfersinn, wenn sie auf die
Gewalt verzichten, den Weg zum reinen, von keinem Blute befleckten
Ideal der Zukunft finden werden.

Solches und Ähnliches lesen wir aus unserm Cäsar. Und da uns diese
Einsichten nicht als Lehrmeinung aufgezwungen werden, sondern
durch den Mund der Ereignisse zu uns sprechen, ist zu hoffen, dass
auch dieses fremdartige Buch am Aufbau unseres inneren Menschen
Anteil haben kann.

Gemeinschaft.
Die Pädagogik nimmt dort, wo sie nicht todesdürr beharrt, die

Probleme der Zeit auf. Beunruhigend steht auch vor ihr die Frage
der Gemeinschaft. Für Grisebach1) fällt dieses Problem zusammen
mit demjenigen der wirklichen Bildung.

"¦) Eberhard Grisebach: Probleme der wirklichen Bildung. München 1923. Verlag

Ch. Kaiser.

174


	Cäsar in der Schule

