Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 6

Artikel: Casar in der Schule

Autor: Frey, Herm.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788527

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sich-Aneignen eines Stoffes, sondern ein inneres Verarbeiten, ein
selbsttédtiges Erarbeiten. Das zeigt aber sofort, dass, da ja zwischen
den einzelnen Individuen weitgehende Unterschiede bestehen, diese
sich auch im Unterricht und in der Erziehung geltend machen miissen.
Die Folgerung, die mit Notwendigkeit aus der Arbeitsschulidee ge-
zogen werden muss, ist die einer weitgehenden Individualisierung des
Unterrichtes und der Erziehung. Im Unterricht sollen sich die Krifte
des Zoglings betétigen; es konnen sich aber nur die Kréfte betétigen,
die im Zogling vorhanden sind, also muss der Unterricht an diese an-
kniipfen, d. h. aber Weltgehend individualisieren.

Aber noch ein Weiteres folgt aus dem Arbeitsprinzip. Die ,,Lern-
schule’ richtet sich ausschliesslich an den Verstand, sie leistet einer
einseitigen Verstandeskultur Vorschub. Von der Arbeitsschule er-
wartet man, dass sie alle im Zogling vorhandenen Krifte und Anlagen
schult und keine einzige ungenutzt und unentfaltet lisst. Noch mehr:
der Zogling bildet keine Summe von beziehungslos nebeneinander
stehenden Anlagen und Kréften, sondern eine unteilbare Einheit.
Individualisieren bedeutet an diese Einheit, die der Zogling bildet,
ankniipfen, an das, was das Zentrum seiner Seele bildet, und alle ein-
zelnen Krifte so ausbilden, dass sie sich in diese Einheit einpassen
und ibhr, dem Ganzen, dienen. Nicht nur der Intellekt, nicht nur das
Gefiihl, nicht nur der Wille sollen gebildet werden, sondern der ganze
Zogling. Das schliesst freilich die Bildung aller einzelnen Krifte ein,
ihre Zusammenfassung zu einem Ganzen. Alle Wertmoglichkeiten,
die in seiner Seele angelegt sind, sollen voll zur Entfaltung gebracht
werden. Nur indem dies geschieht — und damit komme ich wieder
auf den Ausgangspunkt unserer Erorterungen zuriick —, kann auch
die ungliickliche Spaltung in Unterricht und Erziehung iiberwunden
werden. Dass dies aber geschehe, scheint mir eine dringende Not-
wendigkeit zu sein. E. St

Casar in der Schule.
Von Dr. Herm. Frey.

Mit froher Erwartung greift der aufgeweckte Schiiler zu Casars
Bericht iiber den gallischen Krieg; soll er doch, nach jahrelangem Ex-
erzieren an Einzelsitzen und moralisierenden Anekdoten das erste
lateinische Buch kennen lernen. Sein gesunder Tatsachenhunger er-
wartet Sattigung, und keine Gestalt der romischen Geschichte kénnte
seine Aufmerksamkeit starker fesseln, als Casar, von dessen Ruhm und
Grosse er wieder und wieder gehort hat, ohne dass doch je der Zwang
zu klarer Vorstellung regelnd und eindammend der Phantasie Schran-
ken gesetzt hatte.

Leider pflegt aber die schéne Begeisterung nicht lange anzuhalten.
Die erwarteten Uberraschungen bleiben aus, Langeweile schleicht sich
erkaltend ein, und nicht selten legt man das Buch nach wenigen Mo-
naten mit einem Seufzer der Erleichterung beiseite. Die Griinde fiir

170



diese Enttauschung sind leicht zu erkennen. Wie fremd bleibt uns Ca-
sar, der, unheimlich und unfassbar, immer hinter seinen Taten ver-
schwindet! Wie kann uns eine Welt anziehen, in der nichts gilt als
Macht, in der nichts geschieht, als Vernichtung? Und wie sollen einem
Alter, in dem Fiille und Glanz der Ereignisse, Schwung der Sprache,
Warme des Gefiihls das Urteil bestimmen, Casars Sachlichkeit und
Klarheit als Verdienste bewusst werden? So hat man denn auch kurzer-
hand den Verzicht auf die Cisarlektiire wenigstens fiir die unteren
Klassen gefordert, da der eigentiimliche Wert der Schrift von den
Schiilern ja doch nicht verstanden werden konne.

Wer diese radikale Losung ablehnt — und das werden mit Riick-
sicht auf die Bediirfnisse des Unterrichts die meisten tun — sieht sich
vor eine genau umgrenzte Aufgabe gestellt: Wie kénnen wir das In-
teresse am Buch wachhalten? Die Einen lésen diese Aufgabe in der Art,
dass sie die Freude am materiellen Inhalt beleben. Mit Karten und Mo-
dellen wird der Phantasie nachgeholfen, werden technische Lieb-
habereien der Schiiler geweckt, Bewafinung und Heeresordnung,
Vélkerkunde und Geographie treten bei der Besprechung in den Vor-
dergrund Andere werden in diesen Dingen nur Ausserlichkeiten sehen;
sie suchen hinter den Gegenstéinden die Ideen, sie beurteilen ein Buch
nach der Forderung, die es uns in Lebensfragen von entscheidender
Bedeutung verschafft und sind iiberzeugt, dass jedes Buch fesselt,
wenn es uns nur etwas angeht. Was kénnen sie in Cisar finden? Einige
Beispiele aus dem Unterricht mogen das zeigen.

Wir lesen das 7. Buch des gallischen Krieges. Mit einer letzten,
hochsten Anstregung suchen die Gallier die verlorene Unabhingig-
keit wiederzugewinnen. Kriegslage und Jahreszeit sind ihnen giinstig;
aber schon hat Cisars unvergleichliche Schnelligkeit und Weitsicht das
so gliicklich Begonnene ernstlich gefahrdet. In dieser Stunde reift in
der Seele des Fiihrers ein seltsamer Plan. Die Gallier sollen ihre eigenen
Hofe, Dorfer und Stadte zerstoéren, und durch Mangel und Not das
feindliche Heer zum Abzug zwingen, das sie mit den Waffen nicht iiber-
winden koénnen. Und wirklich gelingt es ihm mit dem Einsatz seiner
Personlichkeit die Menge zum Opfer hinzureissen. Wir versuchen uns
vorzustellen, was dieses Opfer bedeutet: Hingabe von Hab und Gut,
aber fiir Viele auch Krankheit und Tod von Kindern und Frauen, Ein-
busse der eigenen Unabhéngigkeit; und dies Alles dargebracht fiir den
blossen Gedanken der politischen Selbstindigkeit, eine Idee also, die
fiir die Lebensgestaltung der vom Opfer Betroffenen kaum von Be-
deutung sein konnte. Und ganz ahnlich verhalten sich die romischen
Soldaten; sie tragen den Hunger und die Strapazen willig und wollen
nichts von einer Erleichterung ihrer Lage wissen, und was sie zum Aus-
halten treibt ist nicht die Aussicht auf Gewinn, sondern das schim-
mernde Phantom von Roms Grosse und Weltherrschaft. Da wird uns
klar, dass der Krieg, den wir in der Erzahlung bisher nur als den grossen
Zerstorer kennen lernten, in dem wir ein Zuriicksinken in urtiimliche
Zerstorungslust sahen, doch auch Werte schafft, dass er die Hingabe an
ein iiberpersonliches Ideal lehrt; und wir glauben zu verstehen, warum

171



die Menschheit, die auf jeder Stufe das Verbrechen und die Krankheit
nach Kraften bekampft, diesen ihren schlimmsten Feind immer noch
duldet; denn niemals hitte sich eine Lebensform, die so viel Unheil mit
sich bringt, so lange halten konnen, wenn sie nicht doch auch einem
tiefen seelischen Bediirfnis geniigt hatte.

Diese Einsicht bedarf aber der Erganzung und die Erzahlung gibt
uns in ihrem Fortschreiten sogleich die Moglichkeit nachzupriifen und
zu berichtigen. — Avaricum allein ist nicht zerstért worden, weil der
Fiihrer das, was sein klarer Blick als notwendig erkannte, nicht durch-
zusetzen vermochte gegen die doch immer noch an den Besitz gefesselte,
in ihrem Wollen durch Mitleid gehemmte Menge. Jetzt steht die Stadt
vor dem Fall. Nur Eines bleibt noch zu tun, den Fall so ertraglich als
moglich, den Erfolg des Feindes so bedeutungslos als moglich zu
machen. Die Verteidiger sollen die Stadt in aller Stille raumen und zum
Hauptheer stossen; aber die Frauen, die sich den Feinden preisgegeben
sehen, drohen mit Verrat und verhindern so die Durchfithrung des.
Planes. Die Stadt fallt, und mit ihr der allergrosste Teil der Soldaten.
Wir sehen: der Opfersinn hat hier versagt. Aber wir miissen uns auch
klar machen, dass wahrhaft Ubermenschliches von ihm verlangt wird.
Frauen und Kinder sollen sich dem rohen Sieger ausliefern und ihre
natiirlichen Beschiitzer ziehen lassen. Die Manner sollen, im Wider-
streit mit ihrer ersten sittlichen Pflicht, der Aufopferung fiir ihr eige-
nes Blut, sich in Sicherheit wegstehlen aus einer kiihlen, von jedem Ge-
fiihl gelésten Berechnung der Kriegslage heraus. Unmoglich ist es, dass
hier Zehntausende das Richtige sehen, und das politisch Richtige gegen
den gesunden Instinkt des Einzelnen durchsetzen. Hier konnte nur ein
Fiihrer helfen, der die Massen nochmals hinreisst mit der beseelenden
Kraft seines Feuers, wie Vercingetorix, oder sie zwingt mit der kiihlen
Sachlichkeit Casars. Und genau die gleiche Bedeutung der Fiihrer-
personlichkeit auf romischer Seite: Casar hat sein Heer ohne Kampf
vom Feind weggefiihrt, unerschiittert vom Dréangen der Seinen, un-
empfindlich fiir den Hohn der Gegner; geleitet hat ihn dabei einzig die
Riicksicht auf das Mogliche und Zweckmassige, und dieses Zweck-
massige vermochte in dieser Stunde nur sein nie getriibter Blick zu er-
kennen; und durchgesetzt hat er seinen Willen kraft seiner unbedingten
Herrschaft iiber seine Leute, wie eben nur er sie besass. So fassen wir
zusammen: Die grossen Entscheidungen im Kriege kénnen nur von
einem Einzelnen getroffen werden, und sie kénnen nur durchgefiihrt
werden, wenn diesem Einen die Menge willenlos in die Hand gegeben
ist. Da uns der Einzelne aber besten Falles Gewéhr bietet fiir seine
Energie und Zahigkeit, niemals aber fiir die Giiltigkeit seiner Ziele und
die Unfehlbarkeit seiner Berechnungen, erscheint uns der Krieg als ein
so gefahrlich zweischneidiges Schwert, dass wir es lieber im sichern
Schrank verschliessen, als es dem ersten besten tatenlustigen Aben-
teurer anzuvertrauen.

Es bleibt uns noch die Aufgabe, von César selber eine Anschauung
zu geben. Dabei kénnen wir nur solche Ziige verwenden, die sich ob-
jektiv feststellen lassen, und das Gesamtbild, das wir aus ihnen zu-

172



sammenfiigen, darf die Fassungskraft des jungen Menschen nicht iiber-
steigen. Es soll ausserdem die Urteilsbildung férdern und Beziehung
haben zu uns und unsern eigenen Bediirfnissen.

Da ist es vor allem leicht und doch wichtig zu zeigen, dass Césars
Erfolge nicht das Ergebnis einer Kette von Gliicksfallen sind, wie dies
kleinliche Bosheit und Kurzsichtigkeit so gerne behaupten, sondern die
Frucht einer ganz aussergewohnlichen seelischen und sogar korperli-
chen Kraft. Wir sehen ja selber, wie Casar mit seinen 50 Jahren noch
immer in der vordersten Reihe kimpft, wo es not tut, wie er die Miihsal
der Nachtwache teilt bei der Belagerung, wie er Tag und Nacht im
Sattel bleibt; vor allem aber wird seine geistige Freiheit und Unab-
hingigkeit deutlich. Dank dieser Uberlegenheit darf er auch dem Geg-
ner in seiner Darstellung die messerscharfe Waffe der eigenen Dialektik
leihen, darf er ihn beredt und zwingend die ewige Anklage gegen Roms
Eroberungswillen aussprechen lassen; dank ihr sieht er auf Wochen
voraus, wo seine Aktion einsetzen muss, und vermag er doch wieder
sich in kiirzester Frist der ungewohnlichsten Lage anzupassen; sie gibt
ihm den unvoreingenommenen Blick fiir das Heldenhafte, aber auch die
phrasenlose Sachlichkeit im Bericht iiber fremde Grosse und eigene
Unvollkommenheit. Und nicht zuletzt zeigt sich diese Uberlegenheit
als nie erlahmende Spannkraft, die ihn noch im Herbst nach Britan-
nien treibt, zu einem Abenteuer ins fabelreiche Germanien lockt, die
einen Cevenneniibergang im Winter wagt und einen Husarenritt durchs
abfallbereite Land und eine Fahrt im Fischerboot im wildesten
Sturm.

So leicht es ist, das Aussergewdhnliche dieser Kraft zu erkennen,
so schwer fallt es, ihre Wirkung zu verstehen. Die Historiker sagen
uns freilich, dass die Taten der grossen Eroberer weltgeschichtliche Be-
deutung haben, dass Alexanders Zug dem fernen Osten griechisches
Kulturgut brachte, dass das imperium Romanum den fruchtbaren
Nahrboden abgab fiir das Christentum. Aber eine derartige teleolo-
gische Betrachtung kann nicht an einer einzelnen Erscheinung gelehrt,
sie kann hochstens an der Gesamtheit des Weltgeschehens erlebt wer-
den, wenn sie nicht als frivole Spielerei eines ruchlosen Optimismus
empfunden werden soll. Kein einziges der Opfer Casars und Alexanders
im eigenen und im fremden Lager hat hinter dem Tun dieser Manner
je diesen angeblichen welt«reschlchthchen Sinn geahnt; sie fithlten sich
als VVerkzeuge eines ungeheuren Einzelwillens, vielleicht auch als Teil-
trager eines kollektiven Willens, aber das Ob]ekt dieses Willens war
immer nur Macht, und der sinnenf'alligste Ausdruck dieser Macht, Un-
terwerfung und Vernichtung. Wenn Alexander den Gedanken, dass
es unzihlige Welten gibt, nicht ertragt, weil diese Welten seinem Er-
oberungswillen entriickt sind, so ist das freilich nur eine Anekdote;
aber sie driickt eben das deutlich aus, dass die Zeitgenossen sich keinen
andern Beweggrund fiir sein Handeln denken konnten, als den Trieb
zur Macht. Auch hier miissen wir eine Frage offen lassen, niamlich die,
ob personliches und staatliches Leben ohne Willen zur Macht iiber-
haupt denkbar ist. Aber beantworten kénnen wir vielleicht die Frage,

173



warum in der Geschichte Machttrieb und Zerstorungstrieb unlésbar
verbunden sind.

Es gibt sog. Wilde, die nur denjenigen in die Zahl der reifen Ménner
aufnehmen, der einen Feind erschlagen hat. Das romische Volk be-
willigte den Triumph nur dem Feldherrn, der 5000 Feinde getétet
hatte. Und Plinius rechnet César darum zu den ausserordentlichen
Menschen, weil er mehr Feinde — nach Plinius eine Million — getdétet
hat als irgend ein Feldherr vor ihm. Unverkennbar haben wir dreimal
die gleiche Wertung: die Vernichtung wird zum Masstab der Kraft,
an dem die Leistung direkt abgelesen werden kann. Wie lasst sich diese
Wertung erklaren? Fiir Volker mit einfachen Lebensformen gibt es nur
eine Moglichkeit Macht zu fiihlen: den Sieg, und nur eine Méglichkeit
Kraft zu zeigen: den Kampf. Aber auch der Romer, dem durch Sitte
und Standesvorurteil alle Objekte des Handelns entzogen sind ausser
dem Staat und dem Krieg, blickt hypnotisch starr auf diese beiden
einzigen Ziele, die seiner Tatkraft geblieben sind; und es ist nur recht
und billig, dass er als den grossten Mann seiner Geschichte den grossten
Eroberer und grossten Vernichter bewundert. Wir bilden unser Urteil
unter anderen Voraussetzungen; wir zerlegen den Krieg in seine beiden
Komponenten: wo er den Opfersinn wachruft, gestehen wir ihm er-
ziehende und befreiende Wirkung zu, wo er dem Machtwillen dient,
erscheint er uns als der unerbittlichste, weil unersattlichste Feind der
Menschheit. Und da wir gesehen haben, wie leicht das Personliche und
Schadliche, eben Macht- und Vernichtungstrieb die Oberhand gewinnt
iiber das Wertvolle, naimlich Heroismus und Opfersinn, kommen wir
auch auf diesem Wege zu einer Ablehnung des Krieges.

Miissen wir damit aber auf die héchste Kraftentfaltung des Einzel-
nen verzichten? Wir glauben, dass die Erziehung des Menschen-
geschlechtes eben diese Aufgabe hat, auch dem aussergewohnlichen
Menschen Bahnen zu weisen, wo er wirken kann, ohne zu zerstéren,
und wir sind iiberzeugt, dass Kraft und Opfersinn, wenn sie auf die
Gewalt verzichten, den Weg zum reinen, von keinem Blute befleckten
Ideal der Zukunft finden werden.

Solches und Ahnliches lesen wir aus unserm César. Und da uns diese
Einsichten nicht als Lehrmeinung aufgezwungen werden, sondern
durch den Mund der Ereignisse zu uns sprechen, ist zu hoffen, dass
auch dieses fremdartige Buch am Aufbau unseres inneren Menschen
Anteil haben kann.

Gemeinschaft.

Die Padagogik nimmt dort, wo sie nicht todesdiirr beharrt, die
Probleme der Zeit auf. Beunruhigend steht auch vor ihr die Frage
der Gemeinschaft. Fiir Grisebach?) fillt dieses Problem zusammen
mit demjenigen der wirklichen Bildung.

1) Eberhard Grisebach: Probleme der wirklichen Bildung. Miunchen 1923. Ver-
lag Ch. Kaiser.

174



	Cäsar in der Schule

