
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 5

Artikel: Die Stellung des Religionsunterrichtes im Schulorganismus : 2. Teil

Autor: Grossmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung
des Religionsunterrichtes im Schulorganismus.

Yon Pfr. H. Grossmann,
evangelischer Religionslehrer am st. gallischen Lehrerseminar.

III.
Wir haben hier nur hypothetisch gesprochen, und man nehme die

letzten Ausdrücke ja nicht als Anklage gegen die bestehende Schule.
Soweit ich speziell die Verhaltnisse im Kanton Zürich kenne, handelt
es sich nicht darum, überhaupt nur Lernunterricht zu pflegen und
darum den Religionsunterricht abzulehnen. Man hält an der
Notwendigkeit eines Gesinnungsunterrichtes fest. Man will nicht nur
Wissen eintrichtern, sondern auch den Charakter bilden. Es handelt
sich vielmehr darum, ob christlicher Religionsunterricht oder Morallehre

Aufgabe der Schule sei.

Ich weiss auch, dass die Ersetzung des religiösen Unterrichtes
durch Sittenlehre vielfach ein Verlegenheitsausweg gewesen ist, um
möglichst allen gerecht zu werden und doch niemanden zu stossen.
Ob auf diese Weise ein Ausweg aus den Schwierigkeiten der heutigen
Lage gefunden werden kann, wollen wir in einem späteren Abschnitte
untersuchen.

Hier will ich nur die Frage aufwerfen: Ist eine Morallehre, die
weder religiös noch bewusst antireligiös sein will, irgendwie ein
vollwertiger Ersatz für den christlichen Religionsunterricht?
Diese Frage ist zu verneinen.

Ich will dabei nicht verneinen, dass auch von einer Morallehre
wertvolle erzieherische Wirkungen ausgehen können. Es muss keine
Feindschaft bestehen zwischen einer Morallehre und der christlichen
Religion. Jeder Religionsunterricht wird auch Morallehre enthalten.
Die Morallehre kann sich selber verstehen als Propädeutik für den

Religionsunterricht, so wie Paulus sagt, das Gesetz sei der
Zuchtmeister auf Christus. Es kommt dabei alles auf den Geist an, in dem
diese Morallehre erteilt wird. Eine solche Morallehre wird nicht
ausmünden dürfen in das Wort: „Wie haben wir es doch so herrlich weit
gebracht", sondern sie wird, wenn sie in die Tiefe geht, irgendwie in
das Wort des Paulus ausklingen müssen: „Ich elender Mensch, wer
wird mich erlösen?"
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1925. — 9 129



Die Morallehre ist immer etwas Halbes. Mit einer gewissen
Notwendigkeit wird sie in ihrer letzten Begründung auf die Religion
geführt. Moral beruht so gut auf Glauben wie Religion. Um auf einen
schönen Profit zu verzichten um der Ehrlichkeit willen, braucht es

doch gewiss einen Glauben an den höheren Wert der Ehrlichkeit. Da
hört die Wissenschaft auf und bei vielen auch die Ehrlichkeit. Jeder
Appell ans Gewissen trägt irgendwie eine religiöse Färbung. Die
Sanktion der Moral liegt in einem höheren „Du sollst", in einem letzten
undiskutierbaren „Du sollst" und es gibt nur ein undiskutierbares
„Du sollst", den Willen Gottes.

Vor allem in der Frage der moralischen Kraft, wo es nicht mehr
nur heisst „Du sollst", sondern „Du kannst", wird immer wieder
die Moral von religiösen Grundkräften befruchtet werden müssen.

„Was die Moral fordert, dazu gibt Religion die Lust und die Kraft",
sagt Friedrich Theodor Vischer in seinem „Auch Einer". Alle Appelle
an Ehrgefühl und Ritterlichkeit, alle Willensgymnastik wird doch
nicht an jenes Wort des Apostels Paulus heranreichen: „Die Liebe
Christi dringet uns also". Hat die Moral irgend etwas, was an
behütender, stärkender, begeisternder Kraft ebenbürtig wäre einem
Heilandsbüd, das schon in früher Jugend einem Kinderherzen eingeprägt

worden ist?
Was die Moral hat an Gutem, hat der Glaube auch; aber dieser

hat eine Kraft, die kein moralisches System aufzuweisen hat, und er
hat mehr als Moral. Man denke sich nur einmal das Gebet, das Herz
der Religion, weg. Bei blosser Moralität fiele es weg. Es wäre
vielleicht noch eine Stilübung oder Autosuggestion, aber kein Gebet mehr.
Man denke sich Gottvertrauen, Ewigkeitshoffnung und auch die

Verantwortung im Lichte der Ewigkeit weg. Die Moral hätte selbst
den Schaden davon. Es würde ihr die Wurzel abgeschnitten, aus der
sie ihre beste Lebenskraft gewinnt.

So können wir sagen: Der christliche Religionsunterricht ist in
seiner erzieherischen Wirkung der blossen Morallehre überlegen.
Natürlich beides im Ideal angesehen. Man darf nicht die Karrikatur
des Einen mit dem Ideal des Andern vergleichen. Darum darf auch die
Schule, wenn sie ihre Mission als Erzieher der Jugend ernst nimmt,
nicht freiwillig auf den christlichen Religionsunterricht verzichten.

IV.
Weil die Religion den innersten Menschen angeht, dort, wo er

noch nicht auseinanderklafft in Verstand, Wille und Gefühl, das Herz

130



des Menschen, darum sollte in einer idealen Schule der
Religionsunterricht das Herz der Schule sein. Die Spezialisierung, das Fächersystem,

ist ja die Not nicht nur derVolksschule, sondern der modernen

Bildung überhaupt. Man lese da etwa Ragaz: „Die pädagogische
Revolution", wo er über das „Schubfächersystem" klagt, wie die
verbindende Einheit fehle in unserer modernen Bildung. Die
verschiedenen Fächer sind nicht wie Zweige, die aus einemStamm wachsen
sondern wie Schubladen. „Ihr habt die Teile in der Hand, fehlt leider
nur das geistige Band". In der Religion haben wir wie nirgends sonst
einen Durchblick auf das Letzte, was dem Leben Ziel und Inhalt
gibt, nicht nur einen Teilausschnitt neben andern, sondern das
Zentrum, von wo aus alle Teile erst ihre rechte Beleuchtung und Bedeutung

erhalten. Als ein Dienen Gottes kann jede Arbeit, auch das

ganz sachliche wissenschaftliche Forschen, eine Beziehung zum
Zentrum erhalten.

Um der zentralen Bedeutung der Religion willen sollte
auch dem Religionsunterricht eine zentrale Bedeutung im
Schul Organismus zukommen. Ich meine das nicht so, dass jeden
Tag zwei oder drei Stunden Religionsunterricht gegeben werden
mussten. Der Religionsunterricht gewinnt nicht dadurch an wirklicher
Bedeutung, dass man die Stundenzahl verdoppelt. Keine Überfütterung,

aber auch keine Unterernährung. Die zwei Stunden, die im
gegenwärtigen Lehrplan für biblische Geschichte und Sittenlehre
eingesetzt sind, dürften durchaus genügen, wenn in diesen Stunden etwas

von dem zu empfinden ist, was das Lied meint: „Morgenglanz der
Ewigkeit, Licht vom unerschaffnen Lichte, schick uns diese Morgenzeit

Deine Strahlen zu Gesichte und vertreib durch Deine Macht
unsre Nacht".

Ich möchte viel lieber als durch eine Vermehrung der Unterrichtsstunden

dadurch die Bedeutung des Religiösen als des verbindenden
geistigen Bandes hervorgehoben sehen, dass durch eine ganz kurze
Andacht, in der wirklich die religiöse Saite im Kinderherzen berührt
und zum Schwingen gebracht würde, die Schule eröffnet würde.
Sofern dies eine freie Andacht ist, ist das sehr schwer, und es braucht
eine eigene Gabe dafür. Es gibt Hilfen, etwa die Andachtsbüchlein
für kleine Kinder von Eugen Zeller oder S. Landis-Fierz, für grössere
die Bücher des Berner Waisenvaters Buchmüller: „Meine Rüstung"
und „Waffen von Stahl". Aber ja nicht bloss Weckung der Langeweile,
sonst lieber Hände davon lassen. Statt dessen könnte ein religiöses
Lied und ein ganz kurzes Gebet und wären es nur die Worte, die den

131



langen Reigen der viermal täglich gebeteten katholischen Schul -
g3bete abschliessen : „Alles Gott zu Liebe und Alles Gott zur Ehre"
den Hinweis auf Gott ausdrücken. Die Lieder wären natürlich nicht
als Übung aufzufassen, sondern als Erbauung. Welche Stimmung
vermögen doch religiöse Lieder zu wecken; man denke nur an die alten
Weihnachtslieder! Auch Lieder wie: „Lobe den Herren, den mächtigen

König der Ehren", „Sollt ich meinem Gott nicht singen",
„Grosser Gott, wir loben dich", „Die goldne Sonne", „Jesu, geh
voran", „So nimm denn meine Hände" und viele andere können, wo
sie gepflegt und als Ausdruck religiöser Haltung gesungen, oft gesungen
werden, ähnlich etwas in uns zu erklingen bringen, was uns an Gott
erinnert. Sie können uns andächtig stimmen und empfänglich machen
für höhere Empfindungen.

Ich schildere hier ein Ideal, trotzdem ich weiss, dass das nicht ohne
weiteres überall eingeführt werden kann. Aber sollte nicht eine Schule,
die für den Wert der Religion ein Verständnis hat, solche Möglichkeiten

religiöser Erziehung und Gemütseinstellung doch ins Auge
fassen? An vielen Orten ist dies durchaus möglich, auch im Kanton
Zürich.

V.
Von der Gestaltung des Religionsunterrichtes lasst mich

nur ganz kurz reden, da eine eingehende Besprechung selbst ein
Referat ausfüllen musste.

Das Hauptmittel des Religionsunterrichtes der Schule besteht in
einem eindrucksvollen Erzählen und Gestalten biblischer Geschichten,
von der Wärme eigener Religiosität getragen, in einer Sprache und
Ausdrucksform, die dem kindlichen Verständnis angepasst sind.

Von Rhoden sagt einmal : „Darin liegt die Bedeutung dieser
biblischen Geschichten, dass sie von Menschen erzählen, die es mit Gott
zu tun hatten, die wider ihn sündigten, sich von ihm strafen, beugen
und wieder aufrichten liessen, die sich nach Gott sehnten und ihn
fanden oder aber Gott widerstrebten und verdarben. An der lebendigen

Anschauung dieser Tatsachen, wie sich die Menschen zu Gott
stellen und wie Gott mit den Menschen umgeht, soll sich das religiöse
Leben des Schülers nähren. Indem er geistig miterlebt, wie Gott die
Menschen erzogen hat, lässt er sich selber von Gott erziehen und
unterweisen."

Ich kenne keine Geschichten, die an religiösem Wert ebenbürtig
neben die biblischen gestellt werden könnten. Ich habe seit Jahren die
Gewohnheit, während der Ferien in der Kinderlehre religiös wertvolle

132



Profangeschichten zu erzählen. Es gibt deren nicht sehr viele. Tolstois
Volkserzählungen, Lagerlöf, Wolfensberger, auch „Lienhard und
Gertrud" habe ich schon erzählt oder christliche Lebensbilder geboten. Aus
der grossen Fülle der Erzählungen in den Sammelbänden: „Im Strome
des Lebens", herausgegeben vom Leipziger Lehrerverein, sind doch
recht wenige, die in die Tiefe gehen. Irgend etwas, was an religiöser
Bedeutung an die Geschichte Jesu, seine Gleichnisse und Worte
heranreichen würde, so dass es uns zu einem Transparent Gottes würde,
gibt es nicht. Gewiss, ich schätze Amicis „Herz" oder Lienerts
Buch voll Jugendlust: „Das war eine goldene Zeit" hoch, aber man
muss schon recht bescheiden sein in seinen religiösen Ansprüchen,
wenn man meint, damit tiefe religiöse Eindrücke zu erwecken und dafür
die Evangelien auf der Seite lässt.

Wir mögen solche religiös und moralisch wertvolle Geschichten,
wie sie auch im zweiten Teil des Lehrbüchleins für biblische
Geschichte und Sittenlehre des Kantons Zürich enthalten sind, heranziehen

als Begleitstoffe für die Anwendung, aber das Knochengerüst
des Religionsunterrichtes muss doch die biblische Geschichte bilden
und zwar nicht nur in der recht dürftigen Auswahl und Gestaltung
des Zürcher Lehrmittels. Durch das freie gestaltende Erzählen, nicht
erst durch eine nachfolgende Ausquetschung, muss der Eindruck
erstrebt werden.

Das Ziel eines solchen religiös gehaltenen biblischen
Geschichtsunterrichtes besteht nicht in erster Linie in Lehre, sondern in der
Erzielung einer religiösen Gemütseinstellung und Gewissensweckung,
im Erklingenmachen der religiösen Saite im Kinderherzen, im Wecken
kindlichen Gottvertrauens und Entzünden der Liebe zum Heiland.
Wo dies das Ziel ist, kann man nicht etwa sagen, das Kind sei für einen
religiösen Unterricht zu jung und unreif. Es handelt sich da nicht um
höhere Mathematik. Erfahrungen zeigen, dass gerade das Kind sich

zum Heü and in natürlicher Liebe hingezogen fühlt, wo sein Bild ihm
auf kindliche Weise nahegebracht wird und es im Unterricht einen
Hauch jenes Lebens und jener Liebe empfindet, die von Jesus
herkommen. Das Kind fasst mit seiner Fähigkeit zu staunen, mit dem
Herzen ganz naiv eine Wahrheit zu ergreifen, die religiöse Welt in
ihrer Wirklichkeit und ihrem Wunder eher leichter als der Erwachsene

mit seiner alles zergliedernden Reflexion, die oft vorlauter Bäumen
den Wald nicht mehr sieht. „Ich danke dir, Gott, dass du solches den
Klugen dieser Welt verborgen hast und hast es den Unmündigen
geoffenbart", sagt Jesus.

133



Ich sehe auch keinen in der Kinderpsyche bedingten Grund, den
Religionsunterricht erst im vierten Schuljahr beginnen zu lassen.
Gewiss, die religiöse Unterweisung von Kindern der ersten Schuljahre
bedingt eine besondere Gabe naiv-kindlicher Darstellungsweise. Bilder
mussten da viel mithelfen, und die Erzählungen dürften nicht zu lang
sein; aber dass etwa das Kind erst vom zehnten Jahr an religiös
empfänglich wäre, ist nicht richtig. (Fortsetzung folgt)

Kino und Schule.1)

Zu den Errungenschaften der neuesten Zeit, die tief in die
Lebensgewohnheiten der heutigen Generation besonders in den volksreichen
Ortschaften, eingreifen, gehört neben andern (wie der Autoverkehr
und der Fussballsport) der Kinematograph. Wenn wir in unsern
Städten am hellen Werktagnachmittag Scharen meist jüngerer Leute
den Räumen des Lichtbildtheaters entströmen sehen, dann müssen
wir, wohl oder übel, anerkennen, dass in den „lebenden Lichtbildern"
eine Kraft wirkt, die einen grossen Teil des Volkes zu fesseln vermag.
Wenn wir aber andererseits dann und wann vernehmen, dass ein
jugendlicher Verbrecher durch Filmvorführungen zu „Abenteuern"
verleitet und ins Verderben geführt wurde, dann kommt jedem, dem
am Wohl und Wehe des Volksganzen gelegen ist, zum Bewusstsein,
wie nötig es ist, dem Überwuchern des Ungesunden an dieser Neuerung
nach Kräften zu steuern, die Jugendlichen vor schlimmen Einflüssen
zu schützen und schulpflichtigen Kindern den selbständigen Besuch
von Lichtbildtheatern zu verbieten.

Da aber die Schule heute mehr als je den starken Strömungen, von
denen die Menschheit erfasst wird, Rechnung tragen möchte, kann
sie auch am Kino nicht achtlos vorübergehen, sondern muss die damit
verbundene gute Seite der Errungenschaft nützen und dabei nur
besorgt sein, den von „Schlacken" gereinigten Strom in nutzbringender
Weise in ihre Kanäle zu leiten; sie muss also dahin wirken, dass auch
auf diesem Gebiete der Jugend und womöglich allem Volke gesunde
Kost geboten wird. Es sei auch zugegeben, dass unter dem Zwang der
Gesetze und des schon etwas geläuterten Geschmackes der
Kinobesucher der unmoralische Film fast gänzlich von der Bildfläche
verschwunden ist, wogegen sich unwahrscheinliche Abenteuer und
zuweilen auch läppische Gefühlsduselei da und dort immer noch zu breit
machen. Solange der Geschmack des Kinopublikums noch nicht
derart veredelt ist, dass er die allzu prickelnde oder zu süssliche Kost
ablehnt, wird die Film-Industrie eben immer wieder mit solchen
Gerichten locken und sie dem robusten Appetit ihrer Kundschaft ser-

*) Wir geben hier, stark persönlich gefärbt, die Hauptgedanken einer längern
Abhandlung aus dem Annuaire de l'Instruction publique en Suisse 1924, betitelt Le
Cinéma et l'Ecole von Ernest Savary wieder.

134


	Die Stellung des Religionsunterrichtes im Schulorganismus : 2. Teil

