
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 4

Artikel: Neuzeitliche Bildungsprobleme im Lichte Goethescher Gedanken : 4.
Teil

Autor: Muthesius, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuzeitliche
Bildungsprobleme im Lichte Goethescher Gedanken.

Der Bildner.
Von Karl Muthesius.

IV.

Soll der Lehrer Bildungsvermittler sein, so bedarf er einer eignen
reichen Bildung. Beüeibe aber nicht in der Form eines flachen Enzy-
klopädismus, der der Feind echter Lehrerbüdung ist. Nicht ist es

abgesehen, um ein treffendes Bild Herders zu gebrauchen, „auf die
Ausmöblierung des Kopfes, damit ein flotter Edukationshandel mit
Realien getrieben werden könne. Solche Menschen lernen in kurzer
Zeit eine Menge Verbalideen enzyklopädisch oben wegschöpfen und
glauben ,dass dieser Ozean nicht tiefer sei als das Stöckchen, womit
sie ihn berührt haben. Diese Landkartenkenntnis beredet sie, gereiset
zu haben, und sie verachten natürlicherweise denjenigen, der nur ein
kleines Stück Land von dem Planiglobio durchwandert hat, das sie

mit ihren fünf Fingern auf dem Tische glauben umfassen zu können."
Bewahre der Himmel den Lehrer vor einem derartigen Enzyklo-

pädismus mit allen seinen üblen Folgen für Bildung und Charakter.
Nein, wir wünschen für den Lehrer eine Büdung, die ihn die
„Standpunkte", die ihn Probleme sehen, die ihn künftige Aufschlüsse ahnen
lässt. Wer das Letzte vorbereiten wül durch das Erste, der muss den
Abstand überschauen können, der zwischen dem Niedrigsten und dem
Höchsten liegt, denn nur dadurch kann er erkennen, wie man von dem
Ersten aufsteigen könne zum Letzten. Erst dem, der das Lehrgut,
und sei es das einfachste und elementarste, in seinen vielfachen
Verzweigungen und bis hinab zu den einfachsten Einzelheiten von emem
höheren, umfassenderen Standpunkte aus überschaut, erwächst jene
Bewertung und Schätzung des Einzelnen, jene Empfindung von den
lebendigen Beziehungen jeder an sich vielleicht unbedeutenden
Tatsache zu höheren geistigen Interessen, die nicht nur die eignen Seelenkräfte

des Lehrers rege erhält, sondern auch die beste Gewähr für den
lebendigmachenden Geist des Unterrichts bietet. Denn Unterricht
als BildungsVermittlung ist ja doch noch etwas ganz anderes als
Kenntnisübertragung. Er ist Auflockerung der Seele zu selbständiger
Entfaltung. Diesen Dienst kann nur der der jugendlichen Seele leisten, in
dessen eignem Seelenleben schöpferisch gestaltende Kräfte wirksam sind,
und diese Kräfte können nur wurzeln und sich nur auswirken in einem

102



reichen Geistesleben. Sich in Besitz jenes „produktiven Einfachen''
zu setzen, aus dem allein sich bildende, gestaltende Kräfte und Fähigkeiten

entwickeln können, vorzudringen bis zu den Anfängen des ersten
konkreten Erkennens, sich jenes Vermögen anzueignen, jene zur zweiten

Natur gewordene Anschauungs- und Denkweise, nicht das
Einfache verkünstelt, sondern das Künstliche, das Verwickelte, einfach
zu sagen und zu tun, zu jener Simplizität des Anschauens, des Denkens,
des Sprechens, des Handelns zu gelangen : alles dies ist nur demjenigen
möglich, der tief in die Sache eingedrungen ist.

Soviel ist jedenfalls sicher, wenn wir für den Lehrer eine gründliche
Büdung fordern, wenn wir namentlich auch für den Volksschullehrer
wünschen, dass ihm die Quellen höherer Büdung erschlossen werden,
so haben wir dafür keinen beredteren, keinen wükungsvolleren
Kronzeugen als Goethe. Auf welchem Wege, an welchen Büdungsstätten
und in welchen Formen dem Lehrer eine solche Büdung zu
übermitteln sei, das sind Fragen, die erst in zweiter Linie stehen; sie brauchen

uns hier nicht zu beschäftigen. Hauptsache ist die grundsätzliche
Anerkennung des Bedürfnisses.

Aber freilich ist damit nur eine Seite der Lehrerbüdung
gekennzeichnet, eme Seite, die in all den Verhandlungen über diese Frage,
die in den letzten Jahren stattgefunden haben, in den Vordergrund
gerückt worden ist — wer die Geschichte der Lehrerbildung kennt,
findet es verständlich —, deren einseitige Hervorkehrung aber
Gefahren in sich bügt. Kerschensteiner hat diese Gefahren in seiner
Schrift „Die Seele des Erziehers" gekennzeichnet. Schon vorher hatte
er auf der Reichsschulkonferenz mit emer von einer grossen Anzahl
von Teünehmern unterschriebenen Erklärung ein Warnungszeichen
aufgerichtet :

„Wenn nicht die in den Leitsätzen geforderten Massnahmen, die
durch Vertiefung der fach- und erziehungswissenschaftlichen Studien
in erster Linie der intellektuellen Ausbüdung unserer Lehrer dienen,
schulorganisatorisch mit Einrichtungen verbunden werden, welche
den sozialen Wesenskern des Erziehers, die aufopfernde Liebe und
Hingabe an die seelische Entwicklung der Jugend fördern, so werden
die neuen Wege in allen Schulen vielleicht bessere Unterrichter, aber
keine besseren Erzieher liefern als die alten Wege. Ja, es steht eher
zu befürchten — das gilt für aUe! — dass die nicht gepflegten sozialen
Qualitäten über der reinen Pflege des Intellekts verkümmern."

Die Befürchtung eines emseitigen Intellektualismus ist tatsächlich
nicht von der Hand zu weisen, wenn auch nicht verschwiegen werden

103



darf, dass sie oft in Kreisen laut geworden ist, die ihre Abneigung
gegen eine höhere Ausbüdung der Lehrer mit der wohlwollenden
Fürsorge verbrämen, sie vor der mit aUen Schrecken ausgemalten
Gefahr des Intellektualismus bewahren zu wollen.

Wü* selbst besinnen uns darauf, dass die Büdung im Goetheschen
Sinne weit davon entfernt ist, rein inteUektualistisch zu sein. Nur die
in der Region der Nutzenden könnte etwa so genannt werden. Die
Büdung der Wissenden erhebt sich bereits über den blossen
Intellektualismus, die der Anschauenden hat ihn vollständig überwunden.

Aber immerhin: wir haben bisher nur eme Seite des Menschenbüdners,

des Erziehers kennen gelernt, den Menschen, dessen vorzügliche

Beschäftigung das Lehren, das Unterrichten ist. Aber das Tun
des Menschenbüdners im umfassenden Sinne erschöpft sich nicht darin,
und der Kern seines Wesens wird nicht ausgefüllt durch das, was wir,
auch wenn wü* das Wort im edelsten Sinne verstehen, Büdungsver-
mittlung nennen, sondern durch die Verwüklichung überzeitlicher
Werte in der jugendlichen Seele, damit sie sich zu edlem Menschentum
entfalte. Die Grundlage dafür ist soziale Gesinnung, Liebe. Der
Erzieher gehört nach seinem Wesenskern dem sozialen Menschentypus
an. Wer nicht in Liebe für andere leben kann, der ist von vornherein
zum Erzieher ungeeignet. Was Pestalozzi unsterblich gemacht hat,
das ist nicht seine Lehre, von der manches Stück der nicht
unverdienten Vergessenheit anheimgefaUen ist, sondern sein Leben, das

durchglüht war von tiefer selbstverleugnender Liebe, von restloser
Hingabe an die Kindheit und Jugend, an die hilfsbedürftigen
Unmündigen. Nur wer solcher Hingabe und aufopfernden Liebe fähig ist,
besitzt die Eignung zum Erzieherberuf.

Und gerade auch hierin dürfen wir uns der Führung unseres

grossen Meisters anvertrauen. Ihm war — erinnern wir uns an die
eingangs geschüderte erste Voraussetzung der pädagogischen
Auswirkung einer seiner Uranlagen — die Hingabe an die Kindheit und
Jugend in seltenem Masse eigen, in ihm war die nie verlöschende Lust
und das nie verlöschende Bedürfnis lebendig, die geistige Gestaltung
des wachsenden Menschen tiefgehend zu beeinflussen, ihm war es

gegeben, in semer ganzen Seelenstimmung und Anschauungsweise sich
in der Nähe der Kindlichkeit zu halten, der entgegenreifenden Seele

mit intuitivem Verständnis zu folgen und alle ihre Regungen teü-
nehmend mitzuempfinden.

Solche Gesinnung und Haltung der Kindheit gegenüber ist ja
schon für den tieferen Erfolg jeder Unterweisung ausschlaggebend.

104



„Man lernt nur von dem, den man liebt," sagte Goethe einmal zu
Eckermann. Ein schlichtes Wort, das die Summe aller pädagogischen
Weisheit in sich bügt. In emem heitern poetischen Bude hat er den
gleichen Gedanken veranschaulicht:

Den Musenschvvestern fiel es ein,
Auch Psychen in der Kunst zu dichten
Methodice zu unterrichten.
Das Seelchen büeb prosaisch rein.
Nicht sonderlich erklang die Leier
Selbst in der schönsten Sommernacht.
Doch Amor kommt mit Blick und Feuer —
Der ganze Kursus war vollbracht.

Etwas vom Blick und Feuer des seelenentzündenden Gottes muss aus
dem rechten Erzieher sprühen, er muss erfüUt sein vom pädagogischen
Eros. Er wird ihm auch der beste Wegleiter sein bei aUen anderen
Veranstaltungen und Massregeln der Erziehung. Er wird ihn vor allen
Dingen im Kinde schon den Träger von Ewigkeitswerten sehen lassen,
die alle bereits keimartig in diesem liegen und der Entfaltung harren.
Der so eingestellte Erzieher weiss, dass Sonnenlicht und Sonnenwärme

nötig sind, d. h. menschliche, liebevolle Teilnahme, um sie zum Spries-
sen und Wachsen zu bringen. Vor aUen Dingen ist ihm das Kind in
seiner Eigenart Gegenstand ehrfurchtsvoller Neigung. Goethe stand
der Kindheit und Jugend so gegenüber. Er hatte „Respekt vor allen
wahrhaft stül lebendigen Knospen". Die Pietät, die ihm überhaupt
mit dem Weisen des Altertums fundamentum omnium vütutum war,
zeigt sich, schreibt er einmal „mächtig von Eltern zu Kindern, schwächer

von Kindern zu Eltern". Pietät also ist die Gesinnung, mit der
zunächst Eltern und Erzieher den Kindern gegenübertreten müssen.
Entwickelt sich im Gemüt des Küides Pietät gegen Eltern und
Erzieher, so liegt darin für sie das höchste Eltern- und Erzieherglück.
Aber sie können Pietät nicht erzwingen, sie muss sich von selbst in
der wachsenden Seele entfalten und langsam erstarken, und sie wird
es nur dann, wenn die Eltern und Erzieher zuerst die Pietät den
Kindern gegenüber empfanden und betätigten. Klänge alter Erzieherweisheit

tönen uns hier entgegen: maxima debetur puero reverentia.
Von der Würde der Kindheit muss der Erzieher erfüllt sein. Als

Goethe an der Schwelle des Greisenalters die Beschreibung seines

Lebens begann und aUe Kindheitseindrücke aus seiner Jugend in ihm
lebendig wurden, da floss ihm, überwältigt von dem Reichtum, der

Vielseitigkeit, der Schönheit, der Poesie des Kinderdaseins, das Wort
in die Feder: „Wer wäre imstande von der Fülle der Kindheit würdig

105



zu sprechen!" Wer im Kinde den Träger überzeitlicher Werte sieht,
der achtet seine Eigenart, der weiss, dass wir die Kinder nicht nach
unserem Sinne formen können, „dass wü sie haben und lieben müssen,
wie Gott sie uns gab; denn der eine hat die, die andern andere Gaben;
jeder braucht sie, und jeder ist doch nur auf eigne Weise gut und
glücklich." Diese Einsicht, dass jeder nur auf eigne Weise gut und
glücklich sein kann, liegt manchem Erzieher nicht nahe. Der Mensch
sei „beschränkt genug", sagt Goethe in den Lehrjahren, „den anderen
zu seinem Ebenbüd erziehen zu wollen." Dieser Beschränktheit,
diesem Fehler verfaUen oft gerade Väter und Erzieher, die selbst
Persönlichkeiten mit stark ausgeprägter Eigenart sind. Alles, was sie
selbst schätzen, alles worin sie Lebenswerte sehen, was sie für gut
halten und worin sie glücklich sind, ihre Art des Anschauens und
Denkens, des Urteüens und des Beurteilens: alles das möchten sie,

gerade weü sie es mit voUer Seelenstärke empfinden und erleben, an
ihren Kindern und Zöglingen verwüklicht sehen, und je mehr
Entschlussfähigkeit, Tatkraft, Energie ihr Leben auszeichnet, um so
stärker wüd ihr Erzieherwüle nach dieser Richtung gedrängt. Das
meint Goethe, wenn er in den Wanderjahren die Meinung Wühelms,
dass sich der Sohn nügends besser entwickle als in der Gegenwart des

Vaters durch Lenardo als „holden väterlichen Irrtum" bezeichnen
und diesen sagen lässt: „Der Vater behält immer eine Art von
despotischem Verhältnis zu dem Sohne." Gerade begabte jugendliche
Naturen fühlen den Druck, der auf ihre Entwicklung ausgeübt wüd in
der Zeit, da eigne Neigungen wachsen, eigne Lebensziele und eigne
Lebenspläne sich zu formen beginnen, als Vergewaltigung und kommen
dadurch in heftigsten Gegensatz zu Eltern und Lehrern. Spuren
dieses Schicksals prägen sich in ihr Wesen ein. Goethe fand in Schülers
Persönlichkeit noch solche Spuren einer vergewaltigten Jugend. Der
typische Konflikt zwischen Vätern und Söhnen hat hier seinen

Ursprung. Es liegt eine tiefe Tragik im Erzieherberuf, und wü sehen
erschüttert diese Tragik in Goethes eigenem Leben, in dem Verhältnis
zu seinem eignen Sohn, in dem sich menschliche Grösse so seltsam
mit menschlicher Schwäche mischt, in dem sich Schicksal und Anteü
so eng verketten.

Die Kinder haben und lieben und erziehen, wie Gott sie uns gab,
einsehen und danach handeln, dass jedes nur auf seine eigne Weise

gut und glücklich sein kann, erfordert vom Erzieher Selbstüberwindung

und Selbstentäusserung, die eigne Individualität, und wenn
ihr Wert noch so stark gefühlt wüd, zurückhalten und zurückdrängen
106



zugunsten des Werdenden und Wachsenden, niemals vergessen, dass
zwischen Eltern und Kindern, Lehrern und Zöglingen die Zeit einer
Generation liegt, in der sich Lebensanschauung und Denkweise, Wert-
urteü und Geschmack vielfach gewandelt haben, in der manches Alte
abgestorben ist und manches Neue zum Lichte drängt —, und doch dabei
das Gefühl der tiefen Verpflichtung und Verantwortlichkeit der Jugend
gegenüber nicht verlieren, ja niemals schwach werden lassen: welch
schwere Aufgabe! Wü verstehen jetzt jenes Wort aus dem Gedicht
Ilmenau, in dem Goethe Rechenschaft ablegt von seiner Erzieherarbeit

an Karl August :

Der kann sich manchen Wunsch gewähren,
Der kalt sich selbst und seinem Wülen lebt.
Wer aber andre wohl zu leiten strebt,
Muss fähig sein, viel zu entbehren.

In Goethes ganzer Stellung zur Kindheit und Jugend, in der
Anerkennung ihres eignen Wertes, wurzelt auch seine Milde gegen Kinder -

und Jugendfehler und Unarten. Er betrachtete sie als „Übergänge,
als die Säure einer unreüen Frucht", er verglich sie mit den
Stengelblättern einer Pflanze, die nach und nach von selber abfallen und wobei

man es nicht so genau und streng zu nehmen brauche. Von Natur
aus, dies war seine Überzeugung, habe das Kind keinen Fehler, der
nicht zur Tugend, allerdings auch kerne Tugend, die nicht zum Fehler
werden könne. Ja in manchen Unarten sah er „Organe, die durchs
Leben helfen". Deshalb war es für ihn auch nicht mit dem blossen
Verbieten von Unarten getan. Man solle, meinte er, Kindern nichts
verbieten, wenn man nicht sogleich etwas Besseres an die Stelle des

Verbotenen setzen könne, blosses Hemmen und blosser Druck sei
mehr schädlich als nützlich, immer sei Förderung des Tuns die Hauptsache.

Im übrigen nahm er Absonderlichkeiten und Skurrilitäten der
Jugend von der heitern Seite, blickte mit der gelassenen Miene des

Alters auf jugendliche Torheiten herab und erinnerte sich dabei
immer — was vielen von uns Alten so schwer wüd — der eigenen
Jugendjahre. „Man darf nur alt werden," sagte er zu Eckermann,
„um milde zu sein; ich sehe keinen Fehler begehen, den ich nicht auch
begangen hätte."

Willst du strafen oder schonen,
Musst du Menschen menschlich sehn.

Menschen menschlich zu sehen, darin erfüllt sich schliesslich die
letzte Aufgabe des Erzieherberufes. Menschen menschlich sehen kann

107



aber nur der gebüdete, ja wir können sagen, nur der grosse Mensch.
Darum voüendet sich das Wesen des Büdners, des Erziehers, in seiner
edlen Menschlichkeit. Wie weit er grossem Menschentum nahe kommt,
ist nicht nur von seinem Wülen abhängig, aber in der Emporläuterung
seines Wesens zu edler Menschlichkeit liegt seine letzte und grösste
Aufgabe, eine Aufgabe, die letzten Endes aües andere in sich schliesst.
Und eben weü Goethe ein edler und grosser Mensch war, birgt sein
Wesen für den Büdner, den Erzieher so viel Vorbüdliches.

„Man muss etwas sein, um etwas zu machen," sagte er einst in
bezug auf den büdenden Künstler, ein Wort, das recht eigentlich auch
auf die Kunst des Menschenbildners passt. Sein aber heisst hier:
geworden sein durch Selbsterziehung, sich innerlich emporgearbeitet
haben, sein Wesen so geformt und gestaltet haben, dass emporziehende,
vorbüdliche Wirkungen unmittelbar von ihm ausströmen. Goethe ist
ein herrliches Beispiel solcher Selbsterziehung, und wü können sie

namentlich in dem ersten Jahrzehnt seiner Weimarer Tätigkeit
Schritt für Schritt verfolgen aus Selbstzeugnissen in der Dichtung, in
Briefen an vertraute Freunde und namentlich im Tagebuch, das, für
kein menschliches Auge bestimmt, die tiefsten und aufrichtigsten
Bekenntnisse seiner Seele enthält. Es waren die Jahre, da er in der
Regierung des kleinen Herzogtums ein Amt nach dem andern übernahm,
die Jahre des Umgangs mit Charlotte von Stein. Je vertrauter und
inniger dieser Umgang wurde, je mehr er in der Freundin den
unersetzlichen Schatz seines Herzens erkannte, desto mehr
Selbstbeherrschung forderte dieser LTmgang von ihm. Damals entstand jenes

grosse Gedicht „Die Geheimnisse" mit dem Lebensgang des Weisen,
des Heiligen, den er Humanus nannte. Wodurch ist er geworden,
was er war? Dadurch, dass er „von allen Lebensproben die sauerste"
bestanden, sich selbst bezwungen hat; dass sein Geist im Strom der

Welt, „im innern Sturm und äussern Streite" das „schwer verstandene"

Wort vernommen und es an sich betätigt hat :

Von der Gewalt, die alle Wesen bindet,
Befreit der Mensch sich, der sich überwindet.

Und seine amtliche Tätigkeit in ihrem ganzen Umfange wurde ihm
zu einer Schule der Selbsterziehung. Er bewährte dabei jene auch für
jeden Erzieher und Lehrer so notwendige Tugend, den Grund für
Misslingen, für mangelnden Erfolg nicht ausser sich, nicht in den
Menschen und Verhältnissen, sondern in sich zu suchen. „In meinem

jetzigen Kreis," schreibt er ins Tagebuch, „hab ich wenig, fast gar

108



keine Hinderung ausser mü. In mü* noch viele." Doch verzagt er
nicht an sich selbst, seines Innern gewiss fährt er fort: „Ich wül doch
Herr werden. Niemand, als wer sich ganz verleugnet, ist wert zu
herrschen, kann herrschen." Und wenn die Last der täglichen Geschäfte
ihn drückt, wenn all der Kleinkram des Aktenwesens, mit dem damals
viel mehr als heute sich auch die obersten Beamten befassen mussten,
ihn niederzudrücken droht, so hat er dafür ein Allheümittel, eme
Panazee :

Sprich, wie du dich immer und immer erneust
Kannst's auch, wenn du immer am Grossen dich freust.
Das Grosse bleibt frisch, erwärmend, belebend,
Im Kleinlichen fröstelt der Kleinliche bebend.

„Was ich trage" heisst es ein andermal im Tagebuch, „an mir und
andern, sieht kein Mensch. Das Beste ist die tiefe Stille, in der ich
gegen die Welt wachse und gewinne, was sie mü mit Feuer und Schwert
nicht nehmen können." Und der Freundin schreibt er: „Sie sehen,
ich erzähle immer vom Ich, von andern weiss ich nichts; denn in mü
inwendig ist zu tun genug. " Diese unablässige Arbeit am eignen Innern
war das Kennzeichen seines Lebens. „Das Tagwerk, das mir
aufgetragen ist," heisst es in einem Brief an Lavater, „das mir täglich
leichter und schwerer wird, erfordert wachend und träumend meine
Gegenwart, und darin wünscht ich's den grössten Menschen gleich zu
tun, und in nichts Grösserem. Diese Begierde, die Pyramide meines
Daseins, deren Basis mir angegeben und gegründet ist, so hoch als
möghch in die Luft zu spitzen, überwiegt alles andre und lässt kein
augenblickliches Vergessen zu. Ich darf nicht säumen, ich bin schon
weit in Jahren vor und vielleicht bricht mich das Schicksal in der
Mitte, und der babylonische Turm bleibt stumpf, unvoUendet. Wenigstens

soll man sagen, es war kühn entworfen, und wenn ich lebe,
sollen, wills Gott, die Kräfte bis hinauf reichen." Es klingt noch etwas
von dem prometheischen Kraftgefühl der Jünglingsjähre in diesen
Sätzen nach. Darum möge zur Ergänzung an ein Bekenntnis aus
dem Alter erinnert werden, aus dem der Ewigkeitsgehalt der
Selbsterziehung hervorleuchtet: „Ich kenne kein anderes Bestreben, als
mich selbst, nach meiner Weise, so viel als möghch auszubüden, damit
ich an dem Unendlichen, in das wü* gesetzt sind, immer reiner und
froher Anteü nehmen möge."

Welchem Lehrer und Erzieher schwellen solche erhabenen Zeugnisse

der Selbsterziehung nicht die Brust Wer fühlt nicht den innern
Antrieb zur Nachfolge? Und wer sieht nicht, dass hier für die Aus-

109



büdung der Lehrer, für die Erziehung der Erzieher der eigentliche
Weg gewiesen ist

Wir reden bei der Erörterung der Lehrerbüdungsfrage so viel von
der Notwendigkeit „wissenschaftlicher" Büdung, wir streiten uns
darüber, wo diese wissenschaftliche Büdung zu erlangen sei. Vergessen
wir dabei nicht gar zu leicht das Beste und Höchste? Dass es darauf
ankommt, in dem künftigen Lehrer alle rein menschlichen Werte, alle
formenden, gestaltenden, büdenden, erziehenden Kräfte zu entwickeln,
in ihm jene Berufsgesinnung zu erzeugen, die ihn davor bewahrt, dass

seme Seele tagelöhnert, dass er ein Stundenhalter und Sklave des

Uhrzeigers wüd? Vergessen wü nicht, dass warmherzige Hingabe höher
steht als alle Theorie, pädagogische Gesinnung höher als alle Technik,
die Tat höher als alle Worte, das pädagogische Gewissen höher als
alles pädagogische Wissen

„Kaum seh' ich ein Menschengesicht, so hab ich's wieder lieb,"
sagte der Dichter, und an die Freundin schrieb er: „Eine Liebe und
ein Vertrauen ohne Grenzen ist mir zur Gewohnheit geworden."
Könnte das jeder Lehrer und Erzieher von sich sagen, dann hätte er
seine Eignung erwiesen, dann hätte er sein Inneres für seinen Beruf
emporgeläutert.

„Jede Kunst verlangt den ganzen Menschen, der höchstmöglichste
Grad die ganze Menschheit." Nicht weniger ist Erziehung und Büdung
eine Angelegenheit der ganzen Menschheit und verlangt bei ihrer
Ausübung den ganzen Menschen, den durch Selbsterziehung gewordenen
Menschen.

„In der Kunst und Poesie ist die Persönlichkeit alles." Nicht
weniger ist in der Erziehung die Persönlichkeit alles.

Und so stehe denn als letztes Wort des Meisters :

„Man muss etwas sein, um etwas zu machen."
„Der Mensch wükt alles, was er vermag, auf den Menschen durch

seine Persönlichkeit."

Die Grundlagen der Euklidischen Geometrie
im Unterricht.

Von Dr. K. Merz, Professor in Chur.

Die Geometrie büdet das Musterbeispiel einer rein nach den strengen

Gesetzen der Logik aufgebauten Wissenschaft, die sich auf äussere
anschauliche Gebüde bezieht und das System des Euklid erscheint
als das Ideal einer formvollendeten Fassung der wissenschaftlichen

110


	Neuzeitliche Bildungsprobleme im Lichte Goethescher Gedanken : 4. Teil

