Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 4

Artikel: Neuzeitliche Bildungsprobleme im Lichte Goethescher Gedanken : 4.
Tell

Autor: Muthesius, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neuzeitliche
B]ldungsprobleme im Lichte Goethescher Gedanken.

Der Bildner.
Von Karl Muthesius.

IV.

Soll der Lehrer Bildungsvermittler sein, so bedarf er einer eignen
reichen Bildung. Beileibe aber nicht in der Form eines flachen Enzy-
klopddismus, der der Feind echter Lehrerbildung ist. Nicht ist es
abgesehen, um ein treffendes Bild Herders zu gebrauchen, ,,auf die
Ausmoblierung des Kopfes, damit ein flotter Edukationshandel mit
Realien getrieben werden konne. Solche Menschen lernen in kurzer
Zeit eine Menge Verbalideen enzyklopidisch oben wegschopfen und
glauben ,dass dieser Ozean nicht tiefer sei als das Stockchen, womit
sie ihn beriihrt haben. Diese Landkartenkenntnis beredet sie, gereiset
zu haben, und sie verachten natiirlicherweise denjenigen, der nur ein
kleines Stiick Land von dem Planiglobio durchwandert hat, das sie
mit ihren fiinf Fingern auf dem Tische glauben umfassen zu kénnen.

Bewahre der Himmel den Lehrer vor einem derartigen Enzyklo-
pédismus mit allen seinen iiblen Folgen fiir Bildung und Charakter.
Nein, wir wiinschen fiir den Lehrer eine Bildung, die ihn die ,,Stand-
punkte, die ihn Probleme sehen, die ihn kiinftige Aufschliisse ahnen
lisst. Wer das Letzte vorbereiten will durch das Erste, der muss den
Abstand iiberschauen konnen, der zwischen dem Niedrigsten und dem
Hochsten liegt, denn nur dadurch kann er erkennen, wie man von dem
Ersten aufsteigen koénne zum Letzten. Krst dem, der das Lehrgut,
und sei es das einfachste und elementarste, in seinen vielfachen Ver-
zweigungen und bis hinab zu den einfachsten Einzelheiten von einem
hoheren, umfassenderen Standpunkte aus iiberschaut, erwéchst jene
Bewertung und Schitzung des Einzelnen, jene Empfindung von den
lebendigen Beziehungeﬁ jeder an sich vielleicht unbedeutenden Tat-
sache zu hoheren geistigen Interessen, die nicht nur die eignen Seelen-
krifte des Lehrers rege erhilt, sondern auch die beste Gewéhr fiir den
lebendigmachenden Geist des Unterrichts bietet. Denn Unterricht
als Bildungsvermittlung ist ja doch noch etwas ganz anderes als Kennt-
nisiibertragung. Er ist Auflockerung der Seele zu selbstdndiger Ent-
faltung. Diesen Dienst kann nur der der jugendlichen Seele leisten, in
dessen eignem Seelenieben schopferisch gestaltende Kréfte wirksamsind,
und diese Krifte konnen nur wurzeln und sich nur auswirken in einem

102



reichen Geistesleben. Sich in Besitz jenes ,,produktiven Einfachen‘
zu setzen, aus dem allein sich bildende, gestaltende Krifte und Fahig-
keiten entwickeln kénnen, vorzudringen bis zu den Anféngen des ersten
konkreten Erkennens, sich jenes Vermodgen anzueignen, jene zur zwei-
ten Natur gewordene Anschauungs- und Denkweise, nicht das Ein-
fache verkiinstelt, sondern das Kiinstliche, das Verwickelte, einfach
zu sagen und zu tun, zu jener Simplizitdt des Anschauens, des Denkens,
des Sprechens, des Handelns zu gelangen : alles dies ist nur demjenigen
moglich, der tief in die Sache eingedrungen ist.

Soviel ist jedenfalls sicher, wenn wir fiir den Lehrer eine griindliche
Bildung fordern, wenn wir namentlich auch fiir den Volksschullehrer
wiinschen, dass ihm die Quellen hoherer Bildung erschlossen werden,
so haben wir dafiir keinen beredteren, keinen wirkungsvolleren Kron-
zeugen als Goethe. Auf welchem Wege, an welchen Bildungsstitten
und in welchen Formen dem Lehrer eine solche Bildung zu iiber-
mitteln sei, das sind Fragen, die erst in zweiter Linie stehen; sie brau-
chen uns hier nicht zu beschéftigen. Hauptsache ist die grundsédtzliche
Anerkennung des Bediirfnisses.

Aber freilich ist damit nur eine Seite der Lehrerbildung gekenn-
zeichnet, eine Seite, die in all den Verhandlungen iiber diese Frage,
die in den letzten Jahren stattgefunden haben, in den Vordergrund
geriickt worden ist — wer die Geschichte der Lehrerbildung kennt,
findet es verstindlich —, deren einseitige Hervorkehrung aber Ge-
fahren in sich birgt. Kerschensteiner hat diese Gefahren in seiner
Schrift ,,Die Seele des Erziehers* gekennzeichnet. Schon vorher hatte
er auf der Reichsschulkonferenz mit einer von einer grossen Anzahl
von Teilnehmern unterschriebenen Erklirung ein Warnungszeichen
aufgerichtet :

,,Wenn nicht die in den Leitséitzen geforderten Massnahmen, die
durch Vertiefung der fach- und erziehungswissenschaftlichen Studien
in erster Linie der intellektuellen Ausbildung unserer Lehrer dienen,
schulorganisatorisch mit Einrichtungen verbunden werden, welche
den sozialen Wesenskern des Erziehers, die aufopfernde Liebe und
Hingabe an die seelische Entwicklung der Jugend fordern, so werden
die neuen Wege in allen Schulen vielleicht bessere Unterrichter, aber
keine besseren Erzieher liefern als die alten Wege. Ja, es steht eher
zu befiirchten — das gilt fiir alle! — dass die nicht gepflegten sozialen
Qualititen iiber der reinen Pflege des Intellekts verkiimmern.*

Die Befiirchtung eines einseitigen Intellektualismus ist tatsidchlich
nicht von der Hand zu weisen, wenn auch nicht verschwiegen werden

103



darf, dass sie oft in Kreisen laut geworden ist, die ihre Abneigung
gegen eine hohere Ausbildung der Lehrer mit der wohlwollenden
Fiirsorge verbridmen, sie vor der mit allen Schrecken ausgemalten Ge-
fahr des Intellektualismus bewahren zu wollen.

Wir selbst besinnen uns darauf, dass die Bildung im Goetheschen
Sinne weit davon entfernt ist, rein intellektualistisch zu sein. Nur die
in der Region der Nutzenden konnte etwa so genannt werden. Die
Bildung der Wissenden erhebt sich bereits iiber den blossen Intellek-
tualismus, die der Anschauenden hat ihn vollstéindig iiberwunden.

Aber immerhin: wir haben bisher nur eine Seite des Menschen-
bildners, des Erziehers kennen gelernt, den Menschen, dessen vorziig-
liche Beschiftigung das Lehren, das Unterrichten ist. Aber das Tun
des Menschenbildners im umfassenden Sinne erschépft sich nicht darin,
und der Kern seines Wesens wird nicht ausgefiillt durch das, was wir,
auch wenn wir das Wort im edelsten Sinne verstehen, Bildungsver-
mittlung nennen, sondern durch die Verwirklichung iiberzeitlicher
Werte in der jugendlichen Seele, damit sie sich zu edlem Menschentum
entfalte. Die Grundlage dafiir ist soziale Gesinnung, Liebe. Der Er-
zieher gehort nach seinem Wesenskern dem sozialen Menschentypus
an. Wer nicht in Liebe fiir andere leben kann, der ist von vornherein
zum Erzieher ungeeignet. Was Pestalozzi unsterblich gemacht hat,
das ist nicht seine Lehre, von der manches Stiick der nicht unver-
dienten Vergessenheit anheimgefallen ist, sondern sein Leben, das
durchgliiht war von tiefer selbstverleugnender Liebe, von restloser
Hingabe an die Kindheit und Jugend, an die hilfsbediirftigen Un-
miindigen. Nur wer solcher Hingabe und aufopfernden Liebe fihig ist,
besitzt die Eignung zum Erzieherberuf.

Und gerade auch hierin diirfen wir uns der Fiihrung unseres
grossen Meisters anvertrauen. Ihm war — erinnern wir uns an die
eingangs geschilderte erste Voraussetzung der pidagogischen Aus-
wirkung einer seiner Uranlagen — die Hingabe an die Kindheit und
Jugend in seltenem Masse eigen, in ihm war die nie verloschende Lust
und das nie verloschende Bediirfnis lebendig, die geistige Gestaltung
des wachsenden Menschen tiefgehend zu beeinflussen, ihm war es ge-
geben, in seiner ganzen Seelenstimmung und Anschauungsweise sich
in der Nihe der Kindlichkeit zu halten, der entgegenreifenden Seele
mit intuitivem Verstédndnis zu folgen und alle ihre Regungen teil-
nehmend mitzuempfinden.

Solche Gesinnung und Haltung der Kindheit gegeniiber ist ja
schon fiir den tieferen Erfolg jeder Unterweisung ausschlaggebend.

104



,,Man lernt nur von dem, den man liebt,”” sagte Goethe einmal zu
Eckermann. Ein schlichtes Wort, das die Summe aller pidagogischen
Weisheit in sich birgt. In einem heitern poetischen Bilde hat er den
gleichen Gedanken veranschaulicht:

Den Musenschwestern fiel es ein,

Auch Psychen in der Kunst zu dichten

Methodice zu unterrichten.

Das Seelchen blieb prosaisch rein.

Nicht sonderlich erklang die Leier

Selbst in der schonsten Sommernacht.

Doch Amor kommt mit Blick und Feuer —
Der ganze Kursus war vollbracht.

Etwas vom Blick und Feuer des seelenentziindenden Gottes muss aus
dem rechten Erzieher sprithen, er muss erfiillt sein vom pédagogischen
Eros. Er wird ihm auch der beste Wegleiter sein bei allen anderen
Veranstaltungen und Massregeln der Erziehung. Er wird ihn vor allen
Dingen im Kinde schon den Tréiger von Ewigkeitswerten sehen lassen,
die alle bereits keimartig in diesem liegen und der Entfaltung harren.
Der so eingestellte Erzieher weiss, dass Sonnenlicht und Sonnenwérme
notig sind, d. h. menschliche, liebevolle Teilnahme, um sie zum Spries-
sen und Wachsen zu bringen. Vor allen Dingen ist ihm das Kind in
seiner Eigenart Gegenstand ehrfurchtsvoller Neigung. Goethe stand
der Kindheit und Jugend so gegeniiber. Er hatte ,,Respekt vor allen
wahrhaft still lebendigen Knospen‘. Die Pietédt, die ihm iiberhaupt
mit dem Weisen des Altertums fundamentum omnium virtutum war,
zeigt sich, schreibt er einmal ,,méchtig von Eltern zu Kindern, schwi-
cher von Kindern zu Eltern. Pietit also ist die Gesinnung, mit der
zunichst Eltern und Erzieher den Kindern gegeniibertreten miissen.
Entwickelt sich im Gemiit des Kindes Pietdt gegen Eltern und Er-
zieher, so liegt darin fiir sie das hochste Eltern- und Erziehergliick.
Aber sie konnen Pietdt nicht erzwingen, sie muss sich von selbst in
der wachsenden Seele entfalten und langsam erstarken, und sie wird
es nur dann, wenn die Eltern und Erzieher zuerst die Pietdt den
Kindern gegeniiber empfanden und betitigten. Klinge alter Erzieher-
weisheit tonen uns hier entgegen: maxima debetur puero reverentia.

Von der Wiirde der Kindheit muss der Erzieher erfiillt sein. Als
Goethe an der Schwelle des Greisenalters die Beschreibung seines
Lebens begann und alle Kindheitseindriicke aus seiner Jugend in ihm
lebendig wurden, da floss ihm, iiberwiiltigt von dem Reichtum, der
Vielseitigkeit, der Schonheit, der Poesie des Kinderdaseins, das Wort
in die Feder: ,,Wer wire imstande von der Fiille der Kindheit wiirdig

105



zu sprechen!”” Wer im Kinde den Triger iiberzeitlicher Werte sieht,
der achtet seine Eigenart, der weiss, dass wir die Kinder nicht nach
unserem Sinne formen koénnen, ,,dass wir sie haben und lieben miissen,
wie Gott sie uns gab; denn der eine hat die, die andern andere Gaben;
jeder braucht sie, und jeder ist doch nur auf eigne Weise gut und
gliicklich.”” Diese Einsicht, dass jeder nur auf eigne Weise gut und
gliicklich sein kann, liegt manchem Erzieher nicht nahe. Der Mensch
sei ,,beschrinkt genug®, sagt Goethe in den Lehrjahren, ,,den anderen
zu seinem Ebenbild erziehen zu wollen.” Dieser Beschrinktheit, die-
sem Fehler verfallen oft gerade Viter und Erzieher, die selbst Per-
sonlichkeiten mit stark ausgeprigter Eigenart sind. Alles, was sie
selbst schétzen, alles worin sie Lebenswerte sehen, was sie fiir gut
halten und worin sie gliicklich sind, ihre Art des Anschauens und
Denkens, des Urteilens und des Beurteilens: alles das mochten sie,
gerade weil sie es mit voller Seelenstirke empfinden und erleben, an
ihren Kindern und Zoglingen verwirklicht sehen, und je mehr Ent-
schlussfahigkeit, Tatkraft, Energie ihr Leben auszeichnet, um so
stdrker wird ihr Erzieherwille nach dieser Richtung gedringt. Das
meint Goethe, wenn er in den Wanderjahren die Meinung Wilhelms,
dass sich der Sohn nirgends besser entwickle als in der Gegenwart des
Vaters durch Lenardo als ,holden viterlichen Irrtum‘ bezeichnen
und diesen sagen ldsst: ,.Der Vater behilt immer eine Art von despo-
tischem Verhiltnis zu dem Sohne.”” Gerade begabte jugendliche Na-
turen fiihlen den Druck, der auf ihre Entwicklung ausgeiibt wird in
der Zeit, da eigne Neigungen wachsen, eigne Lebensziele und eigne
Lebenspléne sich zu formen beginnen, als Vergewaltigung und kommen
dadurch in heftigsten Gegensatz zu Eltern und Lehrern. Spuren
dieses Schicksals prégen sich in ihr Wesen ein. Goethe fand in Schillers
Personlichkeit noch solche Spuren einer vergewaltigten Jugend. Der
typische Konflikt zwischen Vitern und Sohnen hat hier seinen Ur-
sprung. KEs liegt eine tiefe Tragik im Erzieherberuf, und wir sehen
erschiittert diese Tragik in Goethes eigenem Leben, in dem Verhéltnis
zu seinem eignen Sohn, in dem sich menschliche Grosse so seltsam
mit menschlicher Schwiche mischt, in dem sich Schicksal und Anteil
so eng verketten.

Die Kinder haben und lieben und erziehen, wie Gott sie uns gab,
einsehen und danach handeln, dass jedes nur auf seine eigne Weise
gut und gliicklich sein kann, erfordert vom Erzieher Selbstiiber-
windung und Selbstentdusserung, die eigne Individualitéit, und wenn
ihr Wert noch so stark gefiihlt wird, zuriickhalten und zuriickdringen

106



zugunsten des Werdenden und Wachsenden, niemals vergessen, dass
zwischen Eltern und Kindern, Lehrern und Zoglingen die Zeit einer
Generation liegt, in der sich Lebensanschauung und Denkweise, Wert-
urteil und Geschmack vielfach gewandelt haben, in der manches Alte
abgestorben ist und manches Neue zum Lichte drangt —, und doch dabei
das Gefiihl der tiefen Verpflichtung und Verantwortlichkeit der Jugend
gegeniiber nicht verlieren, ja niemals schwach werden lassen: welch
schwere Aufgabe! Wir verstehen jetzt jenes Wort aus dem Gedicht
Ilmenau, in dem Goethe Rechenschaft ablegt von seiner Erzieher-
arbeit an Karl August:

Der kann sich manchen Wunsch gewihren,
Der kalt sich selbst und seinem Willen lebt.
Wer aber andre wohl zu leiten strebt,

Muss fahig sein, viel zu entbehren.

In Goethes ganzer Stellung zur Kindheit und Jugend, in der Aner-
kennung ihres eignen Wertes, wurzelt auch seine Milde gegen Kinder-
und Jugendfehler und Unarten. Er betrachtete sie als ,,Ubergiinge,
als die Sdure einer unreifen Frucht, er verglich sie mit den Stengel-
blattern einer Pflanze, die nach und nach von selber abfallen und wo-
bei man es nicht so genau und streng zu nehmen brauche. Von Natur
aus, dies war seine Uberzeugung, habe das Kind keinen Fehler, der
nicht zur Tugend, allerdings auch keine Tugend, die nicht zum Fehler
werden konne. Ja in manchen Unarten sah er ,,Organe, die durchs
Leben helfen®’. Deshalb war es fiir ihn auch nicht mit dem blossen
Verbieten von Unarten getan. Man solle, meinte er, Kindern nichts
verbieten, wenn man nicht sogleich etwas Besseres an die Stelle des
Verbotenen setzen konne, blosses Hemmen und blosser Druck sei
mehr schidlich als niitzlich, immer sei Forderung des Tuns die Haupt-
sache. Im iibrigen nahm er Absonderlichkeiten und Skurrilitéiten der
Jugend von der heitern Seite, blickte mit der gelassenen Miene des
Alters auf jugendliche Torheiten herab und erinnerte sich dabei
immer — was vielen von uns Alten so schwer wird — der eigenen
Jugendjahre. ,,Man darf nur alt werden, sagte er zu Eckermann,
,,um milde zu sein; ich sehe keinen Fehler begehen, den ich nicht auch
begangen hitte.”

Willst du strafen oder schonen,
Musst du Menschen menschlich sehn.

Menschen menschlich zu sehen, darin erfiillt sich schliesslich die
letzte Aufgabe des Erzieherberufes. Menschen menschlich sehen kann

107



aber nur der gebildete, ja wir konnen sagen, nur der grosse Mensch.
Darum vollendet sich das Wesen des Bildners, des Erziehers, in seiner
edlen Menschlichkeit. Wie weit er grossem Menschentum nahe kommt,
ist nicht nur von seinem Willen abhiingig, aber in der Emporlduterung
seines Wesens zu edler Menschlichkeit liegt seine letzte und grosste
Aufgabe, eine Aufgabe, die letzten Endes alles andere in sich schliesst.
Und eben weil Goethe ein edler und grosser Mensch war, birgt sein
Wesen fiir den Bildner, den Erzieher so viel Vorbildliches.

,,Man muss etwas sein, um etwas zu machen,‘ sagte er einst in
bezug auf den bildenden Kiinstler, ein Wort, das recht eigentlich auch
auf die Kunst des Menschenbildners passt. Sein aber heisst hier: ge-
worden sein durch Selbsterziehung, sich innerlich emporgearbeitet
haben, sein Wesen so geformt und gestaltet haben, dass emporziehende,
vorbildliche Wirkungen unmittelbar von ihm ausstromen. Goethe ist
ein herrliches Beispiel solcher Selbsterziehung, und wir konnen sie
namentlich in dem ersten Jahrzehnt seiner Weimarer Tatigkeit
Schritt fiir Schritt verfolgen aus Selbstzeugnissen in der Dichtung, in
Briefen an vertraute Freunde und namentlich im Tagebuch, das, fiir
kein menschliches Auge bestimmt, die tiefsten und aufrichtigsten Be-
kenntnisse seiner Seele enthilt. Es waren die Jahre, da er in der Re-
gierung des kleinen Herzogtums ein Amt nach dem andern iibernahm,
die Jahre des Umgangs mit Charlotte von Stein. Je vertrauter und
inniger dieser Umgang wurde, je mehr er in der Freundin den uner-
setzlichen Schatz seines Herzens erkannte, desto mehr Selbstbe-
herrschung forderte dieser Umgang von ihm. Damals entstand jenes
grosse Gedicht ,,Die Geheimnisse” mit dem Lebensgang des Weisen,
des Heiligen, den er Humanus nannte. Wodurch ist er geworden,
was er war? Dadurch, dass er ,,von allen Lebensproben die sauerste*
bestanden, sich selbst bezwungen hat; dass sein Geist im Strom der
Welt, ,,im innern Sturm und &Hussern Streite” das ,,schwer verstan-
dene‘* Wort vernommen und es an sich betétigt hat:

Von der Gewalt, die alle Wesen bindet,
Befreit der Mensch sich, der sich iiberwindet.

Und seine amtliche Tétigkeit in ihrem ganzen Umfange wurde ihm
zu einer Schule der Selbsterziehung. Er bewé#hrte dabei jene auch fiir
jeden Erzieher und Lehrer so notwendige Tugend, den Grund fiir
Misslingen, fiir mangelnden Erfolg nicht ausser sich, nicht in den
Menschen und Verhiltnissen, sondern in sich zu suchen. ,,In meinem
jetzigen Kreis,* schreibt er ins Tagebuch, ,.hab ich wenig, fast gar

108



keine Hinderung ausser mir. In mir noch viele.” Doch verzagt er
nicht an sich selbst, seines Innern gewiss fihrt er fort: ,,Ich will doch
Herr werden. Niemand, als wer sich ganz verleugnet, ist wert zu herr-
schen, kann herrschen.”” Und wenn die Last der tédglichen Geschifte
ihn driickt, wenn all der Kleinkram des Aktenwesens, mit dem damals
viel mehr als heute sich auch die obersten Beamten befassen mussten,
ihn niederzudriicken droht, so hat er dafiir ein Allheilmittel, eine

Panazee:

Sprich, wie du dich immer und immer erneust ?
Kannst’s auch, wenn du immer am Grossen dich freust.
Das Grosse bleibt frisch, erwarmend, belebend,

Im Kleinlichen frostelt der Kleinliche bebend.

,, Was ich trage‘* heisst es ein andermal im Tagebuch, ,,an mir und
andern, sieht kein Mensch. Das Beste ist die tiefe Stille, in der ich
gegen die Welt wachse und gewinne, was sie mir mit Feuer und Schwert
nicht nehmen konnen.* Und der Freundin schreibt er: ,,Sie sehen,
ich erziahle immer vom Ich, von andern weiss ich nichts; denn in mir
inwendig ist zu tun genug.” Diese unablissige Arbeit am eignen Innern
war das Kennzeichen seines Lebens. ,,Das Tagwerk, das mir aufge-
tragen ist,” heisst es in einem Brief an Lavater, ,,das mir téglich
leichter und schwerer wird, erfordert wachend und triumend meine
Gegenwart, und darin wiinscht ich’s den grossten Menschen gleich zu
tun, und in nichts Grosserem. Diese Begierde, die Pyramide meines
Daseins, deren Basis mir angegeben und gegriindet ist, so hoch als
moglich in die Luft zu spitzen, iiberwiegt alles andre und lidsst kein
augenblickliches Vergessen zu. Ich darf nicht sdumen, ich bin schon
weit in Jahren vor und vielleicht bricht mich das Schicksal in der
Mitte, und der babylonische Turm bleibt stumpf, unvollendet. Wenig-
stens soll man sagen, es war kiihn entworfen, und wenn ich lebe,
sollen, wills Gott, die Krifte bis hinauf reichen.* Es klingt noch etwas
von dem prometheischen Kraftgefiihl der Jiinglingsjahre in diesen
Sdtzen nach. Darum mgge zur Erginzung an ein Bekenntnis aus
dem Alter erinnert werden, aus dem der Ewigkeitsgehalt der Selbst-
erziechung hervorleuchtet: ,,Ich kenne kein anderes Bestreben, als
mich selbst, nach meiner Weise, so viel als moglich auszubilden, damit
ich an dem Unendlichen, in das wir gesetzt sind, immer reiner und
froher Anteil nehmen mége.

Welchem Lehrer und Erzieher schwellen solche erhabenen Zeug-
nisse der Selbsterziehung nicht die Brust? Wer fiihlt nicht den innern
Antrieb zur Nachfolge? Und wer sieht nicht, dass hier fiir die Aus-

109



bildung der Lehrer, fiir die Erziehung der Erzieher der eigentliche
Weg gewiesen ist ?

Wir reden bei der Erorterung der Lehrerbildungsfrage so viel von
der Notwendigkeit ,,wissenschaftlicher‘‘ Bildung, wir streiten uns dar-
iiber, wo diese wissenschaftliche Bildung zu erlangen sei. Vergessen
wir dabei nicht gar zu leicht das Beste und Hochste? Dass es darauf
ankommt, in dem kiinftigen Lehrer alle rein menschlichen Werte, alle
formenden, gestaltenden, bildenden, erzichenden Kréfte zu entwickeln,
in ihm jene Berufsgesinnung zu erzeugen, die ihn davor bewahrt, dass
seine Seele tagelohnert, dass er ein Stundenhalter und Sklave des Uhr-
zeigers wird? Vergessen wir nicht, dass warmherzige Hingabe hoher
steht als alle Theorie, pddagogische Gesinnung hoher als alle Technik,
die Tat hoher als alle Worte, das padagogische Gewissen hoher als
alles pidagogische Wissen ?

,,JKaum seh’ ich ein Menschengesicht, so hab ich’s wieder lieb,*
sagte der Dichter, und an die Freundin schrieb er: ,,Eine Liebe und
ein Vertrauen ohne Grenzen ist mir zur Gewohnheit geworden.*
Konnte das jeder Lehrer und Erzieher von sich sagen, dann hitte er
seine Eignung erwiesen, dann hétte er sein Inneres fiir seinen Beruf
emporgeldutert.

,.Jede Kunst verlangt den ganzen Menschen, der htochstmoglichste
Grad die ganze Menschheit.” Nicht weniger ist Erziehung und Bildung
eine Angelegenheit der ganzen Menschheit und verlangt bei ihrer Aus-
iibung den ganzen Menschen, den durch Selbsterziehung gewordenen
Menschen.

,,Jn der Kunst und Poesie ist die Personlichkeit alles.”” Nicht
weniger ist in der Erziehung die Personlichkeit alles.

Und so stehe denn als letztes Wort des Meisters:

,»Man muss etwas sein, um etwas zu machen.‘

,,.er Mensch wirkt alles, was er vermag, auf den Menschen durch
seine Personlichkeit.

Die Grundlagen der Euklidischen Geometrie
im Unterricht.

Von Dr. K. Merz, Professor in Chur.

Die Geometrie bildet das Musterbeispiel einer rein nach den stren-
gen Gesetzen der Logik aufgebauten Wissenschaft, die sich auf dussere
anschauliche Gebilde bezieht und das System des Euklid erscheint
als das Ideal einer formvollendeten Fassung der wissenschaftlichen

110



	Neuzeitliche Bildungsprobleme im Lichte Goethescher Gedanken : 4. Teil

