Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 4

Artikel: Die Stellung des Religionsunterrichtes im Schulorganismus : 1. Teil
Autor: Grossmann, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stellung
des Religionsunterrichtes im Schulorganismus.

VYon Pfr. H. Grossmann,
evangelischer Religionslehrer am st. gallischen Lehrerseminar.

Vorbemerkung. Dieses Referat ist am 5. Dezember 1923 in Winterthur vor
einer freien Vereinigung, bestehend aus Mitgliedern des Lehrer- und Pfarrerkapitels
Winterthur, gehalten worden. Daraus ist die spezielle Beriicksichtigung der ziirche-
rischen Verhiltnisse zu erkldren. Dass ich selbst teilweise durch Ziircher Schulen ge-
gangen bin, wihrend 414 Jahren Pfarrer einer Ziircher Landgemeinde war und die
Ziurcher Schulverhéltnisse immer rege verfolge, gibt mir eine gewisse Berechtigung,
ein Wort zu einer aktuellen Ziircher Schulfrage mitzureden. Dass ich dazu auch noch
einige Einblicke in die sehr lehrreichen St. Galler Schulverhiltnisse habe tun diirfen,
ist mir zur Stellungnahme im Zarcher Schulkampf gewiss nur forderlich. Fiur den
Druck habe ich meine damaligen Ausfithrungen noch einmal leicht iiberarbeitet.

I

Grundlegend fiir unsere Stellung zum Religionsunterricht wird
unsere Stellung zur Religion selbst sein. Ich denke dabei an
die christliche Religion. Es kann ja nicht im Ernst davon die Rede
sein, buddhistische oder mohamedanische oder konfuzianische Re-
ligion bei uns zu unterrichten oder in vergleichender Religionsge-
schichte auf der Primarschulstufe irgendwie tiefere, entscheidendere
Lebenskrafte zu entbinden, als es bei einem zentralchristlichen Reli-
gionsunterricht geschehen konnte. Wir reden hier nur von der Religion,
die ihre Verkorperung und Offenbarung in Christus und seinem Evan-
gelium hat.

Die methodisch-padagogische Fragestellung: ,,Wie lehren wir Re-
ligion?“ kann erst angefasst werden, wenn zu der grundsitzlichen
Frage Stellung genommen ist: ,,Ist Religion iiberhaupt ein so wert-
volles Gut, dass es sich lohnt, sie andern zu vermitteln?‘‘ Wird diese
Frage verneint, heisst die Antwort: ,,Religion ist ein iiberwundener
Standpunkt, ein alter Aberglaube, der kein Daseinsrecht mehr hat
in unserer bekanntlich sehr fortgeschrittenen Zeit, Religion ist blosser
Traum oder gar Pfaffenliige und Volksverdummung*‘, so ist die pada-
gogische Frage: ,,Wie lehren wir Religion?‘ gegenstandslos geworden.
Wird aber die Frage bejaht, lautet die Antwort: ,,Die Religion ist
das wertvollste Gut des Menschen, denn sie gibt dem schwachen, ver-
ganglichen Menschen einen ewigen Wert als Gotteskind; im Glauben
erst erkennt der Mensch den letzten Sinn seines Lebens und aus dem

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift 1925, — 7 97



Glauben brechen erlésende, aufwirtsfilhrende Krifte ins Leben ein,
dann werden wir weiter davon reden konnen: ,,Welche Stellung hat
der Religionsunterricht im Schulorganismus einzunehmen ?

Doch wo ist die unparteiische, objektive Instanz, die diese Grund-
frage 16st? Ist die grossere Leidenschaft, mit der das Ja oder das Nein
ausgesprochen wird, Beweis fiir die Wahrheit?

Wir kénnten ja Autoritaten, die in der Padagogik einen Namen
bhaben, anfiihren, einen Rein, Wundt, Paulsen, Theobald Ziegler,
Natorp, Ziller, Herbart, Pestalozzi, die der Religion und dem Reli-
gionsunterricht grundlegende Bedeutung zugesprochen haben. Doch
auf blosse Autoritat hin ist die Frage noch nicht entschieden.

Wir kénnten hinweisen auf die Bedeutung, die der Religion, ins-
besondere der biblischen Geschichte zum Verstdndnis unserer
Kultur, etwa der Kunst und Literatur und Musik, zukommt. Paulsen
sagt einmal: ,,_Wer von christlichem Glauben und Lebensideal, von
biblischer Geschichte und Kirchengeschichte gar nichts wiisste, der
miisste sich in der Geschichte und noch in der Gegenwart vorkommen
wie ein Tauber im Konzertsaal. Es fehlte ihm der Schliissel zum Ver-
stindnis eines sehr grossen Stiickes des Verhaltens und Handelns,
des Empfindens und Schaffens der Menschen‘. Daraus kann tat-
sachlich die Ansicht begriindet werden, dass Kenntnis der biblischen
Geschichte zu jener Bildung gehére, die die Schule zu vermitteln
habe, so gut wie die Kenntnis der Weltgeschichte der vergangenen
Jahrhunderte. Aber unsere Frage ist damit noch nicht beantwortet.
Denn es kann sich nicht nur darum handeln, dass man Kenntnis
haben miisse von christlicher Religionslehre und biblischer Geschichte,
um nicht als ungebildet zu gelten, so wie es sich gegenwértig schlecht
machen wiirde, wenn man von Oswald Spengler oder Einstein nicht
doch wenigstens den Namen schon gehort hatte. Nicht um ein blosses
Kennen, sondern um ein Anerkennen und Ernstnehmen handelt es sich.

Wir kénnen aus der Geschichte nachzuweisen versuchen, was
fiir eine gewaltige, weltgeschichtliche, Volker erziehende Wirkung die
christliche Religion ausgeiibt hat. Tausende haben ihren christlichen
Glauben fiir ein so wertvolles Gut angesehen, dass sie dafiir in den
Tod gegangen sind. Wo christliche Religion lebendig ist in einem Volk,
ist sie eine unversiegliche Quelle der Volkskraft. Sie befruchtet die
Sittlichkeit. Nirgends hat die Moral ein so fruchtbares Erdreich, als
wo sie getragen ist von dem Verantwortlichkeitsgefiihl vor dem all-
wissenden Gott und von der glithenden Liebe zu Jesus. Wieviel sitt-
liche Kraft in Versuchungen, wieviel Trost in schweren Leiden, wie-

98



viel Freudigkeit und Zuversicht im Sterben und wieviel Anstoss zu
lebendiger Nachstenliebe ist schon aus dem christlichen Glauben ge-
flossen. Sinn fiir das Ewige, Unvergéangliche und doch zugleich Augen
fiir die Aufgaben der Zeit und dieser Welt hat der christliche Glaube
vielen gegeben. Wo diese Quellen mit Gewalt verstopft werden sollten
und konnten, wére es ein unersetzlicher Schade fiir jedes Volk. Es
ist und bleibt wahr, was Adolf Stiocker einmal sagt: ,,Der Unglaube
ist eine diinne Eisdecke, die zur Not einige wenige tragen kann, aber
ein ganzes Volk zu tragen ist sie zu schwach®’.

Dieser geschichtliche Nachweis wird erst den voll iiberzeugen, der
personlich etwas von der Lebenswahrheit und Lebenskraft christ-
licher Religion erfahren hat. Um ein solches ganz persdénliches
Werten werden wir eben nicht herumkommen. Es muss in uns selbst
etwas aufleuchten von religiosem Leben, damit wir die Hieroglyphen-
schrift der Religion verstehen, dass uns plotzlich alles lebendig, wahr
und ganz persénlich wird. Und dass dieses innere Aufleuchten und
Verstehen durch die Botschaft Christi in vielen Menschenherzen zu-
stande kommt wie ein Wunder, das ist die Beglaubigung des Evan-
geliums als einer Gottesbotschaft. Ein Kirchenvater hat das Wort
gesprochen von der ,,anima naturaliter christiana‘®, von der Seele, die
von Natur eine Christin sei. Dieses Wort weist hin auf ein tief ver-
borgenes Sehnen des Menschenherzens, das wie ein Heimweh nach
einem verlorenen Paradies, wie eine traumhafte Erinnerung an eine
urspriinglich héhere Bestimmung des Menschen auch in den tiefsten
Niederungen der Siinde nicht zu ersticken ist, ja dort oft besonders
deutlich hervorbricht. Wie wenn man eine Melodie sucht und nicht
finden kann — man glaubt sie zu haben und dann entschwindet sie
wieder — da hort man die Melodie irgendwoher und ist ganz iiber-
waltigt : ,,Ja, das ist’s, was ich immer gesucht habe‘, so vernimmt die
Menschenseele in Christus und seinem Evangelium jene Melodie, die
sie eigentlich immer sucht und die uns erst einen Sinn im Notengewirr
unseres Lebens erkennen lehrt. Die tiefste Sehnsucht findet da ihre
Stillung. Wo an Christus sich unser Herz entziindet zu Glauben,
Lieben, Hoffen, da kann’s ihm zu Mut sein wie dem verlorenen Sohn,
der aus der Fremde ins Vaterhaus zuriickkehrt. Darin besteht die
Wahrheit der christlichen Religion. Es ist eine Wahrheit, beruhend
auf den tiefsten Tatsachen, und doch eine Wahrheit, die nicht exakt
wissenschaftlich wie der pythagoraische Lehrsatz demonstriert werden
kann, eine Wahrheit, wofiir einem oft erst auf Grund tiefer Lebens-
erfahrungen die Augen aufgehen und wofiir doch ganz unreflektiert

99



das Kind ein Gefiihl haben kann. Augustin gibt dem Gesagten Aus-
druck in dem schonen Wort: ,,Gott, du hast uns auf dich hin geschaf-
fen, und unser Herz ist unruhig, bis es seine Ruhe findet in dir®.

Wer fiir diese Lebenswahrheit der christlichen Religion nicht ganz-
lich blind ist, der wird auch die Frage der Erziehung zur Religion fiir
eine eminent wichtige Lebensfrage fiir unser Volk ansehen. Es ist
die Lebensfrage, Leben verstanden nicht nur als ein Dahinvegetieren
von Augenblick zu Augenblick, ein Spielball der Launen und Stim-
mungen, sondern im tiefsten Sinn jenes Wortes Jesu: ,Ich bin der
Weg, die Wahrheit und das Leben, niemand kommt zum Vater
denn durch mich.‘

1I.

Diejenigen Korperschaften, die vor allem berufen sind, planméssig
an der religiosen Volkserziehung zu arbeiten, sind: Familie, Kirche,
Schule. Es ware gewiss der Idealzustand, wenn diese drei Erziehungs-
faktoren harmonisch im gleichen Sinn und Geist arbeiteten. Zu be-
dauern sind die Kinder, die in Familie, Kirche und Schule geradezu
entgegengesetzten Einfliissen wehrlos preisgegeben sind, wo hier nie-
dergerissen wird, was dort aufgebaut wurde, wo die Kinder nicht
nur zwischen zwei, sondern zwischen drei Feuer hineingeraten. Solche
Zustande kommen vor, aber wir werden sie nicht padagogisch postu-
lieren, wenn uns das Wohl der Kinder am Herzen gelegen ist.

Diejenige Form der Gemeinschaft, die ich zuerst genannt habe,
ist die Familie. Pestalozzi weist ja den religiosen Jugendunterricht
vor allem der Mutter zu. In Gertrud schildert er uns eine solche
Idealmutter, die mit ihren Kindern betet, die am Somstag Abend die
Ereignisse der Woche mit ihnen bespricht und die Kinder anleitet,
aus Dankbarkeit fiir die erfahrene Hilfe Gottes armen Kindern einen
Liebesdienst zu erweisen. Das Familienleben ist vor allem die Heim-
statte religioser Erziehung. Besonders das, was man die religitse
Selbstbetatigung heissen konnte, die Pflege des individuellen Gebets-
lebens, die Ubung in christlicher Nichstenliebe, lisst sich nirgends
natiirlicher pflegen und wéchst nirgends organischer aus den Ver-
haltnissen heraus als in der Familie. Ein frommes Elternhaus, in
dem gesunde Lebensfreude und jubelnder Kindersinn und doch ernste
Frommigkeit und werktatige Liebe einen Bund geschlossen haben,
kann Menschen fiir ihr ganzes Leben ein Segen sein. Solche Familien
sind der Born der Volksgesundheit,

Dass hier im Familienleben vieles faul ist, ist vielleicht die tiefste

100



Ursache der Entchristlichung unseres Volkslebens. Ich weiss, dass
dies nicht nur von ungefahr so gekommen ist. Wo die Mutter den
ganzen Tag in der Fabrik sein muss und die Kinder auf der Gasse
verwildern, ist es nicht zu verwundern, wenn die rechte Lust und
Stimmung zu einer christlichen Kindererziehung verloren geht. Doch
wir wollen uns hieriiber nicht weiter verbreiten.

Als zweite Instanz, der die religiose Volkserziehung anvertraut ist,
habe ich die Kirche genannt; nicht weil ich einen Rangstreit zwischen
Schule und Kirche heraufbeschworen wollte, sondern weil dies un-
bestritten ist, dass die Kirche diese religionspadagogische Aufgabe
an Erwachsenen und Kindern hat. Dazu ist sie ja da.

Von der Schule kann dies immerhin in Diskussion gestellt werden.
Man kann sagen: ,,Die religiose Erziehung ist Aufgabe der Kirche.
Die Schule beschrankt sich darauf, diejenigen Kenntnisse und Fertig-
keiten mitzuteilen, die fiir das spatere Durchkommen im Leben un-
bedingt notig sind. Bei uns lernt das Kind lesen, schreiben, rechnen,
gewinnt niitzliche Kenntnisse in Geographie, Naturkunde, Geschichte,
aber die religiose Pflege des Innenlebens iiberlassen wir der Kirche*’.
Auch so ware die Schule nicht ohne erzieherischen Einfluss. Sie ge-
wohnt die Kinder verschiedener Gesellschaftsschichten an ein ge-
ordnetes Zusammenleben, sie halt auf Disziplin, Aufmerksamkeit,
Piinktlichkeit, Fleiss, Reinlichkeit. Auch ohne dass hiefiir besondere
Stunden eingesetzt sind, kann auch eine blosse Lernschule erziehe-
risch wirken. Gewiss, so gut als das Militdr oft um seiner erzieheri-
schen Wirkung willen gepriesen wird.

Es fragt sich nur: Kann die Schule einen solchen Verzicht frei-
willig wollen? Verzichtet sie nicht auf das wertvollste, am meisten
in die Tiefe gehende Erziehungsmittel fiir Gesinnungsunterricht, wenn
sie auf den christlichen Religionsunterricht verzichtet? Ein religios
lebendiger Lehrer kann doch hochstens mit blutendem Herzen, dem
Zwang gehorchend, nicht dem eigenen Trieb, einen solchen Verzicht
itben. Tragt nicht die Schule selber den grossten Schaden, wenn sie
von Christus nicht mehr zu den Kindern reden darf und will? Dass
der erzieherische Einfluss nicht ganz ausgeschaltet ist, ist doch nur
ein schwacher Trost; er greift nicht mehr ins Herz hinein, begniigt
sich mit einer dusserlichen Dressur. Wiare da nicht die Gefahr da,
dass die Schule zu einer blossen Stoffvermittlungsanstalt, zu einer
Lernfabrik wiirde? (Fortsetzung folgt)

101



	Die Stellung des Religionsunterrichtes im Schulorganismus : 1. Teil

