
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 4

Artikel: Die Stellung des Religionsunterrichtes im Schulorganismus : 1. Teil

Autor: Grossmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung
des Religionsunterrichtes im Schulorganismus.

Von Pfr. H. Grossmann,
evangelischer Religionslehrer am st. gallischen Lehrerseminar.

Vorbemerkung. Dieses Referat ist am 5. Dezember 1923 in Winterthur vor
einer freien Vereinigung, bestehend aus Mitgliedern des Lehrer- und Pfarrerkapitels
Winterthur, gehalten worden. Daraus ist die spezielle Berücksichtigung der zürcherischen

Verhältnisse zu erklären. Dass ich selbst teilweise durch Zürcher Schulen
gegangen bin, während &Y2 Jahren Pfarrer einer Zürcher Landgemeinde war und die
Zürcher Schulverhältnisse immer rege verfolge, gibt mir eine gewisse Berechtigung,
ein Wort zu einer aktuellen Zürcher Schulfrage mitzureden. Dass ich dazu auch noch
einige Einblicke in die sehr lehrreichen St. Galler Schulverhältnisse habe tun dürfen,
ist mir zur Stellungnahme im Zürcher Schulkampf gewiss nur förderlich. Für den
Druck habe ich meine damaligen Ausführungen noch einmal leicht überarbeitet.

I.
Grundlegend für unsere Stellung zum Religionsunterricht wird

unsere Stellung zur Religion selbst sein. Ich denke dabei an
die christliche Religion. Es kann ja nicht im Ernst davon die Rede
sein, buddhistische oder mohamedanische oder konfuzianische
Religion bei uns zu unterrichten oder in vergleichender Religionsgeschichte

auf der Primarschulstufe irgendwie tiefere, entscheidendere
Lebenskräfte zu entbinden, als es bei einem zentralchristlichen
Religionsunterricht geschehen könnte. Wir reden hier nur von der Religion,
die ihre Verkörperung und Offenbarung in Christus und seinem
Evangelium hat.

Die methodisch-pädagogische Fragestellung: „Wie lehren wir
Religion?" kann erst angefasst werden, wenn zu der grundsätzlichen
Frage Stellung genommen ist: „Ist Religion überhaupt ein so
wertvolles Gut, dass es sich lohnt, sie andern zu vermitteln?" Wird diese

Frage verneint, heisst die Antwort: „Religion ist ein überwundener
Standpunkt, ein alter Aberglaube, der kein Daseinsrecht mehr hat
in unserer bekanntlich sehr fortgeschrittenen Zeit, Religion ist blosser
Traum oder gar Pfaffenlüge und Volksverdummung", so ist die
pädagogische Frage: „Wie lehren wir Religion?" gegenstandslos geworden.
Wird aber die Frage bejaht, lautet die Antwort: „Die Religion ist
das wertvollste Gut des Menschen, denn sie gibt dem schwachen,
vergänglichen Menschen einen ewigen Wert als Gotteskind; im Glauben
erst erkennt der Mensch den letzten Sinn seines Lebens und aus dem
Schweiz. Pädagog. Zeitschrift 1925. — 7 97



Glauben brechen erlösende, aufwärtsführende Kräfte ins Leben ein",
dann werden wir weiter davon reden können: „Welche Stellung hat
der Religionsunterricht im SchulOrganismus einzunehmen?"

Doch wo ist die unparteüsche, objektive Instanz, die diese Grundfrage

löst? Ist die grössere Leidenschaft, mit der das Ja oder das Nein
ausgesprochen wird, Beweis für die Wahrheit?

Wir könnten ja Autoritäten, die in der Pädagogik einen Namen
haben, anführen, einen Rein, Wundt, Paulsen, Theobald Ziegler,
Natorp, Ziller, Herbart, Pestalozzi, die der Religion und dem
Religionsunterricht grundlegende Bedeutung zugesprochen haben. Doch
auf blosse Autorität hin ist die Frage noch nicht entschieden.

Wir könnten hinweisen auf die Bedeutung, die der Religion,
insbesondere der biblischen Geschichte zum Verständnis unserer
Kultur, etwa der Kunst und Literatur und Musik, zukommt. Paulsen

sagt einmal: „Wer von christlichem Glauben und Lebensideal, von
biblischer Geschichte und Kirchengeschichte gar nichts wusste, der
musste sich in der Geschichte und noch in der Gegenwart vorkommen
wie ein Tauber im Konzertsaal. Es fehlte ihm der Schlüssel zum
Verständnis eines sehr grossen Stückes des Verhaltens und Handelns
des Empfindens und Schaffens der Menschen". Daraus kann
tatsächlich die Ansicht begründet werden, dass Kenntnis der biblischen
Geschichte zu jener Bildung gehöre, die die Schule zu vermitteln
habe, so gut wie die Kenntnis der Weltgeschichte der vergangenen
Jahrhunderte. Aber unsere Frage ist damit noch nicht beantwortet.
Denn es kann sieh nicht nur darum handeln, dass man Kenntnis
haben müsse von christlicher Religionslehre und biblischer Geschichte,
um nicht als ungebildet zu gelten, so wie es sich gegenwärtig schlecht
machen würde, wenn man von Oswald Spengler oder Einstein nicht
doch wenigstens den Namen schon gehört hätte. Nicht um ein blosses

Kennen, sondern um ein Anerkennen und Ernstnehmen handelt es sich.

Wir können aus der Geschichte nachzuweisen versuchen, was
für eine gewaltige, weltgeschichtliche, Völker erziehende Wirkung die
christliche Religion ausgeübt hat. Tausende haben ihren christlichen
Glauben für ein so wertvolles Gut angesehen, dass sie dafür in den
Tod gegangen sind. Wo christliche Religion lebendig ist in einem Volk,
ist sie eine unversiegliche Quelle der Volkskraft. Sie befruchtet die
Sittlichkeit. Nirgends hat die Moral ein so fruchtbares Erdreich, als

wo sie getragen ist von dem Verantwortlichkeitsgefühl vor dem
allwissenden Gott und von der glühenden Liebe zu Jesus. Wieviel
sittliche Kraft in Versuchungen, wieviel Trost in schweren Leiden, wie-

98



viel Freudigkeit und Zuversicht im Sterben und wieviel Anstoss zu
lebendiger Nächstenliebe ist schon aus dem christlichen Glauben
geflossen. Sinn für das Ewige, Unvergängliche und doch zugleich Augen
für die Aufgaben der Zeit und dieser Welt hat der christliche Glaube
vielen gegeben. Wo diese Quellen mit Gewalt verstopft werden sollten
und könnten, wäre es ein unersetzlicher Schade für jedes Volk. Es
ist und bleibt wahr, was Adolf Stöcker einmal sagt: „Der Unglaube
ist eine dünne Eisdecke, die zur Not einige wenige tragen kann, aber
ein ganzes Volk zu tragen ist sie zu schwach".

Dieser geschichtliche Nachweis wird erst den voll überzeugen, der
persönlich etwas von der Lebenswahrheit und Lebenskraft christlicher

Religion erfahren hat. Um ein solches ganz persönliches
Werten werden wir eben nicht herumkommen. Es muss in uns selbst
etwas aufleuchten von religiösem Leben, damit wir die Hieroglyphenschrift

der Religion verstehen, dass uns plötzlich alles lebendig, wahr
und ganz persönlich wird. Und dass dieses innere Aufleuchten und
Verstehen durch die Botschaft Christi in vielen Menschenherzen
zustande kommt wie ein Wunder, das ist die Beglaubigung des

Evangeliums als einer Gottesbotschaft. Ein Kirchenvater hat das Wort
gesprochen von der „anima naturaliter Christiana", von der Seele, die
von Natur eine Christin sei. Dieses Wort weist hin auf ein tief
verborgenes Sehnen des Menschenherzens, das wie ein Heimweh nach
einem verlorenen Paradies, wie eine traumhafte Erinnerung an eine
ursprünglich höhere Bestimmung des Menschen auch in den tiefsten
Niederungen der Sünde nicht zu ersticken ist, ja dort oft besonders
deutlich hervorbricht. Wie wenn man eine Melodie sucht und nicht
finden kann — man glaubt sie zu haben und dann entschwindet sie
wieder — da hört man die Melodie irgendwoher und ist ganz
überwältigt: „Ja, das ist's, was ich immer gesucht habe", so vernimmt die
Menschenseele in Christus und seinem Evangelium jene Melodie, die
sie eigentlich immer sucht und die uns erst einen Sinn im Notengewirr
unseres Lebens erkennen lehrt. Die tiefste Sehnsucht findet da ihre
Stillung. Wo an Christus sich unser Herz entzündet zu Glauben,
Lieben, Hoffen, da kann's ihm zu Mut sein wie dem verlorenen Sohn,
der aus der Fremde ins Vaterhaus zurückkehrt. Darin besteht die
Wahrheit der christlichen Religion. Es ist eine Wahrheit, beruhend
auf den tiefsten Tatsachen, und doch eine Wahrheit, die nicht exakt
wissenschaftlich wie der pythagoräische Lehrsatz demonstriert werden
kann, eine Wahrheit, wofür einem oft erst auf Grund tiefer
Lebenserfahrungen die Augen aufgehen und wofür doch ganz unreflektiert

99



das Kind ein Gefühl haben kann. Augustin gibt dem Gesagten
Ausdruck in dem schönen Wort: „Gott, du hast uns auf dich hin geschaffen,

und unser Herz ist unruhig, bis es seine Ruhe findet in dir".
Wer für diese Lebenswahrheit der christlichen Religion nicht gänzlich

blind ist, der wird auch die Frage der Erziehung zur Religion für
eine eminent wichtige Lebensfrage für unser Volk ansehen. Es ist
die Lebensfrage, Leben verstanden nicht nur als ein Dahinvegetieren
von Augenblick zu Augenblick, ein Spielball der Launen und
Stimmungen, sondern im tiefsten Sinn jenes Wortes Jesu: „Ich bin der
Weg, die Wahrheit und das Leben, niemand kommt zum Vater
denn durch mich."

II.
Diejenigen Körperschaften, die vor allem berufen sind, planmässig

an der religiösen Volkserziehung zu arbeiten, sind: Familie, Kirche,
Schule. Es wäre gewiss der Idealzustand, wenn diese drei Erziehungsfaktoren

harmonisch im gleichen Sinn und Geist arbeiteten. Zu
bedauern sind die Kinder, die in Familie, Kirche und Schule geradezu
entgegengesetzten Einflüssen wehrlos preisgegeben sind, wo hier
niedergerissen wird, was dort aufgebaut wurde, wo die Kinder nicht
nur zwischen zwei, sondern zwischen drei Feuer hineingeraten. Solche
Zustände kommen vor, aber wir werden sie nicht pädagogisch postulieren,

wenn uns das Wohl der Kinder am Herzen gelegen ist.
Diejenige Form der Gemeinschaft, die ich zuerst genannt habe,

ist die Familie. Pestalozzi weist ja den religiösen Jugendunterricht
vor allem der Mutter zu. In Gertrud schüdert er uns eine solche

Idealmutter, die mit ihren Kindern betet, die am Somstag Abend die

Ereignisse der Woche mit ihnen bespricht und die Kinder anleitet,
aus Dankbarkeit für die erfahrene Hufe Gottes armen Kindern einen
Liebesdienst zu erweisen. Das Familienleben ist vor allem die Heimstätte

religiöser Erziehung. Besonders das, was man die religiöse
Selbstbetätigung heissen könnte, die Pflege des individuellen Gebetslebens,

die Übung in christlicher Nächstenliebe, lässt sich nirgends
natürlicher pflegen und wächst nirgends organischer aus den
Verhältnissen heraus als in der Familie. Ein frommes Elternhaus, in
dem gesunde Lebensfreude und jubelnder Kindersinn und doch ernste

Frömmigkeit und werktätige Liebe einen Bund geschlossen haben,
kann Menschen für ihr ganzes Leben ein Segen sein. Solche Familien
sind der Born der Volksgesundheit.

Dass hier im Familienleben vieles faul ist, ist vielleicht die tiefste
100



Ursache der Entchristlichung unseres Volkslebens. Ich weiss, dass
dies nicht nur von ungefähr so gekommen ist. Wo die Mutter den

ganzen Tag in der Fabrik sein muss und die Kinder auf der Gasse

verwildern, ist es nicht zu verwundern, wenn die rechte Lust und
Stimmung zu einer christlichen Kindererziehung verloren geht. Doch
wir wollen uns hierüber nicht weiter verbreiten.

Als zweite Instanz, der die religiöse Volkserziehung anvertraut ist,
habe ich die Kirche genannt; nicht weil ich einen Rangstreit zwischen
Schule und Küche heraufbeschwören wollte, sondern weil dies
unbestritten ist, dass die Kirche diese religionspadägogische Aufgabe
an Erwachsenen und Kindern hat. Dazu ist sie ja da.

Von der Schule kann dies immerhin in Diskussion gestellt werden.
Man kann sagen: „Die religiöse Erziehung ist Aufgabe der Kirche.
Die Schule beschränkt sich darauf, diejenigen Kenntnisse und Fertigkeiten

mitzuteilen, die für das spätere Durchkommen im Leben
unbedingt nötig sind. Bei uns lernt das Kind lesen, schreiben, rechnen,
gewinnt nützliche Kenntnisse in Geographie, Naturkunde, Geschichte,
aber die religiöse Pflege des Innenlebens überlassen wir der Kirche".
Auch so wäre die Schule nicht ohne erzieherischen Einfluss. Sie
gewöhnt die Kinder verschiedener Gesellschaftsschichten an ein
geordnetes Zusammenleben, sie hält auf Disziplin, Aufmerksamkeit,
Pünktlichkeit, Fleiss, Reinlichkeit. Auch ohne dass hiefür besondere
Stunden eingesetzt sind, kann auch eme blosse Lernschule erzieherisch

wirken. Gewiss, so gut als das Militär oft um seiner erzieherischen

Wirkung willen gepriesen wird.
Es fragt sich nur: Kann die Schule einen solchen Verzicht

freiwillig wollen? Verzichtet sie nicht auf das wertvollste, am meisten
in die Tiefe gehende Erziehungsmittel für Gesinnungsunterricht, wenn
sie auf den christlichen Religionsunterricht verzichtet? Ein religiös
lebendiger Lehrer kann doch höchstens mit blutendem Herzen, dem
Zwang gehorchend, nicht dem eigenen Trieb, einen solchen Verzicht
üben. Trägt nicht die Schule selber den grössten Schaden, wenn sie

von Christus nicht mehr zu den Kindern reden darf und will? Dass
der erzieherische Einfluss nicht ganz ausgeschaltet ist, ist doch nur
ein schwacher Trost; er greift nicht mehr ins Herz hinein, begnügt
sich mit einer äusserlichen Dressur. Wäre da nicht die Gefahr da,
dass die Schule zu einer blossen Stoffvermittlungsanstalt, zu einer
Lernfabrik würde (Fortsetzung folgt)

101


	Die Stellung des Religionsunterrichtes im Schulorganismus : 1. Teil

