
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 3

Artikel: Neuzeitliche Bildungsprobleme im Lichte Goethescher Gedanken : 3.
Teil

Autor: Muthesius, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuzeitliche
BildungsproDleme im Lichte Goethescher Gedanken.

Der Bildner.
Von Karl Muthesius.

ITI.
Für den echten Lehrer ist Lernen. Neulernen, Weiterlernen ein

nie versiegendes Bedürfnis und eine nie versiegende Freude. Ja, sein
Beruf regt täglich und stündlich dieses Bedürfnis immer wieder von
neuem an. Denn Lehren und Lernen, Lernen und Lehren bedingen
sich für ihn gegenseitig. Es ergeht dem echten Lehrer wie Wilhelm
Meister, von dem Goethe sagt, dessen eigne Bildung, d. h. die bewusste

Bildung habe eigentlich erst angefangen, ,,als er die Notwendigkeit
fühlte, sich zu belehren, indem er zu lehren aufgefordert ward." Wenn
ihn sein Söhnchen Felix, das nicht anders glaubte, als sein Vater müsse
alles wissen, mit Fragen bestürmte, wurde ihm seine eigne Beschränktheit

erst recht fühlbar, und er bemerkte schliesslich, dass der Knabe
vielmehr ihn erziehe als er den Knaben.

Das alles sind Wahrheiten, die aus dem eigenen Leben Goethes

geflossen sind, denn er hat das docendo discimus mit allen Gefühlen
des Bedürfnisses und der Befriedigung, wie jede pädagogisch interessierte

Persönlichkeit, immer wieder an sich selbst erfahren. In seinen
Briefen an Charlotte von Stein kehren oft Wendungen wieder, wie er
bei der Belehrung des kleinen Fritz selbst „unsäglich viel lerne," wie
ihm selbst „die Materie mehr an Klarheit und Bestimmtheit gewonnen
habe". Über seine Mittwochs- und Freitagsvorträge schreibt er an
Zelter, dass er dabei erst selbst gewahr werde, was er besitze und noch
nicht besitze. Als ihn die Probleme der Farbenlehre lebhaft beschäftigen,

äussert er zu Knebel: „Wenn ich genötigt würde, diese Lehre
nur zwei Halbjahre öffentlich zu lesen, so wäre alles getan, aber die
Gelehrsamkeit auf dem Papiere und zum Papiere hat gar zu wenig
Reiz für mich." Als der Naturforscher Nees von Esenbeck ihm mit-
teüt, dass er auf einen Lehrstuhl der Universität Bonn berufen worden
sei, beglückwünscht er ihn mit den Worten: „Ihre Anstellung als
Lehrer freut mich unendlich, es ist ein grosser Gewinn, wenn man
genötigt ist, sich mündlich mitzuteilen, besonders der Jugend. Alles
Schweiz. Pädagoge. Zeitschrift. 1925. — 5 p~



reift schneller, weü man gewahr wird, dass man das Esoterische ins
Exoterische verwandeln und durch eine Wechselwirkung beider die
wahre lebendige Wissenschaft aufbauen müsse." Deshalb, memte er,
sei es überhaupt die beste Art des Lernens, so zu lernen, als ob man
das Gelernte lehren müsse. Die etwas schwerfällige, aber um so
gründlichere und gewissenhafte Auffassung Ottiliens kennzeichnet der Er-
ziehungsgehüfe in den Wahlverwandtschaften mit den Worten: „Sie
lernt nicht als eine, die erzogen werden soll, sondern als eine, die
erziehen will, nicht als Schülerin, sondern als künftige Lehrerin." Auch
in der Pädagogischen Provinz ist es ein Hauptgrundsatz, „zu gleicher
Zeit Schüler und Lehrer zu büden". Und als Fausts Unsterbliches
zum Himmel emporgetragen wird, begrüssen es die seligen Knaben
mit den Worten:

Wir wurden früh entfernt
Von Lebechören,
Doch dieser hat gelernt,
Er wird uns lehren.

Welch überaus wertvolle Fingerzeige für jede Art von Lehrerarbeit
und Lehrerbüdung

Dass das Wissen, der eigene Geistesbesitz in inhaltlichem
Zusammenhange stehen müsse mit dem Lehrgut, das der Lehrer zu
übermitteln hat, ist eme Selbstverständlichkeit. Aber das Problem
beginnt bei der Frage, welchen Umfang das eigne Wissen haben müsse,
damit es zum Lehren ausreiche. Das oft angewandte Wort Goethes:

„Nichts ist schrecklicher als ein Lehrer, der nicht mehr weiss, als die
Schüler allenfalls wissen sollen; wer andere lehren will, kann wohl oft
das Beste verschweigen, was er weiss, aber er darf nicht halbwissend
sein", führt uns noch nicht in den Mittelpunkt des Problems, denn es

bringt auch nur eine Selbstverständlichkeit zum Ausdruck.
Man hat bekanntlich oft die für den Volksschullehrer nötige

Bildungsweite und Bildungstiefe mit dem Massstabe bestimmen
wollen, dass er ja nur die Elemente der ersten Bildung zu übermitteln
habe. Auch wer diese nicht im Einmaleins und dem ABC sieht, nicht
im „Beibringen der für das praktische Leben notwendigen Kenntnisse
und Fertigkeiten" — wer die Geschichte der Lehrerbildung kennt,
weiss, dass sie sehr oft gerade darin gesehen worden sind — behauptet
doch zuweüen, es handle sich beim Volksschulunterricht doch eben

lediglich um die Anfänge der Bildung. Um diese zu lehren, bedürfe
es keiner weitergehenden und umfassenderen Bildung, ja, es sei

bedenklich, den Lehrer mit einer höheren Büdung auszustatter, da diese

66



ihn nur zu leicht seiner eigentlichen Berufsaufgäbe entfremden könne.
Geben wir einmal zu, dass es sich tatsächlich beim Volksschulunterricht

lediglich um die Anfänge der Bildung handle, so bedarf doch die
Frage : Was muss bei dem Lehrer vorausgesetzt werden, wenn er die
Anfänge der Bildung lehren wül einer gründlichen Prüfung.

Die Anfänge der Bildung bewegen sich in den Elementen der
Wissenschaft. Den Inhalt emer jeden Wissenschaft bilden aber
Gedankenmassen, die sich zu weitgehenden Abstraktionen verdichtet
haben. Wer die Elemente lehren will, muss fähig sein, sie zunächst
aufzudecken, die Gedankenmassen zu sichten, zu zerlegen, in die
Grundbestandteüe aufzulösen. Da aber jeder Bestandteil nur in
seinem Zusammenhange mit dem Ganzen Sinn und Bedeutung hat, gut
es zugleich, die Elemente stets in ihrer Beziehung zum Ganzen
aufzufassen, jedes Einzelne im Lichte des Ganzen zu sehen und zu
würdigen. Deshalb ist es ein schwieriges wissenschaftliches Problem,
überhaupt bis zu den Elementen, den ersten Anfängen einer Wissenschaft
vorzudringen. Dieser Aufgabe ist nur derjenige gewachsen, der das

Gesamtgebiet seinem Inhalte nach gleichsam von einer höheren Warte
zu überschauen vermag und mit den ihm zugrunde liegenden
Prinzipien und Methoden einigermassen vertraut ist.

Das war der Grund, weshalb es Herbart als das vielleicht Schwerste
für den Lehrer bezeichnete: „Das völlig Emzelne zu finden, sich selbst
seme Gedanken elementarisch zu zerlegen." Das war der Grund, dass
Pestalozzi zeitlebens die ganze Energie seines pädagogischen Denkens
darauf richtete, die Elementarmittel der Büdung aufzudecken. Mager

dabei auf manchen Irrweg gekommen sein, mögen wir heute sein
bis ins Extrem getriebenes Prinzip der Lückenlosigkeit in der Reihenfolge

der Elementarübungen ablehnen: Beweggrund und Richtung
seiner Untersuchungen waren zweifellos richtig. Schon bei seiner
Beschäftigung mit den Waisenkindern in Stans ging ihm eine Ahnung
davon auf, dass „die Anfangspunkte eines jeden Erkenntnisfaches in
genauem Zusammenhange mit seinem vollendeten Umriss stehen."
und nun ging er in grüblerischer Denkarbeit diesem Zusammenhange
nach, und es wurde ihm immer klarer, „dass eine jede, sei es auch im
niedrigsten, engsten Erkenntniskreise vollendet eingeübte Erkenntnis
irgendeines Anschauungsgegenstandes an die wissenschaftliche
Erkenntnis eben dieses Gegenstandes unmittelbar angrenze." Im
„Schwanengesang" kann man nachlesen, wie diese Überlegungen sein

pädagogisches Denken beherrscht haben.
Klar und überzeugend hat einmal Goethe die Wahrheit ausge-

67



sprochen, um die es sich hier handelt. Er unterhielt sich mit Soret,
dem jungen Genfer, der durch seine Vermittlung als Erzieher des

Erbprinzen Karl Alexander nach Weimar berufen worden war,
darüber, ob es geraten sei, Eckermann Unterricht bei dem damals elf
Jahre alten Prinzen zu übertragen. Soret hatte Bedenken, er befürchtete,

dass Eckerrnann „schwerverständlichen, zu sehr metaphysischen
Unterricht für das jugendliche Alter des Prinzen erteilen werde, da
er sich nur mit höherer Literatur beschäftigt habe". Goethe sagte
darauf: „Je mehr man sich selbst in eme Materie vertieft hat, desto
besser ist man zu gutem Elementarunterricht geeignet." Ein Satz,
der in semer schlagwortartigen Kürze und Bestimmtheit das eme
Kernproblem der Lehrerbildung trifft.

Es ist ein Niederschlag dessen, was sich Goethe schon früher bei
der Übersetzung von Rameaus Neffen zu eigen gemacht hatte. Dort
sagt Rameau : „Diese Lehrer, glaubt ihr denn, dass sie die Grammatik,
die Fabel, die Geschichte, die Geographie, die Moral verstehen werden,
worin sie Unterricht geben? Possen, lieber Herr, Possen! Besässen
sie diese Kenntnis hinlänglich, um sie zu lehren, so lehrten sie sie nicht.
Sie hätten ihr Leben verwendet, sie zu studieren. Man muss tief in
eme Kunst oder Wissenschaft gedrungen sein, um die Anfangsgründe
wohl zu besitzen Erst Mitte und Ende klären die Finsternisse des

Anfangs auf. Fragt euern Freund, Herrn d'Alembert, den Wortführer
mathematischer Wissenschaften, ob er zu gut sei, die Elemente zu
lehren? So viel ist gewiss: wenn man nicht alles weiss, so weiss

man nichts recht. Man versteht nicht, wo eme Sache hin will, wo eine
andere herkommt, wohin diese oder jene geordnet sein will, welche

vorausgehen oder folgen soll."
Gerade für die Beschäftigung mit den Anfängen einer Kunst oder

Wissenschaft forderte Goethe „jenes Nachdenken", von dem er
behauptete, es sei nur „dem ganz Ausgebüdeten angenehm". Fehlt diese

Fähigkeit des Nachdenkens, so wird der Unterricht in den Elementen
mechanisch betrieben, und es tritt dann die, wie er sagt, häufig
vorkommende Tatsache ein, „dass, wenn die Anfänge einer abgeschlossenen

Kunst überliefert werden sollen, dieses auf eine peinliche und
abschreckende Art geschieht". Gerade das erste, was im Unterricht
an die Kinder herangebracht wird, muss produktiv, d. h. kraftbüdend,
gestaltend, interesseerregend, richtunggebend sein. Welche Aufgaben
ein solcher Unterricht dem Lehrer stellt, war oft Gegenstand seines

Nachdenkens. So notiert er einmal im Tagebuch: „Lebhafte
Unterhaltung mit Eckermann über die Schwierigkeit, sich in den Besitz

68



des produktiven Einfachen zu setzen." Schade, dass uns Eckermann
den Inhalt dieser lebhaften Unterhaltung in seinen Gesprächen nicht
überliefert hat, es wäre lehrreich gewesen, genauer zu verfolgen,
welche Gedankenbewegung der Begriff des „produktiven Einfachen"
bei dem Weisen ausgelöst hatte. Wie eindringlich diese Gedankenbewegung

war, beweist der am folgenden Tag geschriebene Brief an
Zelter. „Man muss an die Einfalt, an das Einfache, an das urständig
Produktive glauben," sagt er da, „wenn man den rechten Weg
gewinnen will. Dieses ist aber nicht jedem gegeben; wü* werden ia einem
künstlichen Zustande geboren, und es ist durchaus leichter, diesen
immer mehr zu bekünsteln, als zu dem Einfachen zurückzukehren."
Und der gleiche Gedanke kehrt in dem letzten Briefe an Sulpiz Bois-
serée wieder, den Goethe einen Monat vor seinem Tode schrieb : „Wü*
müssen einsehen lernen, dass wir dasjenige, was wir im Einfachsten
geschaut und erkannt haben, im Zusammengesetzten supponieren
müssen. Denn das Einfache verbügt sich im Mannigfaltigen, es

ist nicht der Anfang, sondern das Ende alles Wissens."
Wer dahin gelangt ist, versteht erst den Satz aus den Maximen

und Reflexionen: „Alles ist einfacher, als man denken kann, zugleich
verschränkter als zu begreifen ist," er versteht, was Goethe meint,
wenn er an Charlotte von Stein schreibt, das ungeheure Reich der
Pflanzen „simplifiziere sich in seiner Seele, so dass er bald die schwersten

Aufgaben gleich weglesen könne."
Es ist ein gutes Wort von Harnack, Büdung sei „wiedergewonnene

Naivität". Wiedergewonnene! Zurückeroberte!! Sie ist das Ergebnis
tief eindringender Geistesarbeit.

Auf einem Notiz- und Studienblatt zu dem Aufsatz „Betrachtung

über Morphologie überhaupt", das in Goethes Nachlass
aufgefunden worden ist, hat er Gedanken hingeworfen über die Art, wie
verschiedene Menschen, je nach ihrer Denkweise, die Wissenschaft
verschieden aufnehmen. „Mit Ordnung zu wissen, erfordert genaue Kenntnis

der einzelnen Gegenstände, Aufmerksamkeit auf ihre Charaktere,
also Unterschiede undÜbereinstimmungen. Hierzu ist schon weit mehr
als der sinnliche Blick und als das Gedächtnis nötig, nämlich
„Einsicht in das Bezeichnende und Urteü darüber. Es ist das Streben
des menschlichen Geistes, was er behandelt, zum Ganzen zu büden.'
Daraus entsteht eine gewisse „Ungeduld, sich nicht genug vorzubereiten

Niemand, der eine wissenschaftliche Kenntnis sich zuzueignen
denkt, fühlt gleich im Anfange die Notwendigkeit voraus, dass er seine
Denk- und Vorstellungsart immer werde höher spannen müssen, er

69



fühlt „dieses Bedürfnis nur erst nach und nach." Heutzutage, da die
Wissenschaft so weit vorgeschritten sei, komme auch der „beinah nur
handwerksmässige botanische Gärtner stufenweise bis zu den schwersten

Fragen". „Aber da er von den Standpunkten nichts weiss, von wo
aus sie zu beantworten wären, so muss er sich entweder mit Worten
bezahlen lassen oder kommt in eine Art von staunender Verwirrung."

Die Standpunkte, die der Mensch dem Kenntniserwerb gegenüber
einnimmt, sind verschieden.

„Um uns in diesen verschiedenen Arten emigermassen zu
orientieren, wollen wir sie einteüen in Nutzende, Wissende, Anschauende
und Umfassende.

1. Die Nutzenden, Nutzen- Suchenden, -Fordernden sind die ersten,
die das Feld der Wissenschaft gleichsam umreissen, das Praktische
ergreifen; das Bewusstsein durch Erfahrung gibt ihnen Sicherheit, das
Bedürfnis eine gewisse Breite.

2. Die Wissbegierigen bedürfen eines ruhigen, uneigennützigen
Blickes, einer neugierigen Unruhe, eines klaren Verstands und stehen
immer im Verhältnis mit jenen; sie verarbeiten auch nur im
wissenschaftlichen Sinne dasjenige, was sie vorfinden.

3. Die Anschauenden verhalten sich schon produktiv, und das

Wissen, indem es sich selbst steigert, fordert, ohne es zu bemerken,
das Anschauen und geht dahin über, und, so sehr sich auch die
Wissenden vor der Imagination kreuzigen und segnen, so müssen sie doch,
ehe sie sichs versehen, die produktive Einbüoungskraft zu Hilfe
rufen.

4. Die Umfassenden, die man in einem stolzeren Sinne die
Erschaffenden nennen könnte, verhalten sich im höchsten Grade
produktiv; indem sie nämlich von Ideen ausgehen, sprechen sie die Einheit
des Ganzen schon aus, und es ist gewissermassen nachher die Sache

der Natur, sich in diese Idee zu fügen."
Alle diese Gedanken werfen überraschende Schlaglichter auf das

Problem der Lehrerbüdung. Für den Lehrer müssen wir eine Büdung
wünschen, die ihn über die Region der Nutzenden hinaushebt, auch
über die der Wissenden. Ob er bis zu der Pforte der Region der
Umfassenden, der Erschaffenden gelangt, hängt von dem Pfund ab, das

ihm mitgegeben worden ist. Aber bis zu den Anschauenden muss er
vorgedrungen sein, keineswegs darf er dem „handwerksmässigen
botanischen Gärtner" gleichen, der „nichts von den Standpunkten
weiss.' (Fortsetzung folgt)

70


	Neuzeitliche Bildungsprobleme im Lichte Goethescher Gedanken : 3. Teil

