
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 12

Artikel: Ist Erziehung überhaupt möglich ? : 2. Teil

Autor: O.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Erziehung überhaupt möglich?
II.

Da Erziehung praktisch möglich ist, unsere theoretischen
Auffassungen vom Menschen aber die Möglichkeit der Erziehung
aufheben, müssen wir diejenige Auffassung vom Wesen des Menschen
zu finden suchen, aus der sich die Möglichkeit der Erziehung ergibt.
Es wird sich dann zeigen, dass wir mit Lösung dieser Frage nicht
nur eine pädagogische Frage gelöst haben. Im Rahmen dieser sehr
zusammengedrängten Darstellung muss gerade eine Seite dieses
Problems ganz ausser acht gelassen werden, und zwar ist es gerade
diejenige, von der sich immer wieder die stärksten Einwände, namenthch

vom Gefühl getragen, gegen die Annahme einer Notwendigkeit,
also die Leugnung einer Freiheit erheben. Man wird sofort erraten,
dass es der Mensch als sitthche Persönhchkeit ist, der sich durch
Leugnung der Freiheit im Innersten getroffen fühlt, weil er die
Möglichkeit der Sittlichkeit, Verantwortlichkeit usw. für bedroht
hält. Ich habe in einer im Erscheinen begriffenen umfangreicheren
Schrift daher zuerst die Frage zu beantworten versucht, ob die
Annahme der Notwendigkeit auch im psychischen Geschehen und den
menschhchen Handlungen die Sittlichkeit unmöglich macht. Es
lässt sich zeigen, dass das nur so lange der FaU ist, als man, wie
Kant das beim Menschen als Erscheinung aUerdings auch tat, den
Menschen einem Mechanismus gleichsetzt. Nun gibt es aber in
unserer Wirklichkeit sicher nicht nur Mechanismen, nur einfach
mechanisches Geschehen, wie es für die unbelebte Natur charakteristisch

ist, sondern dieser toten Natur steht gegenüber eine lebendige,
ein Reich des Lebens, und die Berücksichtigung der Tatsache des
Lebens reicht völlig aus, um auch bei Annahme der Notwendigkeit
im lebendigen Geschehen Sittlichkeit und aUes, was damit zusammenhängt,

verständlich zu machen.
Denken wir uns Mechanismus und Notwendigkeit als Begriffskreise,

so ist es also nicht so, wie man bisher gewöhnlich annahm,
dass sich diese beiden Kreise decken, dass also aUes Notwendige
mechanisch ist, sondern in den Kreis des Notwendigen gehört auch
das Nichtmechanische, z. B. das Biologische, das Psychische, hinein.
Unsere Auffassung vom Geschehen, die Art und Weise, wie sich
der Mensch das Geschehen begreiflich zu machen suchte, hat nämlich

verschiedene Stufen durchlaufen, deren aUgemeine Richtung
von der WiUkür zum Gesetz geht. Diese verschiedenen Stufen von
der Auffassung des Geschehens sind aber nicht so zu charakterisieren,
dass, wenn eine neue auftritt, damit die alte für aUe Zeiten vorbei
wäre, sondern sogar die älteste lebt noch heute unter uns, wenn sie
auch für das wissenschaftliehe Denken keine RoUe mehr spielt.
Schweiz. Pädagog-. Zeitschrift 1925. — 23 351



Wir Menschen sind weder aUe Wissenschaftler, noch ist der
wissenschaftliche Denker nichts als dieser. Wir brauchen nur an die
verschiedenen philosophischen Standpunkte beim Problem der Aussenwelt

zu denken. So verschieden diese Standpunkte auch sein mögen,
die Philosophen als Menschen, als praktische Menschen, verhalten
sich gegenüber dieser Aussenwelt nicht wesentlich verschieden. Es
lässt sich nun zeigen, dass die Annahme einer menschhchen Freiheit
im Gegensatz zur Notwendigkeit die notwendige Konsequenz einer
unzureichenden begriffhchen Fixierung der im Wandel der Zeiten
verschiedenen Auffassung vom Geschehen ist. Also selbst unser
wissenschaftliches Denken ist hier der Entwicklung noch nicht ganz
gefolgt.

Nur kurz möge dieser Entwicklungsgang angedeutet sein. Am
Anfange begegnen wir einer Vermenschlichung, Beseelung,
Verlebendigung aUen Geschehens, der diametral gegenüber steht eine
ebenso ungerechtfertigte, aber aus der geschichtlichen Entwicklung
psychologisch wohl verständliche VeraUgemeinerung im Sinne einer
Entmenschlichung, einer Verbannung jeglichen Lebens aus dem
Reiche der Wirklichkeit. Animismus und Mechanismus im Sinne
einer mechanistischen Weltauffassung sind die beiden Pole, zwischen
denen sich die verschiedenen Auffassungen vom Geschehen bewegen.
Auf der Stufe des Animismus sieht der Mensch sein Leben auch in
die einfachsten Naturvorgänge hinein, alles ist belebt, beseelt, hat
einen WiUen wie er selbst, und jede beobachtete Veränderung wird
auf einen solchen WiUen als die Ursache dieser Veränderung
zurückgeführt. Von einem gesetzlichen Verhalten ist noch nichts zu spüren,
es herrscht eben allgemein WiUkür, es gibt noch keine Notwendigkeit
in unserm Sinne. Auf der Stufe des Mechanismus sucht der Mensch
ebenso einseitig aUes Leben zu verdrängen, Pflanzen und Tiere, ja
schliesslich sich selbst wie eine Maschine zu begreifen. Aber diese
beiden Stufen folgten nicht unmittelbar aufeinander, sonst gäbe es
wahrscheinlich heute kein Freiheitsproblem. Nur sehr aUmählich
gelang es dem Menschen, die erste Stufe zu verlassen, wenigstens
teilweise, d. h. es gelang ihm auf Grund einer genaueren Beobachtung
und feineren Analyse (ich muss es mir hier leider versagen, die psychischen

Bedingungen genauer anzuführen) neben jenem willkürlichen
Geschehen ein anderes zu begreifen, sich verständlich zu machen,
ohne Annahme eines besonderen fremden WiUens. Dieses Geschehen
war so zu charakterisieren, dass auf ein bestimmtes Antezendenz ein
bestimmtes Konsequenz regelmässig folgte. In dieser regelmässigen
Folge zeigte sich eben, dass ein fremder Wille, der aber nur einem
lebenden Wesen zukam, hier nicht im Spiele war. Es ist nur zu
begreiflich, dass es die einfach mechanischen Vorgänge waren, die eine
solche Auffassung ermöglichten. Nun war nicht mehr aUes lebendig,
nicht mehr jedes Geschehen von einem WiUen geleitet, sondern es
gab auch Geschehen ohne Leben und Willen, und dieses zeichnete
sich durch Regelmässigkeit, Gleichförmigkeit aus, konnte mit
Bestimmtheit erwartet werden, wenn gewisse Bedingungen erfüllt
352



waren. Es war somit nicht mehr frei, sondern notwendig, ja wir
dürfen heute sagen gesetzlich. Der Umkreis solcher Erfahrungen
erweiterte sich mehr und mehr, gefördert durch die praktische
Bedeutsamkeit solcher Erkenntnisse. Zunächst eine spärliche
Ausnahme, neben der das Reich des Lebens und der WiUkür sich stolz
behaupten konnte, drängte die vermehrte Erfahrung aUmählich zu
einer prinzipieUen Auffassung vom Geschehen nach dieser neuen
Art; auch das, was sich in der Erfahrung noch nicht als in diesem
Sinne notwendig erwiesen hatte, wurde schliesslich so aufgefasst in
der Hoffnung, dass der Beweis bald folgen werde. Und tatsächlich
gelang es immer häufiger, diese Annahme zu verifizieren.

So kam man schliesslich zu einer mechanistischen Weltauffassung.
Auch die Pflanzen und Tiere und schliesslich der Mensch selbst sind
Automaten. Anfangs mochte man bezüglich der Verifikation dieser
Annahme noch etwas Geduld haben, auch war die Beobachtung oft
gewiss noch recht grob, so dass manches als Verifikation aufgefasst
werden konnte, was heute vielleicht sofort als Abweichung erkannt
wurde; aber mit der Zeit stellte sich doch mehr und mehr heraus,
dass hier auf ein bestimmtes Antezedenz keineswegs immer ein
bestimmtes Konsequenz folgte; namenthch beim Menschen selbst
wurde das immer deuthcher. Hier woUte es am wenigsten gelingen,
die Notwendigkeit auch nachzuweisen; die Beobachtung sprach, das
Gefühl sträubte sich dagegen, moralphilosophische Bedenken machten
sich geltend, ja die Selbstbeobachtung glaubte die Freiheit direkt
nachweisen zu können.

Und diese Reaktion war voUauf berechtigt, wenn auch nicht
der Schluss auf die Freiheit im Gegensatz zur Notwendigkeit, nicht
der Schluss auf das Fehlen einer Kausalität. Die Vorstellung der
Freiheit musste sich mit Notwendigkeit immer wieder aufdrängen,
solange nicht dem Leben wieder auch in unserm wissenschaftlichen
Denken und in der begrifflichen Fixierung des kausalen Geschehens
Rechnung getragen war. Das Leben war verdrängt, aber in der
FreiheitsvorsteUung machte es sich geltend, und mit Recht. Geben
wir dem Leben Raum, berücksichtigen wir die besonderen
Bedingungen für die Erkenntnis kausaler Zusammenhänge im lebendigen
Geschehen, dann lässt sich zeigen, dass auch hier im lebendigen
Geschehen Notwendigkeit, ja Gesetzlichkeit herrscht, dass somit
der Schluss auf eine absolute Freiheit nicht berechtigt ist, weil es
nicht nur eine mechanische Notwendigkeit gibt. Dann haben wir
aber auch die Grundlage für die Möglichkeit der Erziehung gewonnen;
denn wir werden erkennen, dass auch hier die erzieherischen
Massnahmen, die Einwirkungen, von notwendigen Folgen begleitet sind.
Um das zu verstehen, müssen wir wieder zur mechanistischen
Auffassung zurückkehren und uns etwas genauer ansehen, wie sie zur
Erkenntnis der Notwendigkeit gelangt.

Die mechanistische Auffassung glaubte jedes Geschehen
verständlich machen zu können wie das wirklich mechanische aus
aUeiniger Berücksichtigung der der äusseren Wahrnehmung zu-

353



gänglichen begleitenden Veränderungen ohne Rücksichtnahme auf
die Zeit und damit auf die Vergangenheit des Ursaehenkomplexes.
Diese Nichtberücksichtigung des zeithchen Faktors musste wie eine
unvoUständige Analyse des Ursachenkomplexes wirken und damit
den Versuch einer Verifikation der postulierten Notwendigkeit zum
Scheitern bringen, weshalb in der Freiheit des WiUens eine neue
Ursache eingeführt wurde. Eine Berücksichtigung aber der Vergangenheit,

wie sie das praktische Leben, das hierin dem wissenschafthchen
Denken voraus ist, bereits vornimmt, macht auch das Handeln der
Menschen verständlieh, aber noch nicht gesetzmässig im Sinne des
bekannten am mechanischen Geschehen gewonnenen Naturgesetze.
Hierdurch entstand eine neue Schwierigkeit, die dem
Freiheitsgedanken wieder neue Nahrung gab. Der Schein spricht noch immer
gegen die Notwendigkeit, die eben als mit jenen Naturgesetzen
zusammenfaUend aufgefasst wurde.

Wenn es gelingt, die Notwendigkeit dieses Scheins nachzuweisen

und aufzuklären, dann wird es uns hier ähnlich gehen wie
auf einem anderen Gebiete, wo wir auch trotz des Scheins doch
eine andere Auffassung haben, sie sogar in jeder Volksschule gelehrt
und verständlich gemacht wird. Für den Augenschein steht die
Erde still und die Sonne bewegt sich, sie geht im Osten auf und im
Westen unter. So der Augenschein. Unsere Auffassung dieses
kausalen Zusammenhangs lässt aber die Sonne stiUstehen und die Erde
sich um ihre Achse drehen.

Es lässt sich nun auch in der Tat die Notwendigkeit jenes Scheins
der Freiheit nachweisen. Eine Untersuchung der Voraussetzungen
für die Erkennbarkeit der (mechanischen) Notwendigkeit führt zu
dem Ergebnis, dass im lebendigen Geschehen nicht diejenigen
Voraussetzungen erfüllt sind, die für die Anwendung der Differenzmethode,

die nicht nur im naturwissenschaftlichen Erkennen eine
hervorragende RoUe spielt, sondern die wir auch im gewöhnlichen
Leben anwenden, ohne ihren Namen oder gar die Bedingungen ihrer
Anwendbarkeit zu kennen, erfüllt sein müssen, wenn der als différent
angesprochene Faktor als der einzige differente Faktor soU bezeichnet
werden können. Diese hier nicht erfüllte und nicht erfüUbare
Bedingung ist aber ihrerseits wieder die Voraussetzung für die Eruierung
der das Naturgesehehen charakterisierenden Gesetze, jener Gesetze
mit eindeutigen Beziehungen, die für jeden EinzehaU gelten und
Ausnahmen nicht dulden.

Im lebendigen Geschehen haben wir es immer mit einer Einheit
zu tun, die wie z. B. ein Organismus als Ganzes auf einen Reiz hin
reagiert; wenn dabei auch, wie die AusfaUserscheinungen zeigen,
einzelnen Organen eine besondere Bedeutung zukommt, so ist doch
der Effekt ihrer Wirksamkeit niemals einfach nur auf Konto ihrer
Intaktheit zu setzen, sondern abhängig von der Wirkung des Ganzen.
Wenn einem Blindgeborenen die Welt des Auges fehlt, weil unter
den Faktoren, die beim Sehen eine RoUe spielen, vom äusseren Auge
bis zum sogenannten Sehzentrum in der Grosshirnrinde, irgendeiner
354



nicht funktioniert, so kommen wir doch noch lange nicht zu dieser
Welt des Auges, wenn wir uns aUe diese einzelnen Stationen intakt
denken, aber losgelöst aus dem Zusammenhange mit dem übrigen
Grosshirn.

Nur darum sind wir nicht in der Lage, im biologischen
Geschehen zu der gleichen Art von Gesetzen zu kommen wie im
physikalischen Geschehen, nicht etwa weil hier keine Notwendigkeit vorläge

und Freiheit herrschte. Das heisst aber noch nicht, dass wir
hier überhaupt nicht zu Abhängigkeitsbeziehungen gelangen könnten.
Da das Individuum als lebende Einheit sich stetig verändert, wir
also hier genau genommen ein Experiment nicht wiederholen können,
sind wir darauf angewiesen, zur FeststeUung von Abhängigkeitsbeziehungen

eine Mehrheit von Individuen zu berücksichtigen, wie
das auch im psychologischen Experiment geschieht, aber die dann
gefundenen Abhängigkeitsbeziehungen gelten eben nur für die Mehrheit,

aus der sie gewonnen wurden, für das einzelne Individuum nur
in dem Masse, als es auch die der Mehrheit gemeinsamen Züge
aufzuweisen hat. Wenn wir z. B. finden, dass mit Steigerung der
Lebensmittelpreise die Diebstähle zunehmen, so haben wir voUauf das
Recht, diesen Zusammenhang ebenso als ein Gesetz aufzufassen wie
etwa das, dass durch Reibung Wärme entsteht, und es macht gar
nichts gegen dieses Gesetz aus, dass sich auch trotz Steigerung der
Lebensmittelpreise Individuen finden, die nicht stehlen, es wird
davon das Gesetz in seiner Gültigkeit gar nicht berührt, da bereits
als wir es aufstellten Individuen vorhanden waren, die nicht stahlen.
Wir gelangen damit zu einer neuen Gesetzmässigkeit, die für das
lebendige Geschehen charakteristisch ist. Die Erwartung, auch hier
zu Gesetzen mit eindeutigen Beziehungen gelangen zu können, und
wenn das nicht geht, dann Freiheit annehmen zu müssen, beruht
auf einer Verkennung der Tatsache des Lebens. Ohne die Anerkennung
des Lebens aber gibt es keine Entwicklung, keine Erziehung und
auch keine Sittlichkeit.

Wenn wir nun die Frage nach der Möghchkeit der Erziehung
erneut steUen, so ergibt sich : Fassen wir den Menschen als Mechanismus

auf, so ist Erziehung unmöglich; statten wir ihn mit einer absoluten

Freiheit aus, so ist Erziehung ebenfaUs unmöglich;
berücksichtigen wir aber, dass er ein lebendiger Organismus ist, so ist er
als solcher dem allgemeinen Kausalzusammenhange nicht entzogen,
unsere erzieherischen Massnahmen sind also auch mit notwendigen
Folgen verknüpft. Wenn diese Folgen nicht immer dem gewünschten
Effekt entsprechen, so kann das einmal daran hegen, dass namenthch
im psychischen Geschehen die Wirkung nicht sofort in die Erscheinung

zu treten braucht, ohne dass wir behaupten durften, sie wäre
ausgefaUen, ferner daran, dass es wegen der viel ungünstigeren
Bedingungen für die Erkenntnis des Kausalzusammenhanges uns nicht
gelungen ist, diejenige Massnahme zu erkennen, ausfindig zu machen,
die den gewünschten Effekt nach sich ziehen würde. Solange es
Individuen geben wird, lassen sich für die Erziehung nur aUgemeine

355



Grundsätze aufstehen, aber keine Rezepte. Was in dem einen Falle
sehr zweckmässig sein kann, versagt in einem andern, den wir
irrtümlicherweise für gleich ansahen.

Die Forderung der Berücksichtigung der Individualität ist schon
alt; aber gerade die Berufserzieher arbeiten meist unter Bedingungen,
die einer ErfüUung dieser Forderung sehr ungünstig sind. Unsere
Schulen haben sich immer mehr zu Grossbetrieben entwickelt, in
denen der einzelne Schüler fast zu einer Nummer herabsinkt; im
Vordergrunde der Schulerziehung steht der Unterricht, also eine
mehr inteUektueUe Beeinflussung, die die Verschiedenheit der
Individuen mehr zurückdrängt als in Erscheinung treten lässt. Was ein
Mensch wirklich ist, zeigt sich viel deuthcher in seinen Handlungen
als in seinen Antworten auf gestellte Fragen. Dr. O. K.

Rassenhygiene.
Von Dr. Heinrich Keller, "Winterthur.

IL
Im Interesse der Rasse sollten die überdurchschnittlich Begabten

eine höhere Fortpflanzungsquote haben als die Unterdurchschnittlichen,
und auf früheren Kulturstufen war es wohl so. Heute führen

mehrere Umstände zu einer negativen Fruchtbarkeitsauslese, vor
aUem die bewusste Einschränkung der Kinderzahl, die auch bei uns
zur Kalamität zu werden beginnt. Die Motive dieser Erscheinung, die
sich in ganz ähnlicher Form bei den Römern zeigte, sind nicht in
erster Linie wirtschaftliche; denn je höher der Wohlstand, um so
kleiner die Kinderzahl. Sie liegen vielmehr in der verbesserten
Lebenshaltung, die das Leben angenehm, aber auch kompliziert macht, in
den erhöhten Anforderungen der Kinderpflege, in der Verpflichtung,
den Kindern ein möglichst ungeteiltes Erbe zu hinterlassen, im Zwang
zu standesgemässer Erscheinung und Bildung, letzten Endes aber in
jenem Zuge unseres Zeitgeistes, der das Recht der Persönlichkeit
einseitig und oberflächlich heraushebt und die Gemeinschaftswerte, u. a.
auch die generativen Pflichten, vernachlässigt. Noch selten entspringt
die Einschränkung der Kinderzahl dem Verantwortlichkeitsgefühl der
Gemeinschaft gegenüber. Aus der Art ihrer Rekrutierung darf man
schhessen, dass die oberen Volksschichten eine überdurchschnittliche
Begabung haben, wenn auch das soziale Aufrücken nicht immer auf
Grund schöner Eigenschaften erfolgt. Ihre geringe Fortpflanzungsquote

lässt den Begabungsdurchschnitt sinken. Die untersten 12%
der englischen Bevölkerung werden in 80 Jahren 75% derselben
ausmachen, wenn die Verhältnisse gleich bleiben. Ein Volk kann sich
auf diese Weise in kurzer Zeit gründlich ändern, in diesem Falle
voraussichtlich zum Nachteil. Ahnliche Verschiebungen in der
Rassestruktur tragen di e Mitschuld am Untergang der Griechen und Römer.
Die Vorstellung, dass aus den unteren Schichten immer wieder gute
356


	Ist Erziehung überhaupt möglich ? : 2. Teil

