Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 12

Artikel: Ist Erziehung Gberhaupt moglich ? : 2. Tell
Autor: O.K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist Erziehung iiberhaupt moglich ?
II.

Da Erziehung praktisch moglich ist, unsere theoretischen Auf-
fassungen vom Menschen aber die Moglichkeit der Erziehung auf-
heben, miissen wir diejenige Auffassung vom Wesen des Menschen
zu finden suchen, aus der sich die Moglichkeit der Erziehung ergibt.
Es wird sich dann zeigen, dass wir mit Losung dieser Frage nicht
nur eine pédagogische Frage gelost haben. Im Rahmen dieser sehr
zusammengedringten Darstellung muss gerade eine Seite dieses
Problems ganz ausser acht gelassen werden, und zwar ist es gerade
diejenige, von der sich immer wieder die stirksten Einwénde, nament-
lich vom Gefiihl getragen, gegen die Annahme einer Notwendigkeit,
also die Leugnung einer Freiheit erheben. Man wird sofort erraten,
dass es der Mensch als sittliche Personlichkeit ist, der sich durch
Leugnung der Freiheit im Innersten getroffen fiihlt, weil er die
Moglichkeit der Sittlichkeit, Verantwortlichkeit usw. fiir bedroht
hilt. Ich habe in einer im Erscheinen begriffenen umfangreicheren
Schrift daher zuerst die Frage zu beantworten versucht, ob die An-
nahme der Notwendigkeit auch im psychischen Geschehen und den
menschlichen Handlungen die Sittlichkeit unmoglich macht. Es
lasst sich zeigen, dass das nur so lange der Fall ist, als man, wie
Kant das beim Menschen als Erscheinung allerdings auch tat, den
Menschen einem Mechanismus gleichsetzt. Nun gibt es aber in
unserer Wirklichkeit sicher nicht nur Mechanismen, nur einfach
mechanisches Geschehen, wie es fiir die unbelebte Natur charakte-
ristisch ist, sondern dieser toten Natur steht gegeniiber eine lebendige,
ein Reich des Lebens, und die Beriicksichtigung der Tatsache des
Lebens reicht vollig aus, um auch bei Annahme der Notwendigkeit
im lebendigen Geschehen Sittlichkeit und alles, was damit zusammen-
héngt, verstdndlich zu machen.

Denken wir uns Mechanismus und Notwendigkeit als Begriffs-
kreise, so ist es also nicht so, wie man bisher gewohnlich annahm,
dass sich diese beiden Kreise decken, dass also alles Notwendige
mechanisch ist, sondern in den Kreis des Notwendigen gehort auch
das Nichtmechanische, z. B. das Biologische, das Psychische, hinein.
Unsere Auffassung vom Geschehen, die Art und Weise, wie sich
der Mensch das Geschehen begreiflich zu machen suchte, hat niam-
lich verschiedene Stufen durchlaufen, deren allgemeine Richtung
von der Willkiir zum Gesetz geht. Diese verschiedenen Stufen von
der Auffassung des Geschehens sind aber nicht so zu charakterisieren,
dass, wenn eine neue auftritt, damit die alte fiir alle Zeiten vorbei
ware, sondern sogar die dlteste lebt noch heute unter uns, wenn sie
auch fiir das wissenschaftliche Denken keine Rolle mehr spielt.

Schweiz. Pidagog. Zeitschrift 1925, — 28 351



Wir Menschen sind weder alle Wissenschaftler, noch ist der wissen-
schaftliche Denker nichts als dieser. Wir brauchen nur an die ver-
schiedenen philosophischen Standpunkte beim Problem der Aussen-
welt zu denken. So verschieden diese Standpunkte auch sein mogen,
die Philosophen als Menschen, als praktische Menschen, verhalten
sich gegeniiber dieser Aussenwelt nicht wesentlich verschieden. Es
lisst sich nun zeigen, dass die Annahme einer menschlichen Freiheit
im Gegensatz zur Notwendigkeit die notwendige Konsequenz einer
unzureichenden begrifflichen Fixierung der im Wandel der Zeiten
verschiedenen Auffassung vom Geschehen ist. Also selbst unser
wissenschaftliches Denken ist hier der Entwicklung noch nicht ganz
gefolgt.

Nur kurz moge dieser Entwicklungsgang angedeutet sein. Am
Anfange begegnen wir einer Vermenschlichung, Beseelung, Ver-
lebendigung allen Geschehens, der diametral gegeniiber steht eine
ebenso ungerechtfertigte, aber aus der geschichtlichen Entwicklung
psychologisch wohl verstindliche Verallgemeinerung im Sinne einer
Entmenschlichung, einer Verbannung jeglichen Lebens aus dem
Reiche der Wirklichkeit. Animismus und Mechanismus im Sinne
einer mechanistischen Weltauffassung sind die beiden Pole, zwischen
denen sich die verschiedenen Auffassungen vom Geschehen bewegen.
Auf der Stufe des Animismus sieht der Mensch sein Leben auch in
die einfachsten Naturvorgéinge hinein, alles ist belebt, beseelt, hat
einen Willen wie er selbst, und jede beobachtete Verinderung wird
auf einen solchen Willen als die Ursache dieser Veréinderung zuriick-
gefithrt. Von einem gesetzlichen Verhalten ist noch nichts zu spiiren,
es herrscht eben allgemein Willkiir, es gibt noch keine Notwendigkeit
in unserm Sinne. Auf der Stufe des Mechanismus sucht der Mensch
ebenso einseitig alles Leben zu verdringen, Pflanzen und Tiere, ja
schliesslich sich selbst wie eine Maschine zu begreifen. Aber diese
beiden Stufen folgten nicht unmittelbar aufeinander, sonst géibe es
wahrscheinlich heute kein Freiheitsproblem. Nur sehr allmihlich
gelang es dem Menschen, die erste Stufe zu verlassen, wenigstens
teilweise, d. h. es gelang ihm auf Grund einer genaueren Beobachtung
und feineren Analyse (ich muss es mir hier leider versagen, die psychi-
schen Bedingungen genauer anzufithren) neben jenem willkiirlichen
Geschehen ein anderes zu begreifen, sich verstdndlich zu machen,
ohne Annahme eines besonderen fremden Willens. Dieses Geschehen
war so zu charakterisieren, dass auf ein bestimmtes Antezendenz ein
bestimmtes Konsequenz regelmissig folgte. In dieser regelméssigen
Folge zeigte sich eben, dass ein fremder Wille, der aber nur einem
lebenden Wesen zukam hier nicht im Spiele war. Es ist nur zu be-
greiflich, dass es die einfach mechanischen Vorgidnge waren, die eine
solche Auffassung ermoglichten. Nun war nicht mehr alles lebendig,
nicht mehr jedes Geschehen von einem Willen geleitet, sondern es
gab auch Geschehen ohne Leben und Willen, und dieses zeichnete
sich durch Regelméssigkeit, Gleichférmigkeit aus, konnte mit Be-
stimmtheit erwartet werden, wenn gewisse Bedingungen erfiillt

352



waren. Es war somit nicht mehr frei, sondern notwendig, ja wir
diirfen heute sagen gesetzlich. Der Umkreis solcher Erfahrungen
erweiterte sich mehr und mehr, gefordert durch die praktische Be-
deutsamkeit solcher FKErkenntnisse. Zunichst eine spirliche Aus-
nahme, neben der das Reich des Lebens und der Willkiir sich stolz
behaupten konnte, dringte die vermehrte Erfahrung allméhlich zu
einer prinzipiellen Auffassung vom Geschehen nach dieser neuen
Art; auch das, was sich in der Erfahrung noch nicht als in diesem
Sinne notwendig erwiesen hatte, wurde schliesslich so aufgefasst in
der Hoffnung, dass der Beweis bald folgen werde. Und tatséchlich
gelang es immer hiufiger, diese Annahme zu verifizieren.

So kam man schliesslich zu einer mechanistischen Weltauffassung.
Auch die Pflanzen und Tiere und schliesslich der Mensch selbst sind
Automaten. Anfangs mochte man beziiglich der Verifikation dieser
Annahme noch etwas Geduld haben, auch war die Beobachtung oft
gewiss noch recht grob, so dass manches als Verifikation aufgefasst
werden konnte, was heute vielleicht sofort als Abweichung erkannt
wurde; aber mit der Zeit stellte sich doch mehr und mehr heraus,
dass hier auf ein bestimmtes Antezedenz keineswegs immer ein
bestimmtes Konsequenz folgte; namentlich beim Menschen selbst
wurde das immer deutlicher. Hier wollte es am wenigsten gelingen,
die Notwendigkeit auch nachzuweisen; die Beobachtung sprach, das
Gefiihl striubte sich dagegen, moralphilosophische Bedenken machten
sich geltend, ja die Selbstbeobachtung glaubte die Freiheit direkt
nachweisen zu koénnen.

Und diese Reaktion war vollauf berechtigt, wenn auch nicht
der Schluss auf die Freiheit im Gegensatz zur Notwendigkeit, nicht
der Schluss auf das Fehlen einer Kausalitdt. Die Vorstellung der
Freiheit musste sich mit Notwendigkeit immer wieder aufdréngen,
solange nicht dem Leben wieder auch in unserm wissenschaftlichen
Denken und in der begrifflichen Fixierung des kausalen Geschehens
Rechnung getragen war. Das Leben war verdridngt, aber in der
Freiheitsvorstellung machte es sich geltend, und mit Recht. Geben
wir dem Leben Raum, beriicksichtigen wir die besonderen Bedin-
gungen fiir die Erkenntnis kausaler Zusammenhénge im lebendigen
Geschehen, dann ldsst sich zeigen, dass auch hier im lebendigen
Geschehen Notwendigkeit, ja Gesetzlichkeit herrscht, dass somit
der Schluss auf eine absolute Freiheit nicht berechtigt ist, weil es
nicht nur eine mechanische Notwendigkeit gibt. Dann haben wir
aber auch die Grundlage fiir die Moglichkeit der Erziehung gewonnen;
denn wir werden erkennen, dass auch hier die erzieherischen Mass-
nahmen, die Einwirkungen, von notwendigen Folgen begleitet sind.
Um das zu verstehen, miissen wir wieder zur mechanistischen Auf-
fassung zuriickkehren und uns etwas genauer ansehen, wie sie zur
Erkenntnis der Notwendigkeit gelangt.

Die mechanistische Auffassung glaubte jedes Geschehen ver-
stindlich machen zu konnen wie das wirklich mechanische aus
alleiniger Beriicksichtigung der der &#usseren Wahrnehmung zu-

353



gianglichen begleitenden Verdnderungen ohne Riicksichtnahme auf
die Zeit und damit auf die Vergangenheit des Ursachenkomplexes.
Diese Nichtberiicksichtigung des zeitlichen Faktors musste wie eine
unvollsténdige Analyse des Ursachenkomplexes wirken und damit
den Versuch einer Verifikation der postulierten Notwendigkeit zum
Scheitern bringen, weshalb in der Freiheit des Willens eine neue
Ursache eingefiihrt wurde. Eine Beriicksichtigung aber der Vergangen-
heit, wie sie das praktische Leben, das hierin dem wissenschaftlichen
Denken voraus ist, bereits vornimmt, macht auch das Handeln der
Menschen versténdlich, aber noch nicht gesetzmissig im Sinne des
bekannten am mechanischen Geschehen gewonnenen Naturgesetze.
Hierdurch entstand eine neue Schwierigkeit, die dem Freiheits-
gedanken wieder neue Nahrung gab. Der Schein spricht noch immer
gegen die Notwendigkeit, die eben als mit jenen Naturgesetzen
zusammenfallend aufgefasst wurde.

Wenn es gelingt, die Notwendigkeit dieses Scheins nachzu-
weisen und aufzuklidren, dann wird es uns hier dhnlich gehen wie
auf einem anderen Gebiete, wo wir auch trotz des Scheins doch
eine andere Auffassung haben, sie sogar in jeder Volksschule gelehrt
und verstindlich gemacht wird. Fiir den Augenschein steht die
Erde still und die Sonne bewegt sich, sie geht im Osten auf und im
Westen unter. So der Augenschein. Unsere Auffassung dieses kau-
salen Zusammenhangs ldsst aber die Sonne stillstehen und die Erde
sich um ihre Achse drehen.

Es lisst sich nun auch in der Tat die Notwendigkeit jenes Scheins
der Freiheit nachweisen. Eine Untersuchung der Voraussetzungen
fir die Erkennbarkeit der (mechanischen) Notwendigkeit fithrt zu
dem Ergebnis, dass im lebendigen Geschehen nicht diejenigen Vor-
aussetzungen erfilllt sind, die fiir die Anwendung der Differenz-
methode, die nicht nur im naturwissenschaftlichen Erkennen eine
hervorragende Rolle spielt, sondern die wir auch im gewohnlichen
Leben anwenden, ohne ihren Namen oder gar die Bedingungen ihrer
Anwendbarkeit zu kennen, erfiilllt sein miissen, wenn der als different
angesprochene Faktor als der einzige differente Faktor soll bezeichnet
werden konnen. Diese hier nicht erfiillte und nicht erfiillbare Be-
dingung ist aber ihrerseits wieder die Voraussetzung fiir die Eruierung
der das Naturgeschehen charakterisierenden Gesetze, jener Gesetze
mit eindeutigen Beziehungen, die fiir jeden Kinzelfall gelten und
Ausnahmen nicht dulden.

Im lebendigen Geschehen haben wir es immer mit einer Einheit
zu tun, die wie z. B. ein Organismus als Ganzes auf einen Reiz hin
reagiert; wenn dabei auch, wie die Ausfallserscheinungen zeigen,
einzelnen Organen eine besondere Bedeutung zukommt, so ist doch
der Effekt ihrer Wirksamkeit niemals einfach nur auf Konto ihrer
Intaktheit zu setzen, sondern abhéngig von der Wirkung des Ganzen.
Wenn einem Blindgeborenen die Welt des Auges fehlt, weil unter
den Faktoren, die beim Sehen eine Rolle spielen, vom &dusseren Auge
bis zum sogenannten Sehzentrum in der Grosshirnrinde, irgendeiner

354



nicht funktioniert, so kommen wir doch noch lange nicht zu dieser
Welt des Auges, wenn wir uns alle diese einzelnen Stationen intakt
denken, aber losgelost aus dem Zusammenhange mit dem iibrigen
Grosshirn.

Nur darum sind wir nicht in der Lage, im biologischen Ge-
schehen zu der gleichen Art von Gesetzen zu kommen wie im physi-
kalischen Geschehen, nicht etwa weil hier keine Notwendigkeit vor-
lige und Freiheit herrschte. Das heisst aber noch nicht, dass wir
hier iiberhaupt nicht zu Abhéngigkeitsbeziehungen gelangen konnten.
Da das Individuum als lebende Einheit sich stetig verdndert, wir
also hier genau genommen ein Experiment nicht wiederholen kénnen,
sind wir darauf angewiesen, zur Feststellung von Abhingigkeits-
beziehungen eine Mehrheit von Individuen zu beriicksichtigen, wie
das auch im psychologischen Experiment geschieht, aber die dann
gefundenen Abhéngigkeitsbeziehungen gelten eben nur fiir die Mehr-
heit, aus der sie gewonnen wurden, fiir das einzelne Individuum nur
in dem Masse, als es auch die der Mehrheit gemeinsamen Ziige aufzu-
weisen hat. Wenn wir z. B. finden, dass mit Steigerung der Lebens-
mittelpreise die Diebstihle zunehmen, so haben wir vollauf das
Recht, diesen Zusammenhang ebenso als ein Gesetz aufzufassen wie
etwa das, dass durch Reibung Wérme entsteht, und es macht gar
nichts gegen dieses Gesetz aus, dass sich auch trotz Steigerung der
Lebensmittelpreise Individuen finden, die nicht stehlen, es wird
davon das Gesetz in seiner Giiltigkeit gar nicht beriihrt, da bereits
als wir es aufstellten Individuen vorhanden waren, die nicht stahlen.
Wir gelangen damit zu einer neuen Gesetzmissigkeit, die fiir das
lebendige Geschehen charakteristisch ist. Die Erwartung, auch hier
zu Gesetzen mit eindeutigen Beziehungen gelangen zu konnen, und
wenn das nicht geht, dann Freiheit annehmen zu miissen, beruht
auf einer Verkennung der Tatsache des Lebens. Ohne die Anerkennung
des Lebens aber gibt es keine Entwicklung, keine Erziehung und
auch keine Sittlichkeit.

Wenn wir nun die Frage nach der Moglichkeit der Erziehung
erneut stellen, so ergibt sich: Fassen wir den Menschen als Mechanis-
mus auf, so ist Erziehung unméglich; statten wir ihn mit einer abso-
luten Freiheit aus, so ist Erziehung ebenfalls unmoglich; beriick-
sichtigen wir aber, dass er ein lebendiger Organismus ist, so ist er
als solcher dem allgemeinen Kausalzusammenhange nicht entzogen,
unsere erzieherischen Massnahmen sind also auch mit notwendigen
Folgen verkniipft. Wenn diese Folgen nicht immer dem gewiinschten
Effekt entsprechen, so kann das einmal daran liegen, dass namentlich
im psychischen Geschehen die Wirkung nicht sofort in die Erschei-
nung zu treten braucht, ohne dass wir behaupten durften, sie wére
ausgefallen, ferner daran, dass es wegen der viel ungiinstigeren Be-
dingungen fiir die Erkenntnis des Kausalzusammenhanges uns nicht
gelungen ist, diejenige Massnahme zu erkennen, ausfindig zu machen,
die den gewiinschten Effekt nach sich ziehen wiirde. Solange es
Individuen geben wird, lassen sich fiir die Erziehung nur allgemeine

355



Grundsitze aufstellen, aber keine Rezepte. Was in dem einen Falle
sehr zweckmaéssig sein kann, versagt in einem andern, den wir irr-
tiimlicherweise fiir gleich ansahen.

Die Forderung der Beriicksichtigung der Individualitit ist schon
alt; aber gerade die Berufserzieher arbeiten meist unter Bedingungen,
die einer Erfiillung dieser Forderung sehr ungiinstig sind. Unsere
Schulen haben sich immer mehr zu Grossbetrieben entwickelt, in
denen der einzelne Schiiler fast zu einer Nummer herabsinkt; im
Vordergrunde der Schulerziehung steht der Unterricht, also eine
mehr intellektuelle Beeinflussung, die die Verschiedenheit der Indi-
viduen mehr zuriickdriangt als in Erscheinung treten lisst. Was ein
Mensch wirklich ist, zeigt sich viel deutlicher in seinen Handlungen
als in seinen Antworten auf gestellte Fragen. Dr. 0. K.

Rassenhygiene.
Von Dr. Heinrich Keller, Winterthur.

1437

Im Interesse der Rasse sollten die iiberdurchschnittlich Begabten
eine hohere Fortpflanzungsquote haben als die Unterdurchschnitt-
lichen, und auf fritheren Kulturstufen war es wohl so. Heute fithren
mehrere Umstdnde zu einer negativen Fruchtbarkeitsauslese, vor
allem die bewusste Einschrinkung der Kinderzahl, die auch bei uns
zur Kalamitidt zu werden beginnt. Die Motive dieser Erscheinung, die
sich in ganz dhnlicher Form bei den Romern zeigte, sind nicht in
erster Linie wirtschaftliche; denn je hoher der Wohlstand, um so
kleiner die Kinderzahl. Sie liegen vielmehr in der verbesserten Lebens-
haltung, die das Leben angenehm, aber auch kompliziert macht, in
den erhohten Anforderungen der Kinderpflege, in der Verpflichtung,
den Kindern ein moglichst ungeteiltes Erbe zu hinterlassen, im Zwang
zu standesgemésser Erscheinung und Bildung, letzten Endes aber in
jenem Zuge unseres Zeitgeistes, der das Recht der Personlichkeit ein-
seitig und oberflidchlich heraushebt und die Gemeinschaftswerte, u. a.
auch die generativen Pflichten, vernachlissigt. Noch selten entspringt
die Einschrinkung der Kinderzahl dem Verantwortlichkeitsgefiihl der
Gemeinschaft gegeniiber. Aus der Art ihrer Rekrutierung darf man
schliessen, dass die oberen Volksschichten eine iiberdurchschnittliche
Begabung haben, wenn auch das soziale Aufriicken nicht immer auf
Grund schoner Eigenschaften erfolgt. Ihre geringe Fortpflanzungs-
quote lisst den Begabungsdurchschnitt sinken. Die untersten 129
der englischen Bevolkerung werden in 80 Jahren 759, derselben aus-
machen, wenn die Verhiltnisse gleich bleiben. Ein Volk kann sich
auf diese Weise in kurzer Zeit griindlich dndern, in diesem Falle vor-
aussichtlich zum Nachteil. Ahnliche Verschiebungen in der Rasse-
struktur tragen die Mitschuld am Untergang der Griechen und Rémer.
Die Vorstellung, dass aus den unteren Schichten immer wieder gute

356



	Ist Erziehung überhaupt möglich ? : 2. Teil

