
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 11

Artikel: Die Rhetorik im Wandel der Zeiten : 2. Teil

Autor: Moser, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stunde mehr ruhig zu sein und mussten am Sinn des Daseins
verzweifeln. Dem gegenüber sagen wir, dass die Wurzeln der Neurose in
mehr als neunzig von hundert Fällen im Bewussten liegen. Für den
Rest machen wir das Dunkel der Heredität verantwortlich. Rätsel gibt
es auf allen Gebieten und Rätsel werden bleiben; man darf sie nicht zur
Hauptsache machen. Dr. med. Paul Maag.

Die Rhetorik im Wandel der Zeiten.
Von Dr. Eugen Moser, Zürich.

III.
Mit dem Beginne des 18. Jahihunderts trat die Kunst der

Beredsamkeit ihre Glanzzeit an. Kein Wunder : denn diese Zeit brachte das
Aufbrechen der deutschen Sprache und ihr Auswachsen zur klassischen
Form. Den Auftakt zu dieser Entwicklung stellt Joh. Chr.
Gottscheds (1700—1766) „Grundriss einer vernunftmässigen Rhetorik"
von 1728 dar, den er später zu einer „Ausführlichen Redekunst"
umarbeitete, welche das erfolgreichste Lehrbuch dieser Disziplin
überhaupt war. Auch er riet darin, zu reden, wie gebildete Männer sprächen.
In seiner Lehre der Affekte schrieb er Aristoteles aus. Den Stil und die
Stoffe sollte ein Redner aus der Philosophie holen, sein Vortrag sollte
„wohltönend, gelassen und sinnreich" sein. Er versäumte auch nicht,
1749 seine eigenen Reden herauszugeben, die Lessing, ein Freund der
echten Redekunst der Alten, in seinen Rezensionen mit Spott und
Hohn übergoss. Von grösserem Gehalt war dann das „Lehibuch
prosaischer und poetischer Wohlredenheit" Joh. Bernh. Basedows
(1724—1790), das 1756 zu Kopenhagen herauskam. Da er forderte, den
Sprachunterricht mit dem Sprechen zu beginnen, läumte er der
Redekunstin seinem Schulplane wieder eine ehrenvolle Stellung ein. Sie hat
nach ihm vier Ziele: verstanden zu werden, zu überreden, zu bewegen
und zu vergnügen. Er wollte sie auch durchaus in den Dienst seines
Erziehungsgedankens, den Menschen zu einem glücklichen Leben zu
weisen, gestellt wissen und bestreitet, dass einer gut reden könne, wenn
er nicht edel denke und sich auf die beste Art ausdrücke. Sein Schüler
Christian Trapp teilte die Begeisterung des Meisters für die Rhetorik
freilich nicht mehr. Wenn er sie auch als die Fähigkeit, über alle
möglichen Materien zu sprechen, anerkannte, so stellte er doch den
„allgemeinen Gebrauch der Sprache" höher.

Es versteht sich von selbst, dass im Zeitalter der Aufklärung das
gesprochene Wort höchstes Ansehen genoss. Es war noch durchaus im
GeistederPhilanthropistengehandelt.wenn von Rochow das
Hauptgewicht des Unterrichtes auf die Pflege der Muttersprache legte und
Friedrich der Grosse1) die Rhetorik in den Schulen eingeführt
wissen wollte, da sie eine „vorzügliche und höchst notwendige Sache"
darstelle und das „Fundament der Erziehung der jungen Leute" sei.
Diese Verehrung der Redekunst verdichtete sich 1786 dann zur letzten

l) Kabinettsehreiben an den Minister v. Zedlitz; 5. Sept. 1779.

332



bedeutenden Geste des Jahrhunderts: zu der „Theorie und Praktik
der Beredsamkeit" unseres Landsmannes J. G. Sulzer. Nach ihm
soU die Rhetorik1) einen dauernden Eindruck hinterlassen, zur
„Erhöhung der Seelenkräfte" führen, und die Menschen verständiger,
gesitteter, besser und glücklicher" machen. Erfolge blühten aber dem
Redner nur, wenn er klar und hell denke und Herz und Verstand sich
die Wage hielten. Ohne Charakter war ihm der Redner überhaupt nicht
denkbar. Im Banne der Rhetorik stand auch noch die neuhumanistische
Bewegung, die sich an den Namen Matthias Gesners2) knüpft und
der noch grossen Wert legte auf die „Schönheit und Annehmlichkeit
der Rede". Sein Weiterbildner J. A. Ernesti ist dann der Verfasser
eines vielgebrauchten Schulbuches: „Initia doctrinaesolidiores",
das alle Wissensgebiete, Philosophie und Rhetorik inbegriffen,
vermittelte. In Nürnberg kam obendrein 1784 noch sein „Praktisches
Handbuch der Beredsamkeit" heraus. Der Begründer der deutschen
Altertumswissenschaft, F.A.Wolf (1759—1824) betrachtete es
sogar als zu den wichtigsten Aufgaben echter Staatsweisheit gehörend,3)
durch die Kunst des formvollendeten Vortrags „die gemeinsame Kultur

der weit verbreiteten Deutschredenden" zu fördern. Besonders
schön über den Wert der Rede hat sich J. G. Herder4) geäussert: um
sprechen zu können, müsse man erst hören lernen - eine Kunst, die
heute besonders selten geworden, wo keiner mehr langsam heranreifen
will - dann erst werde man es unnötig finden, „unter niedrigen
Schlagbäumen durchkriechen" zu müssen. Denn: „ein Volk, das gut spricht,
das über jeden Gegenstand bestimmt, klar und überzeugend zu sprechen

sucht, erwirbt sich eben damit einen grossen Reichtum, einen
behenden Gebrauch seiner Gedanken." Ähnlich empfand auch Herders
Zeitgenosse J. G. Hamann : der Vortrag mache ebenso die Sache als
das Kleid den Mann, es sei kein „kräftiger noch edler Werk am
Menschen" denn Reden, das „übersetzen aus einer Engelsprache in
Menschensprache" bedeute. Dass Franzosen und Engländer den Deutschen
in der Beherrschung des mündlichenAusdruckes überlegen seien, wurde
für Herders jüngeren Zeitgenossen F. Schleiermacher die
Veranlassung,5) schon in der Schule die Pflege der freien „verständigen
und klaren" Rede zu fordern und in ihr eine Fähigkeit zu sehen, die
jedem Gebildeten eigen sein sollte. Ist es aber nicht äusserst bezeichnend,

dass der letzte der grossen Pädagogen: J. F. Her bar t (1776—
1841) das Gespräch6) geradezu zum „Vehikel des analytischen
Unterrichts" gemacht hat? Freilich ist hiebei Voraussetzung, dass der Lehrer
Sprachmängel ablege und selber zu einer ausgebildeten Sprachtechnik
gelange, danr't der Vortrag so wirke, „als ob der Schüler in unmittel-

') Vers auch: „Anweisung zur Erziehg. seiner Töchter' (1760); Paed. Schrift.,
hg. v W K Hke.

2) Ob m n aus drr Gr mat. Latein lernen müsse Hannov. gelehrt. Anzg. 1751.
3) .,Ü er e n Wort Friedrs II. von deutscher Verskunst". Kleine Sehr., Bd. 2,

S. 957.
*) „Über die Fertigkeit zu sprechen und zu hören." Deutsche Monatsschr., Mai 1795
5) „Erziehungslehre", herausg. v. C. Platz; Berlin, 1849.
6) „AUgemeine Pädagogik", 1806, und „Umriss pädag. Vorlesungen", 1835.

333



barer Gegenwart das Erzählte höre und sähe". Im späteren Alter soUten

die Deutschstunden teilweise dazu benutzt werden, die „verschiedenen

Formen der Poesie und Redekunst in ausgezeichneten Mustern
darzubieten", unter sorgfältiger Anpassung der schon erreichten
Bildungsstufe. E. F. Benecke, der auch zum Kreise Herbarts gehört,
wollte die Redekunst1) als Unterrichtsfach ebenfaUs beibehalten und
forderte, es möchte in ihr gezeigt werden, „wie eine Gedankenmasse
von der ersten Konzeption an durch die verschiedenen Stufen der
Ausbüdung bis zur Wahl der Wörter für ihren Ausdruck zu behandeln" sei.
Dies zu erreichen seien weniger eigenthche Reden, als für die
Schuljugend noch verfrüht, sondern mündliche Vorträge geeignet. Der letzte
warme Freund der Rhetorik war der bedeutendste der deutschen
Volksschulmänner: A. Diesterweg : durch Auswendiglernen,2) freies
Sprechen und Vortragen sollte der Schüler dazu gebracht werden,
„geläufig, wohlklingend, deuthch, bestimmt und mit Ausdruck" zu
sprechen. Diesem Ziele sollte nicht nur im Sprachunterricht, sondern
in aüen Lehrstunden nachgestrebt werden, um dem Schüler diese „für
die Entwicklung des Geistes und für das Leben unendlich wichtige
Fertigkeit" zu vermitteln. Das war zwar keine neue Forderung in der
Volksschule; denn F. Dinter hatte schon 1811 die Pflege der Sokra-
tik3) gefordert, um wenigstens die fähigsten unter den Zöglingen „mit
SchneUgefühl das Zweckmässige von dem unterscheiden zu lehren, was
nicht zur Sache gehöre" und sie zu befähigen, jeder Materie die
interessante Seite abzugewinnen. In den Schulordnungen von Bayern,
Baden, Württemberg und Nassau der Dreissigerjähre ist die
Beredsamkeit als Lehrfach an den Mittelschulen noch aufgeführt. In Baden
mussten die Lehramtskandidaten sich sogar einer Prüfung in dieser
Disziplin unterziehen. In der preussischen Schulordnung dieser Jahre
fehlt sie schon, uud auch in Frankreich wurde sie nur noch als „partie
technique" gelehrt. Zum letzten Male begegnet man ihr in der
„AUgemeinen Pädagogik" von Th. Waitz (1852): da es ihm darum zu tun
war, die Bildung des Gemütes in der Erziehung in den Vordergrund zu
rücken, versprach er sich von rhetorischen Übungen eine Förderung
des Lernenden, da die Form dessen eigene Tat sei.

Unterdessen hatte die Saat Bacons langsam Wurzeln getrieben und
mit dem Überhandnehmen des aus England kommenden Maschinengeistes

setzten sich, zu Beginn des XIX. Jahrhunderts, die Realschulen
endgültig fest. Damit war die Rolle der Rhetorik ausgespielt: sie, die
noch im kosmopolitischen, kulturgetragenen XVIII. Jahrhundert ein
organisches Glied des Bildungsideales gewesen, wird nun von der
individualistischen und zur Zivilisation herabsinkenden Neuzeit als wertlos

abgestossen. Wo alles auf den Nutzen eingestellt ist, auf Verbreiterung

statt Vertiefung und auf Quantität statt Qualität : da war für das
Ideal des gepflegten Wortes wahrlich kein Nährboden mehr! Es war
umsonst, dass 1802 noch ein „Leitfaden der Beredsamkeit für obere

*) „Erziehungs- und Unterrichtslehre" (Berlin, 1836).
2) „Pädagogik". Herausg. v. H. Scherer, Giessen, 1890.
3) „Die vorzüglichsten Regeln der Pädag." (Neustadt, 1806).

334



Gymnasialklassen", 18411) sogar eine „Philosophie der Rede", angeregt

wohl durch das bekannte Buch G. Campbeils von 1776, herauskam.

Mehr und mehr kamen die Unpersönlichen, die Sachen zum
Durchbruch, und man stand der Redekunst, als dem zarten Kinde einer
beschaulichen, persönlichen Welt, die noch Wert darauf gelegt hatte,
wie Sokrates im lebendigen Worte den Menschen vor sich erstehen zu
sehen, verständnislos gegenüber. Es stimmt denn auch durchaus mit
dieser Entwicklung zusammen, wenn deutsche Rednerschulen mit
pompöser Mache ihren Schülern die „Bildung zur harmonischen
Persönhchkeit" als Lockvogel vorsetzen : pflegt man doch oft von jenen
Dingen, die einem versagt sind, am meisten zu reden!

Dennoch wäre es ein Irrtum, die Rhetorik wieder in die moderne
Schule einführen zu wollen. In der Entwicklung gibt es kein Zurück!
Unsre rücklaufende Zeit reisst den Unterschied zwischen Massenmenschen

und Entwicklungsfähigen immer weiter auf : die Kluft zwischen
Muskelpflege und Geisteskultur wird täglich klaffender. Was hätte die
Beredsamkeit da noch zu suchen, wo keiner mehr etwas hören, jeder
nur sich bemerkbar machen will? Wenn aber die Not am höchsten war,
hat die unerschöpfliche Kraft der Natur stets sich die Gefässe
geschaffen, durch welche das erlösende Wort unter die Menschen
geworfen werden konnte. Dazu brauchte es wahrlich keiner Redeschulen.
Wenn unsere Jugenderzieher, vom Volksschullehrer hinauf bis zum
Hochschuldozenten, denen die Gabe des flüssigen Wortes bedenklich
mangelt, vom Wülen beseelt wären, diese Scharte — deren Vorhandensein

sie freilich nicht einmal ahnen — nach bestem Vermögen,
durch Arbeit an sich, auszuwetzen, so möchte es doch wohl um die
Redekunst in unseren Ratssälen etwas besser stehen. Und so halte
sich jener, der den dornenreichen Pfad des echten Redners gehen
wül, an die lebendigen Reden eines Helmholtz, Moltke,
Bismarck, Nietzsche oder auch eines Johannes Müller, besonders

aber eines Inayat Khan und eines Gandhi. Er mag sich aber
eingedenk sein, dass nur jenem die Grosswirkung vergönnt ist, der viel
nachgedacht und dem Ungewöhnliches - kein politisches Zetergeschrei
- am Herzen liegt, und er erinnere sichstets des Grundsatzes in Nietzsches

„Morgenröte": „Wenn man ein Jahr lang schweigt, so verlernt
man das Schwätzen und lernt - das Reden!"

Meine kleinen Diehsjungen.
Jedem, der je durch die Strassen einer italienischen Grossstadt

gegangen ist, werden die Bilder des Elends, die sich dort auf Schritt und
Tritt dem Auge darbieten, in unauslöschlicher, bitterer Erinnerung
sein. Und es sind nicht bloss die Bettler, die Krüppel, die Alten und
Gebrechlichen, die die Blicke auf sich ziehen, sondern vor aUem auch

*) G. J. Hoff mann : „Philos, der Rede" (Leipz. 1841). AlsErgänzg. hiezukommen
in Frage: Wallaschek: „Psych, u. Techn. d Rede" (Leipz., 1914) und neuerdings
E. Drach : „Die Sprecherziehung" (Frankfurt a. M., 1922).

335


	Die Rhetorik im Wandel der Zeiten : 2. Teil

