
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 11

Artikel: Ist Erziehung überhaupt möglich ? : 1. Teil

Autor: O.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Erziehung überhaupt möglieh?

Gewöhnlich definiert man die Erziehung als planmässige
Beeinflussung der Heranwachsenden durch die Erwachsenen. Wenn
wir auch diese Definition für nicht besonders glücklich halten, sei
es, dass der Begriff Beeinflussung zu stark nach dem Mechanischen
hin missverstanden werden könnte, sei es, dass wir meinen, auch
der Erwachsene sei noch Gegenstand der Erziehung, zum mindesten
der Selbsterziehung, obwohl es auch für ihn noch mannigfache
Formen der Fremderziehung gibt, wie z. B. Kirche, Theater, Kino,
Presse, wie überhaupt das öffentliche Leben, sei es, dass auch der
Begriff „planmässig" leicht zu einer Vergewaltigung der
Individualität führen kann, denn woher will ich wissen, welche Garantie
habe ich dafür, dass mein, des Erziehers, Plan auch wirklich
finden Zögling passt: so wird doch schliesslich jede Definition der
Erziehung diese als eine Tätigkeit auffassen, die wie und wieweit immer
auch doch irgendwie einen Eingriff in die durch die Natur gesetzte
Entwicklung des Zöglings bedeutet. Um obigen Schwierigkeiten zu
entgehen, bezeichne ich die Erziehung als absichtlich geleitete
Entwicklung; aber eben auch diese absichtliche Leitung, die gleichsam
nur eine Hilfe sein kann und will, eine Hilfe für einen natürlichen
Prozess, der sich ohne diese schliesslich auch, wenn auch nicht so
schnell und für unser Kultur- und Gemeinschaftsleben zweckmässig,
vollziehen würde, muss doch als ein Eingriff in diesen Prozess
angesehen werden, der als im Zusammenhang von Ursache und Wirkung
stehend aufgefasst werden muss. Wenn ich mich erzieherisch
betätige, so will ich offenbar, dass diese Betätigung von Folgen
begleitet ist, die als ein Erfolg der erzieherischen Betätigung
angesprochen werden dürfen. Und wenn dieser Erfolg nicht eintritt, so
habe ich doch nicht die Auffassung, und ich glaube, kein Erzieher
hat sie gehabt, dass der sonst beobachtete Erfolg ein reiner Zufall
ist, der in keinem Zusammenhange mit meiner erzieherischen
Betätigung stünde, sondern die gesamte Entwicklung der Pädagogik
spricht dafür, dass für das Ausbleiben des Erfolges nach Ursachen,
Gründen gesucht wurde, dass also die Erziehung eine sinn- und
zweckvolle Betätigung sei, die zwar nicht in jedem Einzelfalle das
gewünschte Ziel erreiche, aber schliesslich nur darum nicht, weil
sie in ihrem Eingriff noch nicht geschickt genug war, nicht etwa
darum, weil für den Durchschnitt der Fälle der Erfolg nur als
zufällig zur Einwirkung in Beziehung gesetzt werden könnte, gleichsam
abhängig von einer dem Menschen unzugänglichen Macht. Man
mag von begnadeten Erziehern sprechen, man mag auch, namentlich

einen ausserordentlichen Erfolg als eine Gnade ansehen, aber
man verbindet doch mit dieser Bezeichnung nicht den Sinn, dass

Schweiz. Pädag. Zeilschrift 1925. — 21 321



der eingetretene Erfolg nichts mit der Einwirkung zu tun habe oder
ebensogut ohne sie eingetreten wäre. Das heisst, wir glauben an die
Möglichkeit der Erziehung eigenthch ebenso, wie wir sonst auch im
rein TechniSjChen an die Möglichkeit einer zweckvollen Betätigung
des Menschen glauben. Dieser Glaube ist so stark, dass man von
wenigen Ausnahmen abgesehen theoretisch die Möglichkeit der
Erziehung kaum in Frage gestellt hat, praktisch hat man sie aber für
den Durchschnittsmenschen immer angenommen und darum auch
Erziehung ausgeübt. Die erzieherische Einwirkung erscheint dabei
als Ursache, der Erfolg als Wirkung, beide zusammengehalten durch
das Band der Kausalität, wenn man sich bildlich ausdrücken wollte.

Fassen wir nun aber die Erziehung als eine Tätigkeit auf, die
Kausalität voraussetzt, und das tun wir praktisch zum mindesten
allgemein, so stossen wir, wenn wir etwas weiter denken, auf nicht
geringe Schwierigkeiten, die, wenn wir uns an, die übhchen
Auffassungen halten, rein theoretisch die Erziehung überhaupt unmöglich

machen. Auf der einen Seite können wir die Kausalität nicht
missen, auf der andern fassen wir den Menschen als ein Wesen auf,
das, wenn auch vielleicht als Körper in die Welt der Kausalität
verstrickt ist, aber in seinem geistigen Sein, mit dem es doch die
Erziehung vor allem zu tun hat, dieser Kausalität entrückt ist,
ausgerüstet mit einem freien Willen, der, wenn wir ihn wirklich ernst
nehmen, jeglicher Kausalität spottet. Nun wäre die Sache vielleicht
noch relativ einfach, wenn wir die Kollision mit dem freien Willen,
wie es ja auch praktisch geschieht, ausser acht Hessen und uns der
Kausalität in die Arme würfen, bei der wir uns doch sonst so zu
Hause fühlen. Aber auch hier dürfen wir nicht bis zu den letzten
Konsequenzen gehen, sonst entziehen wir der Möglichkeit der
Erziehung wieder den Boden.

Es scheint zweckmässig, von dieser zweiten Schwierigkeit auszugehen,

weil sie unserm Denken am nächsten hegt. Bei der Kürze
des mir zur Verfügung stehenden Raumes in einer Zeitschrift bin
ich natürlich nicht in der Lage, auf eine historische Entwicklung
des Kausalbegriffs oder besser gesagt der kausalen Auffassung
einzugehen und kann hier nur hervorheben, dass unsere gegenwärtige
kausale Auffassung ganz und gar orientiert ist an dem
einfachmechanischen Geschehen, mit dem es besonders die Wissenschaften
Physik und Chemie zu tun haben. Die Merkmale der Kausalität,
so wie sie in unsere übliche Auffassung eingegangen ist, sind speziell
diesen Verhältnissen abgelauscht. Schon Descartes lässt die Tiere
zu Maschinen werden, Hobbes überträgt diese mechanische
Auffassung auch auf das psychische Sein des Menschen und auch Kant
kennt in der Erscheinungswelt, in der wir uns ja auch als Erzieher
bewegen, nur diese mechanische Naturkausalität. Gerade diese
Auffassung zwingt ihn dann zur Annahme einer intelligiblen Welt,
in der diese mechanische Kausalität nicht gilt und in die der Mensch
als sittliches Wesen flüchten muss, dann eben auch ausgestattet mit
der Freiheit des Willens. Wie steht es nun mit der Möglichkeit der

322



Erziehung, wenn wir diese Kausalität, die im übhchen Denken als
die einzige angesehen wird, für die Erziehung in Anspruch nehmen?

Auf den ersten Bhck scheint alles in schönster Ordnung; aber.
gar bald zeigt sich der Pferdefuss. Wenn ich z. B. durch Hinzur
fügung von Wärme den Aggregatzustand des Wassers verändere,
so ist das offenbar eine Einwirkung, aber sicher keine Erziehung,
Entwicklung, auch wenn ich sage: es entwickelt sich Dampf. Oder
wenn ich Zinkspäne mit Salzsäure übergiesse, um Wasserstoff zu
erhalten, so habe ich es auch hier mit einer Einwirkung zu tun,
aber von einer Erziehung kann ich nicht sprechen. Diese Einwirkung
macht ja aus dem gegebenen Stoff einen oder gar mehrere völlig
andere. Zwischen dem Objekt vor und nach der Einwirkung besteht
keine Ähnhchkeit, geschweige denn Identität. Ich will aber bei der
Erziehung nicht eine Vernichtung des zu Erziehenden, ich will die
Einheit, die er darstellt, nicht zerstören, sondern nur die in ihm
angelegte Möglichkeit der Entwicklung fördern, ihr zu einer schnelleren

Entfaltung verhelfen. Wenn ich mich nun durch diese mehr
theoretischen Bedenken nicht stören lasse, so zeigt mir doch die
Praxis auf Schritt und Tritt, dass, sofern ich den Menschen einem
solchen Mechanismus gleichsetzte, er sich gar nicht wie ein solcher
Mechanismus verhält. Während ein Mechanismus auf eine
bestimmte Einwirkung hin immer in der gleichen Weise reagiert, fallen
die Reaktionen beim Menschen keineswegs so eindeutig aus. Eben
gerade diese Abweichung von der mechanischen Kausahtät war ja
neben den moralphilosophischen Überlegungen eine Mitursache für
die Postulierung eines freien Wülens, und sie muss dieses Postulat
solange stützen, als sie nicht ihrerseits wieder kausal verständlich
gemacht werden kann. Doch darauf hätten wir vorderhand noch
nicht einzugehen. Es genügt uns die Feststellung, dass diese
Auffassung vom Menschen als einem Mechanismus für die Möglichkeit
der Erziehung nicht tragfähig ist.

Wenn aber jene Alternative Mechanismus oder Freiheit des
Willens zu Recht besteht, bleibt uns jetzt kein anderer Weg, als
es mit der Freiheit zu versuchen. Besitzt der Mensch einen freien
Willen und damit die Fähigkeit, sich auch ebensogut anders
verhalten zu können, d. h. auf einen Reiz auch ebensogut anders
reagieren zu können, als er in dem betreffenden Augenblicke wirklich
reagierte, was für einen Zweck hätte dann unsere erzieherische
Einwirkung? Wäre sie nicht noch unsicherer als ein Lotteriespiel?
Wozu dann aUe Mühe? In seinem freien Willen hätte der Mensch
die Möglichkeit, unsere gesamte Erziehung zunichte zu machen.
Alle rationellen pädagogischen Versuche, die Arbeit von
Jahrtausenden auf dem Gebiete der Erziehung wäre nichts als ein
illusorisches Unternehmen. Oder meinen wir auf den Willen einwirken
zu können? Man spricht und best von einer Erziehung des Willens,
soll es doch gerade ein Vorzug moderner Pädagogik sein, dass sie
ihre Aufmerksamkeit nicht nur einseitig auf den Intellekt richtet,
sondern auch auf den Wülen; unserer ganzen Zeit hegt eine volun-

323



taristische Stimmung zugrunde, von der Lernsehule wollen wir zur
Arbeitsschule fortschreiten. Das würde aber nichts anderes heissen,
als dass wir meinten, diesen Willen irgendwie in unsere Gewalt
bekommen zu können, sei es mehr bewusst über den InteUekt oder
mehr unbewusst durch die verschiedenen Mittel der Suggestion.
Wie steht es dann mit der Freiheit des Willens? Sie zerrinnt uns
unter den Händen und kann jedenfaüs die Möglichkeit der Erziehung
auch nicht verständlich machen.

Es scheint zunächst so, als brauchten uns diese Bedenken nicht
weiter zu beunruhigen. Das Leben ist stärker als aüe begriffliche
Konstruktion, wir werden uns gewiss nicht dadurch abhalten lassen,
die Erziehung immer wieder zu versuchen und schliesslich zu
vervollkommnen. Und doch ist es ein für die Pädagogik auf die Dauer
unhaltbarer Zustand, der um so unerträglicher werden muss, als
sich die Pädagogik zu einer Wissenschaft entwickelt und die Frage
der Möglichkeit der Erziehung doch eben eine Grundfrage der Pädagogik

ist. Aber es wäre sehr verkehrt, zu meinen, die Lösung dieser
Frage habe nur ein theoretisches Interesse, sei für die Pädagogik
als Wissenschaft aUerdings von grosser Bedeutung, aber für die
Praxis bedeutungslos. Tatsächlich leidet auch die Praxis mehr als
man denkt unter dieser Unklarheit. Zunächst wird zuzugeben sein,
dass das Verantwortungsgefühl überaü da eine Herabminderung
erfährt, wo die Kenntnis des kausalen Zusammenhanges höchst mangelhaft

ist, und diese Kenntnis wird um so mangelhafter sein, wenn
bereits die Frage, ob ein kausaler Zusammenhang besteht, selbst
noch offen ist. Zwar gibt es heute bereits eine Psychologie als Wissenschaft,

aber wir sind noch weit davon entfernt, dass im aUgemeinen
Volksbewusstsein die Tatsache psychischer Zusammenhänge, nicht
etwa ihre besondere Gesetzmässigkeit, etwas so Selbstverständliches
wäre wie auf rein physikalischem Boden oder auch nur im Gebiete
des körperhchen Geschehens. Die Reklame weiss das sehr geschickt
auszunutzen, wenn sie ein neues Heilmittel anpreist. Sie kann nur
darum so vorgehen, weil auf diesem Gebiete der Glaube an kausale
Zusammenhänge Allgemeingut ist. Welcher oft geradezu lächerhchen
Überängstlichkeit begegnen wir da, ich erinnere an die Angst vor
BaziUen, wie überhaupt vor Ansteckung oder irgendeiner Gefährdung

der Gesundheit. Haben wir etwas Ähnliches auf psychischem
Gebiete aufzuweisen, und wahrlich gibt es hier vieüeicht nicht weniger
Erkrankungen wie auf physischem Gebiete. Wo aber hätten hier
bei uns im Abendlande wenigstens Gesundheitsregeln für die Seele
eine ähnhche Verbreitung gefunden wie die für den Körper? Auch
übertriebener Pessimismus und Optimismus auf pädagogischem
Gebiete haben ihre letzte Ursache in den unzureichenden VorsteUungen
über die Art des kausalen Zusammenhangs im Gebiete der Erziehung.

Was durch lange Gewohnheit dem Ziele der Erziehung zuwider
sich entwickelt hat, aber da nicht beachtet oder nicht gerügt wurde,
das möchte dann auf einmal in ein normgemässes Verhalten
umgebogen werden, und wenn es nicht gelingt, dann klagt man die

324



Ohnmacht der Erziehung an und schüt den Menschen unverbesserlich,

und umgekehrt hat man vieUeicht in einem andern Faüe durch
nicht in Rechnung gesetzte günstige Nebenumstände Erfolg gehabt,
dann meint man ebenso naiv, mit der Erziehung hesse sich aües
machen. Es ist gar nicht auszudenken, wie anders es auf dem
Gebiete der Erziehung aussehen würde, wenn hier eine richtige Vor-
steUung vom kausalen Zusammenhange Volksgut wäre. (Schluss folgt.)

Rassenhygiene.
Von Dr. Heinrich Keller, "Winterthur.

Um Missverständnisse zu vermeiden, sei vorausbemerkt, dass hier
unter Rassen nicht die vielumstrittenen systematischen Menschenrassen

verstanden sind; Rasse bedeutet in unserem Fall eine reeUe
Gemeinschaft von Menschen, bzw. die Gesamtheit ihrer Erbeigenschaften.

Die Rassenhygiene untersucht die Faktoren, die den
durchschnittlichen Stand derselben heben oder senken, und forscht nach
den Bedingungen, unter denen er steigt. Unter einem Rassehygieniker
hat man sich also nicht einen jener völkisch einseitigen Scharfmacher
vorzustellen, die das Heil der Welt von ihrer Rasse erwarten.

Das Wesen der Rassenhygiene kann man nur aus den
Grundbegriffen der Vererbungslehre verstehen. Diese hat zur gutbegründeten
Annahme geführt, dass die unsere Erbeigenschaften bestimmenden
Faktoren (Gene) einzeln oder gekoppelt in den Chromosomen der
Keimzeüen lokalisiert seien. Über die Art ihrer Spaltung bei der
Reifung der Keimzellen und ihrer Kombination bei der Befruchtung
besteht nun schon eine Reihe von Hypothesen; die Verhältnisse
entsprechen nur selten den Mendelschen Spaltungsregeln. Für die
Rassenhygiene von grundlegender Bedeutung ist die Theorie von der
Kontinuität des Keimplasmas. Während noch Darwin annahm, dass
jeder Körperteil seine spezifischen Keimchen in das Keimplasma
liefere (Pangenesistheorie), dass also das Keimplasma vom Körperplasma

abstamme, ist man seit Weismann der Ansicht, dass sich die
Keimzellen unmittelbar von der befruchteten Eizelle ableiten und
eine theoretisch unendliche Reihe bilden, während die Körperzeüen
nur Abzweigungen derselben darstellen und die Struktur der Keimzellen

nicht beeinflussen. Hat dies seine volle Richtigkeit, so muss
die vielumstrittene Vererbung erworbener Eigenschaften
abgelehnt werden, an die man nach der Pangenesistheorie glauben
konnte und die man häufig voraussetzt, z. B. wenn man glaubt, dass
sich durch die Verbesserung der Umwelt das Menschengeschlecht
vervollkommne (Milieutheorie), oder dass durch die Beschäftigung mit
geistigen Kulturgütern die Kulturbefähigung zunehme. Nach der
Weismannschen Schule trifft dies nicht zu; die Kultur liegt uns nicht
als Erbgut ,,im Blut", sondern besteht grösstenteils aus anerzogenen
Werten. Die überlieferten Kulturgüter sind vielleicht heute über die

325


	Ist Erziehung überhaupt möglich ? : 1. Teil

