
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 35 (1925)

Heft: 10

Artikel: Die Rhetorik im Wandel der Zeiten : 1. Teil

Autor: Moser, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Darum spricht er das Machtwort bei der Entstehung der Neurose. Alle
andern Triebansprüche oder Verletzungen von Selbstgefühl und
Gewissen sind weniger bedeutsam. Man wird sie im Auge behalten als
mitwirkende Faktoren, aber die Aufmerksamkeit in erster Linie der
Gewissensl&sion auf sexuellem Gebiet zuwenden.

Zu b) Hier ist keine Erläuterung nötig. Wir haben nur beizufügen:
Je grösser die ethische Feinfühligkeit, desto zahlreicher die Gefahren
der Umwelt, desto stärker die Gewissensreaktion bei Fehlhandlungen.

Zusammenfassend können wir das Gefühl bezeichnen als LTnterlage
und Gesamtbereitschaft des Bewusstseins gegenüber äussern und
innern Einwirkungen. Je geringer der Anteil der Verdrängungen und
der Triebunruhe ist, desto weniger hoch schätzt das Individuum das
Gewicht der Umwelt ein; — je stärker die Position „Verdrängungen",
desto mehr wird die LTmwelt zum drohenden Gegner.

Wir präzisieren: Unter „gefühlsbewusst" im eigentlichen Sinne ist
nur zu verstehen der Nachklang von Erinnerungen mit vorwiegend
negativem Affektgehalt. Der Tatbestand ist vollkommen aus dem
Bewusstsein geschwunden und kann auch durch Konzentration nicht
wiederbelebt werden, aber im Bewusstsein lebt fort ein Gefühl, nämlich

von unliebsamer Erfahrung, von verletztem Gewissen, von Schuld,
Angst, spannungsvoller böser Erwartung, Hemmung und Sorge. Von
den ätiologischen Einzelheiten, die eine Neurose zusammensetzen,
liegen die altern Glieder immer im Gefühlsbewussten, als blosser
depressiver Druck, ohne Erinnerungshelligkeit, während die rezenten
Glieder vollbewusst oder vorbewusst sind und durch Konzentration
leicht ganz bewusst gemacht werden können. (Schluss folgt)

Die Rhetorik im Wandel der Zeiten.
Von Dr. Eugen Moser, Zürich.

I.
Im Laufe der Jahrhunderte hat die Schule manchen unbequemen

Schössling abgestreift. So auch die Redekunst, die im Altertum als der
Inbegriff der Bildung galt. Wie die Kunst aus dem Spieltriebe, so
entsprang die Rede aus dem Drange, sich einer Zahl von Menschen, der
"¦un sich überlegen fühlte, mitzuteilen. Es liegt ihr also, wie jeder
Wiltensäusserung, ein Hemmnis, eine Spannung zugrunde. Sie ist ein
Kind des rätselhaften sechsten vorchristlichen Jahrhunderts, als über
Morgen- und Abendland jene strahlende Geistesblüte ausgestreut war,
die wir heute ehrfürchtig bewundern.

Der Vater der Pädagogik,1) der chinesische Weise Kung-fu-tse
(551—478) ist auch der erste, dessen Gespräche mit einigerSicherheit
auf uns kamen. Er war kein Freund vieler und glatter Worte, sondern

*) Vergi. : R. Wilhelm: Kung-fu-tses „Gespräche" (E. Diederichs, Jena). Genaueres
über ihn in: „Konfuzius und wir" (E. Rentseh, Erlenbach, 1923).

294



prägte seine Gedanken in die knappeste, oft auch gewaltsame Kürze.
Des Menschen Worte waren ihm, wie Sokrates, der Schlüssel zum
Charakter. Er hatte auch schon die Urregel der Beredsamkeit erkannt :

für jedes Ding den entsprechenden Ausdruck zu brauchen, was von
selber käme, wenn man echten Geist habe. Der Zweck einer Rede sei
erfüllt, wenn man sich verständlich gemacht habe.

Während Kung den Mann der Überlegung und des irdischen
Idealmenschen verkörpert, ist sein Zeitgenosse Buddha (560—480) sein
gerades Gegenteil : der Tj*pus des dionysisch Berauschten, der die Wahrheit

hinter dem Geschaffenen sucht. Er sprach nur dann zu seinen
Jüngern, wenn er „lauter geworden von allen wahnhaften Dingen".
Dann flössen ihm die wunderbarsten Gleichnisse vom Munde, aber
auch gehäufte Wiederholungen, die heute abstossend wirken. Sogar
der gewandte Sophist Saccako unterlag im Redekampf gegen den
Vollendeten.1) Zur selben Zeit etwa lauschten die alten Perser den
begeisternden Sonner.hymnen Zoroasters.2) Von wunderbarer Kraft
war dann das Wort im Munde Christi und Mohammeds,3) der seine
feurigen Suren verzückt unter seine Anhänger warf.

Den idealsten Nährboden fand die Redekunst im alten Griechenland,

wo sie seit den Zeiten des Themistokles und Perikles, beide
gewaltige Redner, durch die Schule der Sophisten (Gorgias, Prota-
goras, Hippias) systematisch, aber einseitig, gelehrt wurde. Unter
Sokrates (469—399), ihrem Gegner, wurde sie ins breite Volk
getragen. Beim reden bediente er sich nacheinander der synthetischen,
das „Zerstreute unter einen Begriff bringenden" und der analytischen
Methode.4) mit der er „die Dinge ohne sie zu zerbrechen", so in Arten
zerlegte, wie sie „gewachsen" waren. „Rede, damit ich dich sehe!"
war sein Wahlspruch. Der erste Theoretiker der Redekunst war
Isokrates, der den Wohlklang einführte. Ae s chines und Demo st h en es
schufen den grossen, pathetischen Stil, während Aristoteles5) (384—
322) seine Theorie zum ersten Male wissenschaftlich begründete. Ihm
war die Redekunst das Vermögen, ..für jeden Gegenstand das in ihm
liegende Glaubwürdige zu finden". Ihr Ziel sei das Nützliche, Gute und
Schöne. Um aber zu wirken, müsse der Redner ethisch hoch stehen;
denn Leben und Rede sollen übereinstimmen. Aristoteles ist vor allem
der Begründer der rhetorischen Affektlehre und einer verwickelten
Topik, jener Gesichtspunkte, nach denen ein Redner seinen Gegenstand

behandeln soll. Auch war er der erste, der Beredsamkeit und
Rhetorik voneinander schied. Nach Aristoteles gab es nur noch einen
grossen Redner: Phalereus, der schon das Anmutige, ja Spielerische
pflegte. Nun griff der Zerfall immer mächtiger um sich, so dass der
Spötter Lukian6) (im 1. nachchristl. Jahrhundert) in einem seiner Ge-

1) K. E. Neumann: „Die Reden Buddhos. Mittlere Sammlung (R. Piper, München).
2) P. Eberhardt: „Das Rufen des Zarathushtra (E. Diederichs, Jena).
8) E. Härder: „Der Koran". Auswahl. (Inselbücherei Xr. 172.)
*) Piaton: „Phaidros", „Gorgias" (Übers, v. R. Kassner und K. Preisendanz (E.

Diederichs, Jena).
5) „Drei Bücher der Rhetorik". Übers, v. A. Stahr. Stuttgart, 1862.
6) „Die Rednerschule." Übers, v. A. Pauly. Stuttg., 1827.

295



spräche mit beissender Satire bemerkt, die Redekunst sei lediglich noch
in den Händen schamloser Schwätzer, die nichts Rechtesgelernthätten.

Dafür auferstand sie im nahen Rom. Zwar lehrten schon um 450
Corax und Empedokles in Sizilien die Kunst der Rede, aber ihr
Wirken trug keine nachhaltigen Früchte. Nachdem dann in Rom seit
dem zweiten Jahrhundert Männer wie Cato Censorius, Cethegus,
Laelius, Galba, AntoniusundHortensiusden Römern die Zunge
gelöst, war der Boden für einen Cicero (106—43) vorbereitet, dem alle
Mittel der Beredsamkeit gegeben waren. Er ist aber auch der fruchtbarste

Theoretiker gewesen: schrieb er doch nicht weniger als sieben
rhetorische Werke.1) Ziel der Redekunst war ihm die Überredung, in
der man „die Geister zu bewegen und die Herzen zu rühren" trachten
müsse. Zum Redner gehöre die Gabe des Wortes, der Form, der Phantasie,

des guten Gedächtnisses, der leichten Aussprache und vollen
Stimme und eine „beinahe göttliche Begeisterung für die Künste",
ferner viel Übung in Theorie und Praxis, um „die Blume seines Volkes"
zu werden. Die Redekunst stand auf ihrem Höhepunkte; denn sie
verkörperte das Ideal der römischen Bildung. Kein Wunder, wenn sofort
niedrige Gewinnsucht sich an sie heftete und überall Rednerschulen
aufgemacht wurden. Der Zudrang der Unfähigen nahm so überhand,
dass der Zusammenbruch auch in Italien unvermeidlich wurde. „Die
Freiheit bei den Lehrern schlug in Heuchelei um, während die Jugend
immer mehr verrohte und nur noch Freude an Spielen und Pferden
hatte," klagt ein damaliger Anonymus.2) Mit Quintilianus (40—118)
leuchtete die sterbende Flamme nochmals mächtig auf. Ein gewiegter
Praktiker, schrieb er das gründlichste Lehrbuch3) des Altertums über
die Redekunst, die ihm nur darin bestand, „gut zu reden". Hu* Stoff sei
das ganze Leben, zu erreichen sei sie nur durch Anlage und Übung,
auch aus dem Stegreif. Darum sollten schon Kinder an eine reine
Sprache gewöhnt werden. Wer reden wolle, halte Mass und hüte sich
vor dem „Kraftrednertum".

IL
Als um 290 Rom unter Diocletian zur Provinzstadt herunter

gesunken war und nach 375 die Horden der Germanen Italien überfluteten,
da flüchtete sich diese atemschwache Kunst übers Mittelmeer,

nach den Städten des einstigen Numidien, und fristete dort ihr
kümmerliches Leben. So kam es, dass der heilige Augustinus, der seine
Erziehung in einer Rhetorenschule in Madaura bei Karthago genoss,
sich wohllüstig auf dem „Markte der Geschwätzigkeit" tummelte,4)
bis er zu besserer Einsicht kam. Unter den Merowingern bildeten die
Rhetorenschulen lange Zeit hindurch die einzigen Bildungsstätten,
bis dann die Klosterschulen der Benediktiner und die 789 durch

*¦) Darunter bes. „De Oratore" und „Brutus". (Langenseh. Bibl. sämtl. gr. u. röm.
Klass., Bd 82 und 86.)

2) Abgedr. in Gottscheds „Auaführl. Redekunst".
s) Zwölf Bücher Anleitg. z. Beredsamkeit. Übers, v. F. Bossler u. F. Baur, Stuttgart

1863.
*) „Bekenntnisse": Buch 3, Kap. 4.

296



Karl den Grossen ins Leben gerufenen Domschulen der Redekunst
wieder zu ihrem Rechte verhalfen. Doch sollte erst um 1350 herum, als
die Gründung der deutschen Universitäten einsetzte, die Redekunst
wieder aufleben. Hundert Jahre später stand sie in den Humanistenschulen

Italiens (Guarino in Ferrara, Vittorino v. Feltre in Mantua)
wieder in hohem Ansehen. Der Florentiner Casini soll sie, um 1300,
wieder zu neuem Leben erweckt und der hervorragende Poütiker
Manetti in die Tat umgesetzt haben. Das erste Lehrbuch erschien
1436; es war die „Rhetorica" des Georg Trapezunt. Ihm folgte 1456
die „Artis rhetoricae praecepta" des Aeneas Sylvius, der selber in
hohem Masse die Gewalt der Rede besass. Sammlungen berühmter
Reden kamen 1495 und 1533 zu Venedig heraus. Die Wertschätzung
der Redekunst wurde so rasch zur Spitze getrieben, dass schon 1521,
mit dem Tode Leo X„ die hoffnungsvolle Blüte wieder in sich
zusammensank, in einem Augenblicke, als sie gerade in Deutschland wieder
aufzuleben begann. Denn 1484 erschien in Augsburg die erste primitive
Rhetorik, der 1509 Riederers „Spiegel der wahren Rhetoric, us
Cicero getütschet" folgte. Im Jahre 1520 gab Melanchthon seine
„Institutiones rhetoricae", ganz auf Aristoteles fussend, 1521
Frobenius in Basel die „Rhetores latini" heraus und 1545 K. Goldwurm
seine „Schemata rhetorica". Ein Basler, R. Sattler, veröffentlichte
1607 ein neues rhetorisches Lehrbuch und ein gewisser M. Meyfart,
zum Kreise des Ratichius gehörend, 1650 eine „Deutsche Rhetorica".

Doch stellten sich sofort Übertreibungen ein. Der Mann, der sich
diese zu Schulden kommen liess, war der Strassburger Schulmann
Johannes Sturm (1507—1589), der an einer 1496 zu Lüttich
gegründeten Schule lateinische Rhetorik lehrte. Er war der Verfasser
verschiedener Lehrbücher,1) die alle auf den Theorien des Hermogenes
(161—180), eines Zeitgenossen Marc Aureis, aufgebaut sind. Obwohl
ein grosser Methodiker, beging er in seiner Überschätzung dieser
Disziplin den Fehler, aus den Schülern - wie später der Zittauer
Gymnasialdirektor und Dichter Christian Weise - vollendete lateinische
Redner machen zu wollen, ohne dass sie genügende Sprachkenntnisse
besassen. Er liess die Reden der Alten zu Hause zerlegen und die
Hauptgedanken daraus ausziehen. Agrippa von Nettesheim2) hatte also
nicht so unrecht, „vor dem Betrug und Listigkeit, der Verkehrung der
Wahrheit zum Irrtum" zu warnen. In der sächsischen Schulordnung

von 1528, deren Verfasser bekanntlich Melanchthon ist, treffen
wir die Rhetorik als obligatorisches Lehrfach : sie löste den Unterricht
in der lateinischen Grammatik und Verslehre ab. Die 30 Jahre jüngere
württembergische Schulordnung, jene von Braunschweig (1569)
und die Kursächsische von 1580, sowie die protestantischen
Lateinschulen des XVI. Jahrhunderts kannten kein höheres Ziel als
das Studium der klassischen Oratoren. Nicht nur war Latein die
Gelehrten- und Literatursprache: es war auch die Umgangssprache der

*) In partitiones oratorias Cie. dial. IV; ,J)e imitatione oratoria" u. a.
2) Die Eitelk. u. Unsicherh. der Wissensch., Köln 1530; Kap. 6.

297



reiferen Jugend ausserhalb der Schule. In diesem Geiste hat auch der
Spanier Ludwig Vives (1492—1540) gewirkt und der Redekunst in
seinen pädagogischen Schriften viel Raum gegönnt. So handelt er in
seinem Hauptwerk1) in einem eigenen Kapitel über sie : er wollte sie zu
einem „Hauptmittel der Lebenskunst" gemacht sehen. Seine Hauptregel

war : „rede, wie du gebildete Männer sprechen hörst".
Mit Beginn des XVII. Jahrhunderts trat aber ein Umschwung ein,

so tiefgreifend und verhängnisvoll, dass ihm schlechthin nichts in der
Geschichte der Menschheit an die Seite gestellt werden kann. Bis ins
XVI. Jahrhundert hinein überwogen in der Menschheit die
unbewussten Kräfte: Aufbau und Zerstörung, Leben und Tod — Gegensätze

der Natur, die wieder verehrt zu haben Nietzsches Grösse
ausmacht - waren da noch in voller Kraft. Sie führten zur Verwandlung,
die möglich wurde, da damals das Ideal der Persönlichkeit noch
bestand. Mit Baco von Verulam, dem Mann mit dem kältesten Herzen,

wurde alles anders : er predigte die Errichtung der Herrschaft des
Menschen über die Natur, das Bewusste verdrängte das Unbewusste, der
Fortschritt trat an die Stelle jener Verwandlung, das Unpersönliche
ward Meister! Das humanistische Bildungsideal zerfiel, die
Naturwissenschaften und die Mathematik drängten dafür in die Schule hinein,

welche den praktischen Bedürfnissen des kaufmännischen und
gewerblichen Bürgerstandes angepasst werden mussten. Zu Beginn des
XVIII. Jahrhunderts war diese Entwicklung so weit gediehen, dass
ein neues Bildungsideal sich herauskristallisiert hatte, das der Schaffung

der Realschule rief, welche für die Beredsamkeit kein
Verständnis mehr zeigte, da sie ja kein Bedürfnis mehr war. So blieb es in
Deutschland bis um 1750.

In Frankreich stand es um die Sache der Rhetorik erheblich besser.
Seit den Tagen Henri IV. machte sich im Katholizismus eine reinigende
Stärkung geltend, deren Träger eine grosse Zahl hervorragender
Kanzelredner waren : Pasquier, du Perron, François de Sales, Charron,
Senault, Desmares. Fléchier. Bourdaloue. Fénelon, Massillon, Vincent
de Paul. Auch Montaigne ist in seinen 1580 erschienenen „Essays" dem
Probleme der Beredsamkeit oft auf den Leib gerückt. Mit Bossuet
(1627—1704) erklomm die französische Beredsamkeit der Kanzel den
Höhepunkt. Die Calvinisten suchten Schritt zu halten, und um 1700
sprach alle Welt von den Predigten Sauvins. So hatte denn auch der
Theoretiker dieser Epoche, der Abbé Batteux, lebendiges Material
genug, um aus den Reden dieser Männer seine Redelehre2) aufzubauen.

Wohl schlief in Deutschland der durch Luther und Hütten
angefachte Funke. Nach einem Jahrhundert aber schlug die Flamme der
Begeisterung für die Beredsamkeit plötzlich mächtig empor. Es war
Ratichius (1571—1635), der erste bedeutende Reformpädagoge, der
im deutschen Sprachunterrichte3) eine „Redezierungslehre" und eine
„Redemessungslehre", also die eigentlichen Grundlagen der Bered-

') Über d. Unterricht in d. Wissensch.. (1531)
2) „De la construction oratoire"; Paris 1763.
s) Vergi, seine „Erkenntnis-Lehre" P. Stötzner, Raticl S Kr., Leipz. 1892.

298



samkeit forderte. Unter seinem Einflüsse eröffnete dann Balthasar
Schupp in seinem „Teutschen Schulmeister" von 1658 seinen scharfen

Feldzug gegen die lateinische Beredsamkeit zugunsten einer
deutschen. Schon 1640 hatte er in Marburg die Fürsten aufgefordert,
Lehrstühle für eine deutsche Redekunst zu schaffen. Nochmals lehnte
sich das Ideal des mittelalterlichen Menschen gegen den aushöhlenden
Geist der Wissenschaft auf: in Arnos Comenius (1592—1670). Schon
in der „Mutterschule" (1633) hatte er der Jugend das Studium der
Tropen und Figuren des Aristoteles zugemutet - worüber er nie
hinauskam - und in der „Grossen Lehrkunst" (1657) kam lediglich noch
das Studium der Gebärden und die Aussprache hinzu, „wie es sich für
die Unterhaltung schickt". Denn er stellte die Redekunst neben der
Weisheit am höchsten. „Sie sucht den Herrscher der Handlungen: den
Willen und dessen Ratgeber: die Empfindungen auf." Sogar Gott
selber habe, wenn er zu den Menschen spreche, die Kunstmittel der
Rede nicht verschmäht! Sein oberstes Ziel der Erziehung: die
Gottseligkeit zu finden, war auch das Streben Hermann Franches
(1663—1727). Seine Zöglinge sollten aber auch eine „geschickte
Beredsamkeit" erreichen.1) Zu diesem Ende sollte in den Sprachstunden
nachmittags die letzte Viertelstunde der Rhetorik gewidmet sein und
jeden Monat sollte ein Tag der Répétition der Rede-Regeln eingeräumt
sein, damit die Schüler des „stili oratorii ein wenig gewohnt" würden.
Noch immer ertrank diese Kunst also im mittelalterlichen Formelkram:

dem Unterrichte wurden die Tabellen zugrunde gelegt, wie sie
ein gewisser Joh. Crassei zusammengestellt hatte.

Eifrige Pflege fand die Redekunst auch in den seit 1590 aufblühenden

Ritterakademien. Im Jahre 1528 hatte nämlich Balthasar
Castiglione in seinem zu Venedig gedruckten „Cortegiano" das Idealbild

des Edelmannes gezeichnet. Zu seinen Tugenden gehörte vor allem
die Gabe der freien Rede. Dieselbe Bestimmung kehrt nun auch in
John Lockes „Thoughts concerning éducation" (1693) wieder, welche
die Bildung des Edelmannes vor Augen haben. Er bestritt, durch
Befolgen von Regeln Redner werden zu können und warnte vor
zungengewandter Sophistik. Die Umgangssprache beherrschen, um „klar und
überzeugend zu reden" : das war sein Ziel der Rhetorik. Welche Bedeutung

man noch beinahe ein Jahrhundert später in England dem
gesprochenen Worte beimass, mag das Beispiel des irischen
Staatsschreibers W. G. Hamilton zeigen, der 1754 Parlamentsmitglied
wurde und dessen Jungfernrede ihn mit einem Schlage zum berühmtesten

Redner des Landes machte, dass sogar R. B. Sheridans
Name vordem seinigen erblasste. In seiner aufschlussieichen
„Parlamentarischen Logik, Taktik und Rhetorik" (Übertrag, von R. v. Mohl;
Heidelberg 1924) lesen wir: „Rhetorik wäre etwas sehr Leichtes, wenn
sie sich in eine Regel fassen Hesse. Allein das Passende zu wählen,
muss immer die Hauptrücksicht des Redners sein, und dieses richtet
sich nach Ursachen, Verhältnissen, Gelegenheiten und Umständen."

(Schluss folgt.)
a) Schrift über Erziehg. u. Unterrieht. Rerausg. v. K. Richter; Berlin, 1871.

299


	Die Rhetorik im Wandel der Zeiten : 1. Teil

