
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 11

Artikel: Mazzini und seine Mutter : 2. Teil

Autor: Werder, Ernestine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 328 —

die phänomenologische Betrachtungsweise die unzerreissbare Einheit
von Individuum und Gemeinschaft zur Evidenz bringt. Die Aufgabe,
das phänomenologisch erfasste Bewusstseinsleben nun auch begreiflich

zu machen, bleibt aber ebenso bestehen wie die Aufgabe, das
vollkommen und auf die einfachste Art beschriebene Naturgeschehen zu
erklären. Auch unsere moderne Zeit bedarf einer das Naturgeschehen
und das Geistesleben umfassenden Welt- und Lebensauffassung.

G. F. Lipps (Zürich).

Mazzini und seine Mutter.
Von Dr. Ernestine "Werder.

IL
In ihren äusseren Linien unterscheidet sich die ereignisarme

Lebensgeschichte dieser ungewöhnlichen Frau kaum von der anderer
Gattinnen und Mütter bürgerlicher Kreise. Einer vornehmen Genueser
Familie entstammend, 1774 geboren, in früher Jugend dem Professor
der Medizin Giacomo Mazzini angetraut, widmet sich Maria Drago
Mazzini ganz der Erfüllung ihrer häushchen Pflichten. Ihr Leben
fliesst im engen Familienkreis ruhig dahin. Als ihre Hauptaufgabe
betrachtet sie die Erziehung ihrer drei Töchter und ihres einzigen
Sohnes, des 1805 geborenen Giuseppe. Sie gibt dem schwächlichen
Knaben durch ihre hingebende Pflege zum zweitenmal das Leben.
Sie wird ihm aber auch im Geiste Mutter. Sie erzieht ihn zu
liebevoller Rücksicht auf andere, zu wahrhaft demokratischer Gesinnung,
die im Mensehen nicht die gesellschaftliche Stehung, sondern nur
den Menschen sieht. Von ihr lernt er, den Wert des Lebens nicht
in Glanz und äusseren Erfolgen, sondern in der stillen Welt der
eigenen Seele zu suchen und sich den Mitmenschen doch ganz zu
geben. Sie entzündet in seinem empfänghchen Gemüt den Glauben
an Gott und Vaterland, der ihr ganzes Wesen durchglüht. Sie legt
die ethischen Werte ihrer ganzen reifen Persönhchkeit in ihn. Sie
überwacht aber auch mit mütterlicher Besorgtheit, mit feinem
Verständnis und mit männlichem Scharfblick die intellektuelle
Entwicklung des hochbegabten Knaben und nimmt regsten Anteil an
seinen Studien. Ein glücklicher Zufall hat uns Briefe von Freunden
der Familie Mazzinis erhalten, die klug gestellte Fragen der Mutter
mit pädagogischen Ratschlägen beantworten und über die besonderen
Neigungen und die erstaunliche Aufnahmefähigkeit seines hoch-
fliegenden jungen Geistes wertvollen Aufschluss geben, aber auch
die Intelligenz der Mutter, die die Wahl der Bücher und Lehrmittel
sorgfältig überprüft und mit besonderem Interesse die Methode
des Geschichtsunterrichts erörtert, in schönstem Licht erscheinen
lassen.

Das Geistesleben dieser Mutter hat sich ohne Zweifel mit dem
ihres Sohnes weiterentwickelt und früh mag sich zwischen ihnen



— 329 —

jenes Verhältnis gegenseitigen Anregens und Empfangens
herausgebildet haben, in dem wir die schönste Frucht und den reichsten
Lohn wahrer Mutterschaft sehen. In späteren Lebensjahren hat
Maria Mazzini ohne jeden Zweifel in pohtischen, moralischen und
hterarischen Fragen unter dem Einfluss ihres genialen Sohnes
gestanden, aber die Keime seiner spirituahstischen Weltanschauung,
die die unerschütterliche Grundlage seiner Lehre und seines Wirkens
bildet, hat s i e in seine Seele gesenkt : ihr dankt er die unbesiegliche
Glaubenskraft, die sein Werk heute noch lebendig macht; der nie
unterbrochene Kontakt mit ihrer starken Persönlichkeit unterhält
die religiöse Glut, die sie in seiner Seele entzündet hat, und wenn
die Flamme in den Stürmen seines Kämpferdaseins zu erlöschen
droht, genügt ein Wort ihres unendlichen Vertrauens, um sie wieder
hell auflodern zu lassen. Ihre Rehgiosität hat nichts zu tun mit
schwächlicher Frömmelei, sie ist aber auch frei von dogmatischer
Starre, von Veräusserhchung und engherziger Kirchhchkeit. Das
Gebaren der Heuchler, der Klerikalen, der Jesuiten, die das religiöse
Leben ihrer Vaterstadt vergiften, verurteilt sie mit leidenschaftlicher

Schärfe. Doch die Entartung seiner Vertreter vermag ihren
Glauben an die ewige Wahrheit des Christentums nicht zu erschüttern.
Ihre ernste, tiefe, weitherzige Religiosität ist ohne Zweifel eine Frucht
der jansenistischen Bewegung, die gegen Ende des XVIII.
Jahrhunderts im rehgiösen und sozialen Leben Italiens zu hoher
Bedeutung gelangte und den religiös orientierten Vorkämpfern des
Risorgimento den Weg bahnte. Dass sie unter jansenistischem
Einfluss stand, geht nicht nur aus einer Reihe neu erschlossener Dokumente

hervor, sondern auch aus ihren Briefen, in denen sie häufig
mit Verehrung und freundschaftlicher Zuneigung ihre Jansenisten
erwähnt, diese „guten und wahren Theologen", diese „wackern,
hochgebildeten Leute, die so frei sind von Vorurteilen und Heuchelei",
und gelegenthch von einem eigentlichen jansenistischen Kreis spricht,
der in ihrem Haus verkehrt. Diesem Kreis gehören, ausser ihrem
Schwager Giovanni Maria de Albertis und dem treuen Hausfreund
Andrea Gambini, die beiden ersten Lehrer Mazzinis an, zwei janse-
nistische Priester, Luca Agostino de Scalzi und Stefano de Gregori.
Mazzini selber spricht noch in späteren Jahren mit dankbarer
Verehrung von seinem ersten jansenistischen Lehrer, in dessen Persönlichkeit

er jene Übereinstimmung von Lehre und Leben verwirklicht
sah, die ihm selber als höchstes Ideal vorschwebte. Aus jansenistischer
Quehe stammt eine Reihe von Gedanken, die in den Briefen der
Mutter und des Sohnes stets wiederkehren. Jansenistischen
Ursprungs, und durch eine Reihe von schmerzhchen Lebenserfahrungen
genährt, ist vor allen Dingen die pessimistische Auffassung des
Lebens, die augustinische Überzeugung von der Verworfenheit der
Menschennatur, der Maria Mazzini immer neuen Ausdruck gibt:
„Wir leben in einer erbärmlichen Welt ..." Das Menschengeschlecht
ist jämmerhch genug; ich bin gezwungen, mit den gewöhnlichen
Bekannten körperlich zusammen zu sein, aber der Geist ist ihnen



— 330 —

fern. Sei es Stolz, sei es wahre Kenntnis der Dinge, ich finde nichts,
das mich als Herz und Charakter befriedigen könnte" (14. Jan. 1836).
„Wir finden weniger Bosheit und mehr menschliche und grossmütige
Züge in der Tierwelt als bei den Menschen. Befreit man sie von der
Furcht vor dem Henker und dem Teufel, sind sie schlimmer als
wilde Tiere" (8. März 1836). „Welcher Verworfenheit, aber auch
welcher Grösse ist der Mensch fähig! Doch unglücklicherweise
genügen die Guten nicht, um die übergrosse Erbärmlichkeit der
verdorbenen Natur aufzuwiegen" (24. Okt. 1835). „Wir sind von ganz
vertierten Schlammseelen umgeben Selbst die Guten und
Anständigen verlachen die geringste Spur auserlesener Feinfühhgkeit
wie etwas Phantastisches und Widernatürliches. Wer einen Funken
davon in sich hat, muss sich daher in sich selbst verschhessen, da
er sicher ist, unverstanden zu bleiben und nie Erwiderung zu finden"
(31. März 1836). „Ich wiederhole, in Masse sind wir Schlamm und
wieder Schlamm. Ich würde nicht müde, darüber zu predigen; und
wenn ich mich von dieser Wahrheit recht durchdrungen fühle, möchte
ich das ganze Menschengeschlecht zermalmen. Aber schliesslich
beklage ich doch nur seine Verblendung, denn ich bin ja Mutter
eines Sohnes, der seinen Nächsten bis zur Selbstaufopferung hebt"
(22. August 1837).

Giuseppe Mazzini hat diesen jansenistischen Pessimismus, der
der wahre Ausgangspunkt seiner ideahstischen Weltanschauung ist,
in sich selber überwunden und sich, besonders unter Condorcets
Einfluss, zu optimistischem Fortschrittsglauben durchgerungen.
Aber der tiefe Ernst der Lebensauffassung, die diesem idealistischen
Pessimismus zugrunde liegt, hat ihn nie verlassen, und das Gefühl
seehscher Vereinsamung, das keiner Adelsnatur erspart bleibt, ist er
nie losgeworden. Die Sehnsucht nach Befreiung aus den Fesseln
der Materie, nach geistiger Höhenluft hat die Seele der Mutter und
des Sohnes bis zu ihrem letzten Hauch verzehrt. Und beide wissen,
dass nur ein Weg aus der Verworfenheit der materiehen Welt hinaus
zur Freiheit, zur Höhe führt : der Weg der erlösenden Selbstaufopferung.

Dass die Ideen des Guten, des Wahren, des Schönen, der
Gerechtigkeit den Menschen nicht fehlen, weiss Maria Mazzini, aber
sie weiss auch, dass nur wenige die Kraft in sich haben, von der wir
das wahre Gute erwarten müssen, indem wir den Weg des Opfers
gehen, dass nur „Leiden und völliger Verzicht auf jedes individuelle
Glück" zum Ziele führt, und dass „die wahre Tugend nur in den
Wenigen lebt, die sich zu Märtyrern für das Wohl anderer machen";
sie ist überzeugt, dass die Ungerechtigkeit im politischen und sozialen
Leben schon längst überwunden wäre, wenn die Menschen weniger
demoralisiert, wenn die Guten zahlreicher wären. „Doch was die
Menschen nicht zu tun vermögen, das wird Gott tun. Mit einem
fiat kann er alle Bosheit und Heuchelei aus der Welt vertreiben und
uns den Frieden geben, den er seinen von den Ungerechten
unterdrückten Kindern versprochen hat" (4. August 1837).

Aus der geistigen Atmosphäre dieses jansenistischen Kreises, in



— 331 —

dem Mazzini herangewachsen ist, stammt der eigentliche Kern des
Mazzinismus, die spiritualistische Weltanschauung, die das Leben
als Pflicht und als Mission auffasst und Tugend mit Tat und Opfer
gleichsetzt. Wie die Jansenisten, sieht er das Heil in einem rehgiösen
Glauben, der von kirchlicher Verwelthchung und Verausserlichung
befreit ist. Aber auch bei der Bildung der sozialen und pohtischen
Ideale Mazzinis hat der Jansenismus keine geringe Rohe gespielt.
Wie die Jansenisten bekämpft Mazzini die leichtfertige Aufklärerei,
den Skeptizismus und Rousseausche Theorien und gibt den Idealen
der Freiheit, der Gleichheit, der Humanität religiöse Bedeutung.
Er steht ihnen nahe in ihrem Streben nach sozialer Religion, in
ihrer idealen christlich-demokratischen Bewegung. Wohl wächst er
über sie hinaus ins rein Menschliche und empfindet klar, was ihn
später von ihnen trennt; aber er fühlt sich ihnen wesensverwandt,
er verleugnet sie nie, und seine Beziehungen zu ihnen machen ihn
empfänghch für das religiöse Genie Lamennais, den er aus tiefstem
Herzen bewundert und dessen Freundschaft ein neues Band zwischen
ihm und seiner Mutter bildet.

Maria Mazzini hat den von der Kirche verurteilten Priester wie
einen Heihgen verehrt. Sie bedauert empört, dass kein Exemplar
des heihgen Buches (Le livre du peuple) bei den jämmerhchen
Buchhändlern in Genua zu finden ist, und sie ist ihrem Sohn unendlich
dankbar für die Abschriften dieses Werks, wie auch vieler Stehen
der Paroles d'un croyant und der schönen Briefe, die Lamennais
ihm schreibt.

Stark und vorurteilslos, wie der kirchhchen Autorität gegenüber,
zeigt sie sich auch in ihren Urteilen über pohtische Persönlichkeiten,
Richtungen und Parteien. Doch wenn wir mit Sicherheit annehmen
dürfen, dass der religiöse Grundzug ihres Wesens auf den Sohn
übergegangen und die Hauptquelle seines Glaubens geworden ist, mag
man auf politischem Gebiet einwenden, dass umgekehrt der Sohn
die Mutter beeinflusst hat, und ihre politischen Überzeugungen mehr
oder weniger als blosses Echo der Ideen ihres Sohnes zu gelten haben.
Bewundernswert bleibt aber auch bei dieser Einschränkung die
stolze, freimütige Gebärde, der gesunde Humor, die Originalität,
mit der sie ihr republikanisches Kredo äussert und an Königen und
reaktionären Regierungen, an Beamtenwirtschaft und bürgerlicher
Feigheit Kritik übt. Boshaft erzählt sie, wie der fromme Landesherr

Carlo Alberto eine Amazzone genannte königliche Fregatte in
San Michele umtauft; wie er gegen Ende der Choleraepidemie von
1835 als guter Vater erscheint, um seine Kinder zu trösten, wenn
Angst und Gefahr vorüber sind, und selbst dann noch auf den Besuch
der Cholera-Spitäler verzichtet, um als gehorsamer Sohn den Befehl
des Erzbischofs, der ihm Verzicht zur Pflicht macht, zu erfüllen.
Mit kösthcher Bildhaftigkeit schildert sie die Feigheit der Ärzte und
des Patriziats und die Jammergestalten der braven Bürger, die sich
mit Knoblauch, Zwiebel, Kampfer und Wattepfropfen in der Nase
vor Ansteckung zu schützen wähnen und sich mitten im Sommer



— 332 —

in Mäntel und Pelze hüllen, um sich vor der Krankheit zu verbergen.
Gutgemeinten Reform- und Sanierungsplänen, die durch die Cholerazeit

ausgelöst worden sind, steht sie skeptisch gegenüber, weiss sie
doch nur zu gut, dass es „dem Armen immer schlecht gehen wird,
solange es Reiche auf der Welt gibt" <26. Sept. 1835), und dass die
soziale Frage nicht durch Palliativmittel und halbe Reformen
gelöst wird.

Kraftvoll und schlicht äussert sie ihr gesundes Nationalgefühl.
Die Erfolge, die italienische Gelehrte im Ausland erringen, erfüllen
sie mit stolzer Freude, aber sie bedauert, wenn sie sich in ihren
Publikationen nicht der gehebten Muttersprache bedienen (28. Jan. 1836).
Ihren Glauben an die Sendung Itahens kann nichts erschüttern.
Trotz aher Erniedrigung „wird unser Itahen immer hoch über aüen
Nationen stehen. Es ist nicht Vaterlandshebe, die mich in eitler
Illusion blendet. Nein, unsere ganze Geschichte beweist es. Zu jeder
Zeit haben sich Männer durch Tugend und Weisheit und Wert
ausgezeichnet. Wenn eine Nation den Schicksalsschlägen ihrer Zeit
unterhegt, scheint es mir unrecht, sie für verschieden von ihren
eigenen Elementen zu halten" (15. Jan. 1838). Sie weiss, dass Perioden
des Niedergangs die innerste Natur eines Volkes nicht zu vernichten
vermögen und dass auch die Nationen, wie die Individuen, lange
Ruhepausen brauchen, um sich innerlich zu erneuern und zu
unerwarteten Neuschöpfungen Kräfte zu sammeln. Sie weiss, dass
ihr Land eine Zukunft hat. „Die götthche Ahmacht wacht über
seinen Leiden : die Zeit wird kommen, da es entschädigt und getröstet
werden wird, dessen bin ich sicher wie eines Glaubensartikels. Itahen
ist der herrlichste Teil der Erdkugel, und ahes Grosse und Schöne
ist seine Ernte: dagegen gibt es keine Widerrede; daher ist es nicht
möghch, dass es immer der Erniedrigung erhege. Es wird, wann es
auch sei, den Glanz, der ihm gebührt, wiederfinden (23. Febr. 1839).
Heroischer Glaube und selbstbewusster Freimut spricht aus jeder
politischen Äusserung dieser Frau. (Schluss folgt.)

Farbe und Form in der Schule.
Von Arnold Bosshardt, Kunstmaler, Zürich.

I.
Die vergangenen Jahrzehnte haben im Zeichenunterricht an der

Volksschule eine weitgehende Veränderung gezeitigt, und es mag wohl
einmal ein Querschnitt durch die neuen Bestrebungen gezogen werden,
wobei festgestellt werden soll, wie weit die jetzt geübten Methoden
in bezug auf ihre Lehrbarkeit den Ansprüchen genügen. Es soll bei
dieser Studie in erster Linie geprüft werden, ob der jetzt überall
geübte künstlerische Zeichenunterricht tauglich ist, unsern Kindern

das von ihnen in allen Fächern geforderte Urteilsvermögen zu
schärfen. Denn darauf allein muss es ja ankommen: Der
Zeichenunterricht soll das Urteil über Farbe und Form im Kinde wecken


	Mazzini und seine Mutter : 2. Teil

