
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 8

Artikel: Goethe und die Waldorfschule auf dem Lande : Eindrücke und
Gedanken : 2. Teil

Autor: Lütscher, U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 228 —

Verstehen wir das richtig, dann beabsichtigt man eine Fibel zu
schaffen, die den Schüler schon im ersten Schuljahr zu mehrmaligem
Umlernen zwingt. Erst wird alles in grossen Steinschriftbuchstaben
gezeigt, dann erstes Umlernen, nicht alles gross, dann zweites
Umlernen, nicht eckige, sondern runde Formen. Das ist namenthch für
schwächere Schüler verwirrend und bedeutet entschieden einen
Umweg. Antiqua-Schreibschrift ist ebenso leicht zu lesen wie römische
Steinschrift, und wenn man das Schreiben der Antiqua-Buchstaben
für zu schwierig hält — was zwar nach unserer Erfahrung und
derjenigen von Tausenden von Lehrern nicht der Fall ist — dann kann
man ja damit zuwarten, es gibt mannigfaltige andere manuelle
Beschäftigungen, durch die das Schreiben vorbereitet wird. W. K.

Goethe und die Waldorfschule auf dem Lande.
Eindrücke und Gedanken.

Von Pfr. TT. Lutscher, Buchs (St. Gallen).

II.
Goethe hat sich ausgelebt wie wohl kein zweiter, aber mit dem

Trotz des Prometheus! Es war eine selbstgeschaffene, keine Freiheit,
die er sich in den Schoss legen liess. Und als dieses Leben ausgetobt
war, da ging es weise, ging's bedächtig. An Stehe des Titanismus trat
nun die Entsagung, die weise Selbstbeschränkung des Ethos. Immer
eine Schranke, immer eine Hemmung! Trat sie ihm nicht mehr von
aussen als Feind entgegen, den es zu überwinden galt, so setzte er sie
sich selbst. „Entbehren sollst Du, sohst entbehren." Was hier noch
im Ton bittersten Empfindens gesagt wird, kehrt später wieder als
das mannigfach variierte Thema seines pohtischen, sozialen, ethischen
Bekenntnisses über den Sinn des Menschendaseins: „Die
Entsagenden." Wilhelm Meister, der in den „Lehrjahren" durch alle
menschhchen Verhältnisse und Zustände hindurchgeht, um sich an
ihnen zum Vollmenschen heranzubilden, er, der bedeutende
Shakespeare-Darsteller, wird schliesslich Wundarzt. „Ja, es ist jetzo die
Zeit der Einseitigkeiten; wohl dem, der es begreift, für sich und
andere in diesem Sinn wirkt." „Sich auf ein Handwerk zu beschränken

ist das beste und der Beste, wenn er eins tut, tut er ahes,
oder, um weniger paradox zu sein, in dem einen, was er recht tut, sieht
er das Gleichnis von aUem, was recht getan wird." Da haben wir in
wenigen lapidaren Sätzen eine ganze Pädagogik und Lebensweisheit,
da haben wir auch einen unzweideutigen Kommentar zu jenem
erstzitierten Goethe-Wort. Nicht etwa eine Erkenntnis, die „ahe Wirkenskraft

und Samen" schaut, nicht etwa das pantheistische Gefühl,
das das ganze Weltall umschlingt, setzt uns in die Möglichkeit, vom



— 229 —

Einzelnen zum Allgemeinen vorzudringen — die beschränkte
Fachtätigkeit ist es, deren rechte Ausübung aus enger Besonderung zur
Menschheit erheben soh; denn es ist nun eine tätige, werktätige, nur
durch entsagungsvolle Tat erreichbare Menschheit, die sich der
faustischen Gier zu gemessen entzieht.

Arbeitsteilung, Fachbildung, Handwerk, so predigt nun Goethe,
der in seinem innern Selbst gemessen wohte „was der ganzen Menschheit

zugeteilt ist", der „nach der Menschheit Krone" strebte. In
seinen Augen ist es jetzt um das allgemeine Künstlertum in der
Erziehung eine romantische, dilettantische Sache. Die „Wanderjähre"
richten sich direkt gegen das Naturevangehum des „Sturm und
Drang", der die Lehrjahre noch völlig beherrscht. Nicht Sichausleben,

nicht Entwicklung und Betätigung aUer seiner Fähigkeiten
macht den Menschen, sondern entsagendes, weises Sichbeschränken,
Zusammenfassen, Kontraktion der nach ahen Seiten drängenden
Energien, Konzentration auf ein Wesenthches, Zentrales, dem alles
andere sich unterordnen muss zu kraftvoller Wirkung. Der naturalistisch

erzogene Mensch mit seiner inneren Eurhythmie wird sich
gewiss bei sich wohl fühlen, aber es fehlt ihm die Kraft zur Wirkung
nach aussen, es fehlt ihm die Stosskraft. Er ist kampflos geworden
in sich und darum auch nach aussen hin „matt". Er hat keine
Hemmungen mehr und hemmt und bewegt darum auch in der Welt nichts;
er verdrängt nicht mehr und drängt darum auch nicht nach aussen.
Der Drang ist aufgelöst in .Harmonie. Er ist glückhch, harmonisch —
er ist fad und wirkungslos. Der Zusammenhang mit der Welt ist
verloren gegangen, weil der innere Magnetismus konzentrierter Kräfte
fehlt, die uns in geheimer Dynamik mit der Menschheit verbinden.
Und solche Menschen sohen Retter und Bürgen der Zukunft sein?
Sie sind noch hilfloser als wir, sie sind keine Kraftzentren, die die
Menschheit an sich ziehen und festhalten könnten, wenn sie aus den
Fugen gehen wih. Mit all' ihrer Harmonie und Universalität und
Eurhythmie der Seele werden sie die kranke Welt nicht heilen. Ihren
Katastrophen und Entscheidungen kann man nur Menschen
entgegenstehen, die in sich selber Katastrophen und Entscheidungen
erlebt haben. Sind die Ungeheuer gebändigt, die uns heute zu
vernichten drohen, so wohen wir dann feiern und uns der Harmonie der
schönen wohlgemessenen Bewegung besehgt hingeben. Heute brauchen

wir Kämpfer, keine Tänzer, harte, knorrige, nicht schöne
Menschen, unbeugsame Krieger des Geistes, die, rein und gütig, der Welt
ihren Wihen aufzwingen durch ihr blosses Dasein wie die Sonne.
Sie nur können die Baumeister und Verteidiger des Bohwerkes sein,
an dem auch Waldorf mitarbeiten will.

Quantitativer Universalismus und Naturalismus. Vertreter
dieser Weltanschauung müssen auch Feinde des Intellekts sein,
kraft innerer Logik, der Ring wäre sonst nicht geschlossen. Die
Anthroposophen haben einen gewissen Instinkt und Wihen zu
systematischer Einheit — wenn er sie auch nicht immer das Richtige
treffen lässt — und verwerfen deshalb mit Recht den Intehektuahs-



— 230 —

mus; er verträgt sich nicht mit jenen Prinzipien. Wir verwerfen
ihn auch, sobald wir darunter nichts anderes mehr verstehen können
als ein steifes, militarisierendes, abstumpfendes, geisttötendes System,
das ahem Leben fremd ist und, wo es hinkommt, Tod und Verderben
verbreitet. Es ist aber nicht ahes Intellektualismus, was Intellektualismus,

d. h. absurdes unheilvolles Extrem einer an sich heilsamen Sache
genannt wird, heilsam gerade für die Jugend in der Zeit ihrer heftigsten
Entwicklung. Da ist der Logos ein notwendiges Gegengewicht gegen
den schäumenden Eros, der in seiner blinden Gewalt ahes
überschwemmen und verheeren wih. Gerade die lebendigsten Naturen
zeigen in diesen Jahren einen für das Alter sonst unbegreiflichen
Lerneifer, den wir nur als eine weise, vom Leben selbst gefundene
und gewählte Massnahme zur Selbsterhaltung verstehen können,
um das Dunkle, Masslose, Vernichtende durch die hellen Kräfte des
Intellekts zu üben, zu disziplinieren, in die Form zu bannen und so
in den Dienst höheren, reiferen Daseins zu stehen. Es ist einer der
ersten Schritte zur Bildung der fest umrissenen Individualität, den
die Natur hier noch instinktmässig tut. Das starke Leben wih sich
einspannen, es besitzt neben dem unendlichen Drang zugleich die
Weisheit und Kraft zur Konzentration.

„Naturgemäss soll die Erziehimg sein" — naturgemäss heisst
aber noch nicht naturalistisch. „Die Stufen der Entwicklung sohen
beachtet werden." Gewiss, es gibt nichts Wichtigeres für die Pädagogik

als gründliche Menschenkenntnis. Diese sagt uns, dass die
Pubertät und die Entwicklung überhaupt ein Konflikt ist und als
Konflikt behandelt werden wih. Woher käme sonst die Vorhebe der
Jugend, besonders der männlichen, für das Heroische, Kämpferische,
selbst für das Militärische! Was sohen unsere Buben mit der
Eurhythmie auf die Dauer anfangen, wenn es nicht gelingt, ahes Männische

und Straffe aus ihnen gründlich herauszutreiben? Goethes
letztes Wort und höchstes Sinnbild ist das Ewig-Weibliche — auf
einem Spaziergang durch die „Pädagogische Provinz" aber begegnen
wir „reitenden Grammatikern". Und neben Makarie steht St.
Christoph, der ahes eher verrät als eurhythmische Bildung.
Eurhythmie ist etwas spezifisch Weibliches, aber der Kleine schon hebt
in Spiel und Phantasie den Krieger und zeigt sich darin als den
künftigen Mann, der das Leben bezwingt, dem ahein auch Liebe und
Achtung des Weibes gehören. Auch der Logos ist ein Krieger und
Bezwinger, ein Bändiger wilder Gewalten und feindlicher Mächte.
Typen geistiger Männhchkeit wie Sokrates und Plato geben ihm diese
Funktion und verbinden ihn noch mit dem Ethos: „Tugend ist ein
Wissen." Bejahen wir diesen Hauptsatz der griechischen Philosophie
auch nicht in seiner vohen Schärfe, so wissen wir doch, dass ein wahrhaft

geistiges Leben, eine gefestigte Persönhchkeit ohne die klare
Einsicht des Logos unmöglich ist. Wir brauchen aber nicht einmal
das Ethische zu streifen, das rein philosophische Urerlebnis, aus dem
ahes Logisieren entspringt, zeigt uns das Denken schon in seiner
biologisch-pragmatistischen Bedeutung: Das Individuum wih sich



— 231 —

damit abheben von der Buntheit und eindringenden Fülle der
Objekte, es wih sich als eigenes Wesen ausserhalb der Mannigfaltigkeit
der Natur behaupten, in der es sonst versinken würde, es wih sich
als Subjekt, als Ich konstituieren. Durch selektive Synthesis seiner
selbst tritt es heraus aus der Naturverflochtenheit und stellt sich ihrer
Notwendigkeit als freie Persönhchkeit gegenüber. Damit betreten
wir freihch schon wieder den Boden des Ideahsmus und man möchte
wohl eher an Schiller als an Goethe denken. Es muss aber um so mehr
ins Gewicht fahen, wenn selbst der „Realist" und Emphatiker der
Natur in dem Punkt, der hier zur Diskussion steht, die idealistische
Position einnimmt. Jene selektive Tätigkeit ist es, wenn Goethe, wie
wir wissen, früh schon beginnt, ahes von sich abzuhalten, was ihm
nicht gemäss ist. So hat er es sein Leben lang gehalten und sich
dadurch diese Reinheit der Natur bewahrt, die uns so unwiderstehhch
anzieht. Arbeitete in der Jugend vieheicht mehr ein glücklicher
Instinkt, so war es in Goethes mittlerem Alter systematische, be-
wusste Übung, ein Zwang, den er sich selber auferlegte, um seines
Dämons, der fruchtbaren, oft aber auch furchtbaren Dumpfheit und
Dunkelheit Herr zu werden. Ein näheres Verhältnis zu Vernunft und
Wissenschaft hat Goethe nie gewonnen. Lebenssphäre konnte sie
ihm mcht sein. Aber deshalb hat er sie doch nicht verworfen, er
nennt sie sogar „des Menschen allerhöchste Kraft". Dem Titanen des
Sturm und Drang war sie freihch ein Gegenstand der Verachtung.
Er konnte die logische Form entbehren, weil ihm die ästhetische noch
voll genügte, seine übermächtige Vitahtät zu bannen. Auf Prometheus

folgt Apoh, hinter beiden aber steht dieselbe höhere Vernunft,
dieselbe Teleologie des schöpferischen Geistes, der, nach seinem
Bedürfnis, dem gleichen Objekt bald Wert bald Unwert beilegt. Zu
einer Eigenwertung der Wissenschaft ist Goethe nicht gelangt. Die
Theorie blieb ihm auch in den Zeiten grössten Interesses „Ersatz für
mangelnde Produktion". Die Produktivität fäht immer das Urteil
über den Logos, der durch diese Unterordnung unter den Zweck
seine Eigenschaft als Norm verhert und zur Kraft wird. Als Kraft
allein gebraucht ihn Goethe, ganz unwissenschaftlich, unlogisch, aber
gerade in dieser biologischen Funktion möchten wir ihn auch der
Erziehung dienstbar machen, wie es die menschliche Natur und ihre
Entwicklung an die Hand gibt.

Dem Erzieher und Selbsterzieher Goethe können wir wohl
nachfolgen, seine Genialität als Modell für Menschenbildung zu nehmen,
verbieten uns Theorie und Praxis des Dichters. Entsagung — eine
gründlichere Verneinung des ahgemeinen Künstlertums gibt es nicht.
Sie ist nicht das wohlgemeinte Rezept des Olympiers, das gleich einer
Brosame von des grossen Herren Tische fiel, für das gewöhnliche Erdenvolk

gerade recht genug. Der Überreiche hat sie selber geübt mit
der Konsequenz des grossen Genies, das die „strengen Forderungen"
und „entschiedenen Gesetze am ersten begreift, ihnen den willigsten

Gehorsam leistet. Nur das Halbvermögen wünschte gern seine
beschränkte Besonderheit an die Stehe des unbedingten Ganzen zu



— 232 —

setzen und seine falschen Griffe unter dem Vorwand einer unbe-
zwinglichen Originalität und Selbständigkeit zu beschönigen
wodurch ein grosser Teil des Lebens, ja manchmal das ganze Leben
verwirrt und zerpflückt wird." Was hier vom Künstler gesagt wird,
übersetzen wir getrost in die Sprache des Lebenskünstlers. Goethe
war beides, beides in seiner besonderen Weise. Ohne Phrase nennen
wir sein Leben ein Kunstwerk. Leben und Künstlertum sieht er
unter dem selben Aspekt und bringt sie unter dasselbe Gesetz menschhchen

Daseins. Weil ein Gesetz, hat seine Entsagung nicht die
pessimistisch-quietistische Note. Sie ist heiter — und vor ahem,
sie ist tätig, eine Abkehr vom schön gebildeten, schön bewegten
Menschen, der sich selbst geniesst und geniessend über ahe Dinge
hinschwebt, ein kräftiger, mannhafter Aufruf zu einer Weltanschauung,

deren Symbol der starke Arm und das tüchtige Handwerk:
„Und dein Streben, sei's in Liebe, Und dein Leben sei die Tat!"
Auf dieser sicheren Grundlage erst soh sich das höhere Leben
aufbauen, auch die Kunst, auch der Künstler im Menschen, wenn dann
noch etwas davon übrig bleibt. Wer nicht zur „Krone der Menschheit"
dringen kann, singe das Lied der Arbeit.

Nur wenige sind dazu berufen, Tänzer des Lebens zu sein, und
das vohe Leben wird einzig erreicht im Zusammenspiel der zwei Pole,
die die Natur gesetzt hat: in Mann und Weib, im Kämpfertum und
in der Eurhythmie. „Das Ewig-Weibliche zieht uns hinan", aber
erst ging Faust auf Welteroberung aus. Neben Makarie steht St.
Christoph, der Weg zu Beatrice führt durch Höhe und Fegfeuer, und
selbst Zarathustra tanzte und schwebte nicht über ahe Himmel, es
sei denn unter Schlachtruf und bei den Klängen der Kriegsfanfare.
Möge dieser Geist wieder unter uns erstehen, damit nicht jener
kleinste und verächthchste Mensch werde, jenes niedliche tänzelnde
Ding, zu dessen Zeugung wir uns eben anschickten.

Was dünket euch um Goethe? Ecce homo! Lasset uns den
Menschen schaffen ihm zum Bilde!

Schwachsinnigenerziehung
in den Vereinigten Staaten von Nordamerika.1)

Ton 0. P. Schwarz.
I.

Unweit Boston hegt in der Gemeinde Waverly die „Massachusetts
State Schoól for the Feebleminded", eine auf das Beste ausgebaute
Anstalt für Geistesschwache. Ihr Vorsteher ist Dr. Walter F. Fernald,
der im ganzen Lande den Ruf eines hervorragenden Psychiaters und
glänzenden Anstaltsleiters geniesst. Seiner grossen Zuvorkommenheit

verdanke ich vor ahem die wertvollen Erfahrungen, die ich in

x) Nach einem Keferat, gehalten tot der „ Sektion Basel der Schweizerischen Gesellschaft

für Erziehung und Pflege Geistesschwacher" und dem „Basler Lehrerverein".


	Goethe und die Waldorfschule auf dem Lande : Eindrücke und Gedanken : 2. Teil

