Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 7

Artikel: Goethe und die Waldorfschule auf dem Lande : Eindricke und
Gedanken : 1. Tell

Autor: Latscher, U.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788650

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 197 —

Goethe und die Waldorfschule auf dem Lande.!)
Eindriicke und Gedanken.
Von Pfr. U. Liitscher, Buchs (St. Gallen).

E

Die Apostel des neuen Evangeliums kommen zu uns, sie werden
gerufen; denn alle Welt, auch die Provinz ist begierig nach neuem
Leben, neuer Lehre, nach dem ,,rechten Weg‘‘ und nach der frohen
Botschaft, die uns Heil bringen soll. Sie kommen — und kommen
mit einer Begeisterung, wie sie nur die erfiillt, die sich einer Sache
vollig hingegeben haben. Und sie teilen diese Begeisterung mit, so-
dass jenes bibl. Bild ganz ohne Beigeschmack gemeint ist. Ging man
mit einigem Misstrauen in ibre Versammlung und setzte sich in
moglichster Entfernung hin — kritisch kiihl, um die Perspektive
nicht zu verlieren, so dringt der Mensch, der auch seinerseits die Kluft
spiirte, die ihn anfangs von seiner ,,Gemeinde‘‘ trennte, immer mehr
auf uns ein, und am Ende miissen wir uns als iiberwunden erkliren.

Uberwunden von seiner Begeisterung und Wirme, mit der er das
geistige Entstehen der Waldorfschule schildert als die Tat einiger
Menschen, die sich inmitten der allgemeinen Auflosung wie durch
eine hohere Fiigung zusammengefunden haben, um in einem Sinn
und Willen, sozusagen aus dem Nichts ein Werk zu beginnen — ein
Bollwerk des Guten und der Gesundheit fiir die sieche Welt. Gerne
vergegenwartigen wir uns den jungen Mann inmitten seiner Kinder,
wie sie gespannten Auges und Ohres seiner Erzdhlung, seiner lebens-
vollen Schilderung folgen. Denn es muss keine steife Lehre sein,
was den jungen Herzen geboten wird, es scheint alles Leben und
Rhythmus und kiinstlerische Bewegung bis in die ersten Schreib-
versuche hinein.

Wir sind aber nicht nur begeistert und erwidrmt, wir teilen auch
den beherzten Entschluss und das Ziel, Menschen zum Besten und
Hochsten heranzubilden und auf diesem Weg innerlichster, griind-
lichster Revolution die Welt umzugestalten — nur die anthropo-
sophischen Grundlagen des Erziehungssystems, das hier kein System
ist, teilen wir nicht. Nicht weil sie von Anthroposophen kommen
oder spezifisch anthroposophisch wiren — denn das sind sie tat-
sdchlich nicht. Der anthroposophische Eklektizismus holt sich seine
Stoffe aus allen Erdteilen und Weltzeiten und kann fast nur die
geistige Energie sein eigen nennen, mit der er diese heterogenen Massen
zu einem einheitlichen Plasma zu verarbeiten sucht. Andere haben
mit andern Worten und Gebirden Gleiches und Ahnliches gesagt.

1) Anlass und Abfassung der folgenden Ausfiihrungen liegen schon einige Zeit
zuriick, Inzwischen konnte sich der Verfasser mehrfach wieder iiberzeugen, dass die
Geistesrichtung, gegen die er sich wendet — die Anthroposophie ist nur eine ihrer
vielen Formen — noch in vollster Bliite steht. So mag denn die Arbeit, wenn auch
verspitet, doch noch erscheinen und ihre bescheidene Absicht erfillen: aufs Neue
anzuregen zum Nachdenken iiber allgemeine und gleichwohl aktuelle Fragen geistiger
Orientierung — Hauptgeschift aller tieferen Piadagogik.



— 198 —

Wie weit im einzelnen die direkte oder indirekte Abhingigkeit reiche,
wie weit wir von einer Entlehnung oder bloss kongenialen Uberein-
stimmung reden miissen, dies wire einmal eine interessante Unter-
suchung, die aber an der Tatsache nichts #ndert, dasssich daMenschen
in ansteckender Begeisterung zusammengetan haben, um der hochsten
Aufgabe zu dienen: Menschen zu bilden — in einem Augenblick,
wo auch der hirteste Idealismus zusammenbrechen konnte. Ob
abhiingig oder original — dieser im innersten Kern ethische Antrieb
]ift etwas Urspriingliches, Urerlebtes, das man sich nirgends ablesen
ann. :

Es sind Jiinger Goethes, wie die Anthroposophen iiberhaupt —
sie meinen es wenigstens. Wir verehren im Dichter den umfassenden
Geist: wenn auch nicht das Universalgenie der Renaissance, so doch
den Universalmenschen, den Typus Mensch, den Menschen. Ecce
homo rufen wir mit immer weniger Emphase und immer grosserem
Staunen aus, je tiefer wir in diese Individualitét eindringen, je deut-
licher wir in ihr vereinigt sehen, was in uns, iiber uns und unter uns
ist, und was sonst nur in Bruchstiicken da und dort herumliegt.
Dies Umfassende der Gestalt haben auch die Anthroposophen und
Piadagogen in Waldorf gesehen — welcher Menschenbildner sihe
nicht den Vollmenschen, wenn er einmal gelingt! — aber auf ihre
besondere Weise, nicht mit den Augen des Meisters und Vorbildes,
will uns scheinen.

,,Nur alle Menschen zusammen machen die Menschheit aus.”
Also: schaffen wir den gesamten Weltstoff herbei, lassen wir den
ganzen orbis pictus an der Seele des Kindes voriiberziehen, so muss
sich in ihr, wenn anders der Erzieher selber noch ein Mikrokosmos
ist oder das Kollegium der Erzieher zusammen eine Universitas,
eine geistige Welt im Kleinen darstellt, kraft der grossen Plastizitét
der unbeschriebenen Psyche das gesamte Menschenwesen abdriicken,
und wir haben den vollen Menschen nach dem Herzen Goethes.

Es gibt zwei Arten von Universalitit, eine quantitative und eine
qualitative, Goethe’sche. Dem Meister ist jedes Individuelle ein
Symbol des Allgemeinen. Obwohl er in allem Einzelnen dieses All-
gemeine, Gesetzliche, Ewige sieht, strebt er doch nicht nach Totalitét,
Universalitit im quantitativ-stofflichen Sinn. In weiser Okonomie
hilt er sogar alles von sich ab, was ihm nicht gemaéss ist, ohne dabei
das schmerzliche Gefiihl des Verzichtes zu empfinden; denn jede
Blume bringt ja das Ewige zur Erscheinung, wenn das Auge zu sehen
bereit ist — die ganze Mannigfaltigkeit der Natur wird nichts davon
reden dem, der nicht Ohren hat zu horen. An der Zahl der Symbole
hingt es nicht. Das Quantitative ist das Zeichen des romantischen
Unendlichkeitsstrebens, das iiber die ganze Erde hinrennt, um aus
allen Ecken und Winkeln Zeugnisse fiir das zusammenzuraffen,
was heiss erstrebt, aber auf diesem Wege nie erreicht wird. Goethes
Weisheit liegt in der Selbstbeschrinkung, aus der er dann doch zum
Letzten vordringt, was Menschengeist iiberhaupt fassen kann.

Aber hat er nicht die Erde beherrscht, ist er nicht zu Helena




=509 —

entbrannt und hat sich Suleika geholt? Nein, er hat sie nicht geholt,
sie kam zu ihm gelaufen, als die Zeit erfiillet war. Das ist Goethes
Dimon und Psyche. In jedem Zustand seines Innern ist er derselbe
Weltbeherrscher, der wie ein Magnet gerade die Weltkrifte an sich
zieht, die ihm im Augenblick entsprechen. Er war vor allem, er
wollte nicht erst sein: Nicht aus Prinzip oder Idee geschah es so,
sondern durch eine unfehlbare Dynamik wesentlichster Naturkrafte.
Das Indische hat er iibrigens abgelehnt, das uns heute so iiber-
schwemmt und im Grunde verdirbt. Was Schopenhauer begonnen,
was andere weitergefiihrt, das fiihrt die Gegenwart zu Ende, und die
Anthroposophie leistet ihr schones Teil daran. Doch gehen wir ins
Einzelne. Quantitativ kann jenes Wort nicht verstanden werden,
es miisste denn, wenn wir diese Deutung ad absurdum fiihren wollten,
auch moglich sein, aus den vielen Bruchstiicken von Mensch, die
iiber die ganze Erde zerstreut sind, den Menschen, z. B. den Menschen
Goethe zusammenzusetzen. Wir brauchen wohl nicht linger bei einem
solchen Experiment zu verweilen, das nur der krasseste Ausdruck
ware fiir eine Denkweise, der die anthropos. Piadagogik und die
Anthroposophie iiberhaupt nicht allzuferne steht, obwohl sie den
Intellektualismus als rein analytisch, atomisierend, unschopferisch
verwirft. Sie trennt zwar nicht, setzt aber die Trennung voraus und
glaubt, durch Héufung des Einzelnen zum Ganzen zu gelangen:
,,Da habt ihr die Teile in der Hand, fehlt leider nur das geistige Band.*

Der Waldorf’sche Lehrkorper vereinigt alle Zungen und Nationen
in sich. Bekommen wir denn dadurch einen Begriff von der Sprache,
dass wir alle Sprachen lernen, womdoglich von Kindsbeinen an? War
etwa Goethe nicht in ihre lebensvolle Dynamik eingedrungen,
weil er nur zwei Fremdsprachen wirklich beherrschte? Er, der nicht
iiber das Griechisch des Neuen Testamentes hinauskam, hat uns das
Versténdnis fiir die Antike eroffnet, mehr noch als die Winckelmann
und Wolf. Lange vor einer ausgebreiteten Kenntnis der Weltliteratur
hat er uns gezeigt, was Rhythmik ist. Die ganze energiegefiillte
Spannung seiner nach gewaltiger Expansion driangenden Natur hat
sich im Urfaust ausgewirkt, den er Mitte der Zwanziger nicht ge-
schrieben hat, sondern unter dem Druck einer dimonischen Besessen-
heit schreiben musste. Dieser fast pathologische Zustand wird da-
durch gekennzeichnet, dass in jener Zeit die schopferischen Krifte
Goethe auch bei Nacht nicht ruhen liessen. Sie quélten ihn im Traum,
rissen ihn aus dem Schlaf; die drangende Fiille war so gross, dass sich
Goethe nicht einmal Zeit nehmen durfte, das Blatt Papier zurecht-
zuriicken,. iiber das jene Nachtgeister ihm die Feder hinrissen. Von
Universalismus im quantitativen Sinn kann in dieser Jugendepoche
Goethes nicht die Rede sein, weder der Tendenz noch der Praxis nach.
Er wird sogar fiir alle Zeiten in der griindlichsten Weise gebrandmarkt
durch den ,,trocknen Schleicher‘‘, der zwar vieles weiss, doch alles
wissen mochte. Bildung und Wissenschaft werden verhohnt — auch
der mit ihnen versohnte Goethe der Mannesjahre ldsst nur den Teufel
fiir sie sprechen. In Leipzig und Strassburg betreibt Goethe die



— 200 —

Studien nur ganz nebenbei, was zur Folge hat, dass er mit knapper
Not promoviert. Auch die jurist. Praxis ist ihm vollig gleichgiiltig.
Statt Akten zu studieren, lebt und dichtet er Werther. Wir finden
auch nicht das geringste Anzeichen von Drang naeh dusserer quantita-
tiver Expansion oder gar Totalitit. Die gesamte Welt mit ihrem
ganzen Kulturreichtum wird mit titanischer Verachtung behandelt,
als wire sie nicht vorhanden: ,,Schales Zeug®“, ,,Regenwiirmer“.
Von Bildungsstreben, von Wissensdurst, wie sie durch die von der
Kultur geschaffenen Institutionen befriedigt werden konnten, nicht
die leiseste Spur. Die gewaltige Potentialitit der Goethe’schen
Physis jener Zeit steht in dem denkbar grossten Missverhiltnis zu
der Zahl der Objekte, an denen sie sich auswirken koénnte. Shake-
speare ist fast das Einzige, was der objektiven Welt entnommen wird.
Prometheus, Sokrates, Cisar, Mahomet usw. — diese wenigen, der
susseren Realitit entnommenen Namen bedeuten keine historischen
Gestalten, sondern gehoren durchaus ins Traumreich dichterischer
Phantasie.

Wollen wir etwa eine Piadagogik des Genies schreiben? Das ist
nicht notig, die Genialitit kann nicht erzogen werden und braucht
es nicht, sie bricht sich selber durch ohne jede und trotz aller, auch
der besten Schulmeisterei. Aber vielleicht tun wir, was noch schlim-
mer ist: Wir suchen die Gesetze des Genies auf den Philister, auf die
Masse zu iibertragen und zu einer Methode zu machen, wie Durch-
schnittsmenschen zu Genies oder doch zu Halbgenies ausgebildet
werden konnten. Jeder Mensch ist ein Kiinstler, sagt die anthropos.
Piadagogik und handelt darnach. Sagen wir besser, jeder war es ein-
mal; denn das Kind in seiner Naivitdt hat wirklich etwas Schopfe-
risches. Nur dauert es nicht lange. Nach stattgehabter Pubertét
sinken bei den meisten die grossten Hoffnungen ins Nichts zuriick,
und es sind nicht alle Menschen so gliicklich, als Greise eine ,,zweite
Pubertit und Jugend zu erleben wie Goethe. Und doch unterfangen
wir uns, die inneren Gesetze dieser iiberragenden Natur zu Erziehungs-
prinzipien zu machen.

Nochmals: das Kind ist gemal aber nur auf einer bestimmten
Stufe der Entwicklung. Was wird es beginnen, wenn diese vorbei ist,
die Erziehung aber ganz auf Genialitdit hin eingerichtet war? Es
liegt in Wesen und Absicht der Erziehung, dass sie fiir die Zukunft
vorbereitet und einen Zustand im Auge hat, der heute noch nicht
da ist, aber erreicht werden soll. Das ganze Leben, der entwickelte
Mensch gibt die Richtlinien an, nicht bloss eine voriibergehende Stufe.
Das allgemeine Kiinstlertum aber ist eine voriibergehende Stufe,
als pddagog. Ausgangspunkt somit ein eitler Selbstbetrug, wir mdgen
uns noch so sehr darin gefallen.

Von ganzer Seele stimmen wir daher mit ein in den Ruf
nach Menschenkenntnis als der Vorbedingung aller wohlgegriindeten
und erfolgsicheren Erziehung. Wir fragen deshalb nach dem Wesen
des Menschen, nach dem Allgemein-Menschlichen und finden es aller-
dings nicht an derselben Stelle wie die Anthroposophen. Liegt es



— 201 —

nicht im Kiinstlertum, wo liegt es denn? Im Gegensatz zum In-
tellektualismus, wie sie ihn versteht, will die Anthroposophie den
Willen ausbilden und folgt darin dem Prinzip der Entwicklung aller
Seelenkrifte, dessen letzte Absicht die Eurhythmie ist, ohne sich
dabei bewusst zu sein, dass dieses jenem widerstreitet.

Der Wille entwickelt sich nur am Widerstand; da kann er sich
messen, da will er sich messen. Der rechte Wille, der tiefe, feste Wille
wahlt sich gerade die ,traditionellen Anschauungen und Lebens-
fiilhrungen, die ,,driickende Autoritit’“ und den ,kategorischen
Imperativ‘‘, um dagegen anzurennen, wenn sie nicht in seine Auto-
nomie aufgenommen werden konnen. Freiwillig legt er sich ein Joch
auf den Nacken, um es von sich zu schleudern, begibt er sich in die
Ketten des Zwanges, um sie zu sprengen. Auch die Freiheit mag er
nicht, es sei denn, dass er sie selbst erworben, erzwungen habe. Ge-
schenkte Freiheit ist ihm zu siiss und kein Gut. Er hat ein schlechtes
Gewissen dabei, weil sie ihn nicht vorwirts treibt. Der Wille aber
will vorwirts. ,,Wer sich nicht zur Freiheit durchringen kann, dessen
Freiheit ist, Sklave zu sein.‘‘ Das merkt auch der schwache Wille noch.
Er gerade sucht die Autoritdt, um sich ihr zu ergeben und darin zu
leben. Der starke sucht sie auch, aber nur wie man einen Feind sucht
— um ihn zu schlagen. Diese Einsicht, dieser kimpferische, ethische
Geist ist uns vollig abhanden gekommen. Wir sind immer mehr
infiziert worden durch einen alles zernagenden Naturalismus, der
beinahe den ganzen Bereich der Kultur in Beschlag genommen hat.
Ist er nicht auch der tiefste Kern der allgemeinen psycholog. Orien-
tierung auf allen Gebieten des Geisteslebens und seiner Betrachtung.
Mit der Psychanalyse hat die Verderbnis besonders eingesetzt. Wenn
die Psyche aufgelost wird in eine hemmungslose, wenn auch vielleicht
eurhythmische Dynamik gleichartiger, gleichwertiger Naturkrifte,
wo bleibt dann die Dualitdt, die Norm, ohne welche kein menschl.
Wesen und Kulturgebilde auf die Dauer besteht? Es fehlt der innere
Antrieb, es fehlt die energetische Spannung, die aus der Hemmung,
aus dem kategorischen Imperativ, aus diesem Druck von aussen auf
die reinen Naturkrifte der Seele resultiert, weshalb der gesunde starke
Wille sie eben aufsucht. Aber wir sind krank, wir sind schwach, darum
ertragen wir nicht den Druck und den Kampf, darum wollen wir den
Dualismus beseitigen, darum schreien wir ,,Freiheit’“ und glauben
diese gefunden zu haben in der Hemmungslosigkeit eines rein natur-
haften psychischen Mechanismus, dem wir alle schonen Namen an-
hingen wie Kiinstlertum, Eurhythmie, Genialitdt.  (8chluss folgt.)

Pestalozzi in England.
(Ein Beitrag zur Pestalozzi-Bibliographie.)
Yon Alfred Lohrer.
i i B8
Im Jahre 1823 erschien eine Serie von Broschiiren iiber Kinder-
erzichung, eine Art padagogischer Monatsschrift, betitelt: Hints to



	Goethe und die Waldorfschule auf dem Lande : Eindrücke und Gedanken : 1. Teil

