
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 7

Artikel: Goethe und die Waldorfschule auf dem Lande : Eindrücke und
Gedanken : 1. Teil

Autor: Lütscher, U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 197 —

Goethe und die Waldorfsehule auf dem Lande.1)
Eindrücke und Gedanken.

Von Pfr. U. Lutscher, Buchs (St. Gallen).

I.
Die Apostel des neuen Evangeliums kommen zu uns, sie werden

gerufen; denn aUe Welt, auch die Provinz ist begierig nach neuem
Leben, neuer Lehre, nach dem „rechten Weg" und nach der frohen
Botschaft, die uns Heil bringen soU. Sie kommen — und kommen
mit einer Begeisterung, wie sie nur die erfüüt, die sich einer Sache
vöUig hingegeben haben. Und sie teilen diese Begeisterung mit,
sodass jenes bibl. Bild ganz ohne Beigeschmack gemeint ist. Ging man
mit einigem Misstrauen in ihre Versammlung und setzte sich in
möglichster Entfernung hin — kritisch kühl, um die Perspektive
nicht zu verlieren, so dringt der Mensch, der auch seinerseits die Kluft
spürte, die ihn anfangs von seiner „Gemeinde" trennte, immer mehr
auf uns ein, und am Ende müssen wir uns als überwunden erklären.

Überwunden von seiner Begeisterung und Wärme, mit der er das
geistige Entstehen der Waldorfschule schildert als die Tat einiger
Menschen, die sich inmitten der aUgemeinen Auflösung wie durch
eine höhere Fügung zusammengefunden haben, um in einem Sinn
und Willen, sozusagen aus dem Nichts ein Werk zu beginnen — ein
Bollwerk des Guten und der Gesundheit für die sieche Welt. Gerne
vergegenwärtigen wir uns den jungen Mann inmitten seiner Kinder,
wie sie gespannten Auges und Ohres seiner Erzählung, seiner lebens-
voUen Schilderung folgen. Denn es muss keine steife Lehre sein,
was den jungen Herzen geboten wird, es scheint aUes Leben und
Rhythmus und künstlerische Bewegung bis in die ersten
Schreibversuche hinein.

Wir sind aber nicht nur begeistert und erwärmt, wir teilen auch
den beherzten Entschluss und das Ziel, Menschen zum Besten und
Höchsten heranzubilden und auf diesem Weg innerlichster, gründ-
Uchster Revolution die Welt umzugestalten — nur die anthropo-
sophischen Grundlagen des Erziehungssystems, das hier kein System
ist, teilen wir nicht. Nicht weil sie von Anthroposophen kommen
oder spezifisch anthroposophisch wären — denn das sind sie
tatsächlich nicht. Der anthroposophische Eklektizismus holt sich seine
Stoffe aus aUen Erdteilen und Weltzeiten und kann fast nur die
geistige Energie sein eigen nennen, mit der er diese heterogenen Massen
zu einem einheitlichen Plasma zu verarbeiten sucht. Andere haben
mit andern Worten und Gebärden Gleiches und Ähnliches gesagt.

Anlass und Abfassung der folgenden Ausführungen liegen schon einige Zeit
zurück. Inzwischen konnte sich der Verfasser mehrfach wieder überzeugen, dass die
Geistesrichtung, gegen die er sich wendet — die Anthroposophie ist nur eine ihrer
¦vielen Formen — noch in vollster Blüte steht. So mag denn die Arbeit, wenn auch
verspätet, doch noch erscheinen und ihre bescheidene Absicht erfüllen: aufs Neue
anzuregen zum Nachdenken über allgemeine und gleichwohl aktuelle Fragen geistiger
Orientierung — Hauptgeschäft aller tieferen Pädagogik.



— 198 —

Wie weit im einzelnen die direkte oder indirekte Abhängigkeit reiche,
wie weit wir von einer Entlehnung oder bloss kongenialen
Übereinstimmung reden müssen, dies wäre einmal eine interessante
Untersuchung, die aber an der Tatsache nichts ändert, dass sich daMenschen
in ansteckender Begeisterung zusammengetan haben, um der höchsten
Aufgabe zu dienen: Menschen zu bilden — in einem Augenbhck,
wo auch der härteste Ideahsmus zusammenbrechen könnte. Ob
abhängig oder original — dieser im innersten Kern ethische Antrieb
ist etwas Ursprüngliches, Urerlebtes, das man sich nirgends ablesen
kann.

Es sind Jünger Goethes, wie die Anthroposophen überhaupt —
sie meinen es wenigstens. Wir verehren im Dichter den umfassenden
Geist : wenn auch nicht das Universalgenie der Renaissance, so doch
den Universalmenschen, den Typus Mensch, den Menschen. Ecce
homo rufen wir mit immer weniger Emphase und immer grösserem
Staunen aus, je tiefer wir in diese Individualität eindringen, je
deutlicher wir in ihr vereinigt sehen, was in uns, über uns und unter uns
ist, und was sonst nur in Bruchstücken da und dort herumhegt.
Dies Umfassende der Gestalt haben auch die Anthroposophen und
Pädagogen in Waldorf gesehen — welcher Menschenbildner sähe
nicht den VoUmenschen, wenn er einmal geüngt! — aber auf ihre
besondere Weise, nicht mit den Augen des Meisters und Vorbildes,
wiü uns scheinen.

„Nur aüe Menschen zusammen machen die Menschheit aus."
Also: schaffen wir den gesamten Weltstoff herbei, lassen wir den

ganzen orbis pictus an der Seele des Kindes vorüberziehen, so muss
sich in ihr, wenn anders der Erzieher selber noch ein Mikrokosmos
ist oder das KoUegium der Erzieher zusammen eine Universitas,
eine geistige Welt im Kleinen darsteUt, kraft der grossen Plastizität
der unbeschriebenen Psyche das gesamte Menschenwesen abdrücken,
und wir haben den voUen Menschen nach dem Herzen Goethes.

Es gibt zwei Arten von Universaütät, eine quantitative und eine
qualitative, Goethe'sche. Dem Meister ist jedes IndividueUe ein
Symbol des AUgemeinen. Obwohl er in aüem Einzelnen dieses
Aügemeine, Gesetzüche, Ewige sieht, strebt er doch nicht nach Totahtät,
Universalität im quantitativ-stofflichen Sinn. In weiser Ökonomie
hält er sogar aUes von sich ab, was ihm nicht gemäss ist, ohne dabei
das schmerzüche Gefühl des Verzichtes zu empfinden; denn jede
Blume bringt ja das Ewige zur Erscheinung, wenn das Auge zu sehen
bereit ist — die ganze Mannigfaltigkeit der Natur wird nichts davon
reden dem, der nicht Ohren hat zu hören. An der Zahl der Symbole
hängt es nicht. Das Quantitative ist das Zeichen des romantischen
Unendhchkeitsstrebens, das über die ganze Erde hinrennt, um aus
aüen Ecken und Winkeln Zeugnisse für das zusammenzuraffen,
was heiss erstrebt, aber auf diesem Wege nie erreicht wird. Goethes
Weisheit hegt in der Selbstbeschränkung, aus der er dann doch zum
Letzten vordringt, was Menschengeist überhaupt fassen kann.

Aber hat er nicht die Erde beherrscht, ist er nicht zu Helena



— 199 —

entbrannt und hat sich Suleika geholt Nein, er hat sie nicht geholt,
sie kam zu ihm gelaufen, als die Zeit erfüüet war. Das ist Goethes
Dämon und Psyche. In jedem Zustand seines Innern ist er derselbe
Weltbeherrscher, der wie ein Magnet gerade die Weltkräfte an sich
zieht, die ihm im Augenbhck entsprechen. Er w a r vor aUem, er
woUte nicht erst sein: Nicht aus Prinzip oder Idee geschah es so,
sondern durch eine unfehlbare Dynamik wesentlichster Naturkräfte.
Das Indische hat er übrigens abgelehnt, das uns heute so
überschwemmt und im Grunde verdirbt. Was Schopenhauer begonnen,
was andere weitergeführt, das führt die Gegenwart zu Ende, und die
Anthroposophie leistet ihr schönes Teü daran. Doch gehen wir ins
Einzelne. Quantitativ kann jenes Wort nicht verstanden werden,
es musste denn, wenn wir diese Deutung ad absurdum führen woUten,
auch möghch sein, aus den vielen Bruchstücken von Mensch, die
über die ganze Erde zerstreut sind, den Menschen, z. B. den Menschen
Goethe zusammenzusetzen. Wir brauchen wohl nicht länger bei einem
solchen Experiment zu verweilen, das nur der krasseste Ausdruck
wäre für eine Denkweise, der die anthropos. Pädagogik und die
Anthroposophie überhaupt nicht aüzuferne steht, obwohl sie den
InteUektuahsmus als rein analytisch, atomisierend, unschöpferisch*
verwirft. Sie trennt zwar nicht, setzt aber die Trennung Voraus und
glaubt, durch Häufung des Einzelnen zum Ganzen zu gelangen:
„Da habt ihr die Teile in der Hand, fehlt leider nur das geistige Band."

Der Waldorf'sehe Lehrkörper vereinigt aUe Zungen und Nationen
in sich. Bekommen wir denn dadurch einen Begriff von der Sprache,
dass wir aüe Sprachen lernen, womöghch von Kindsbeinen an? War
etwa Goethe nicht in ihre lebensvoüe Dynamik eingedrungen,
weil er nur zwei Fremdsprachen wirklich beherrschte? Er, der nicht
über das Griechisch des Neuen Testamentes hinauskam, hat uns das
Verständnis für die Antike eröffnet, mehr noch als die Winckelmann
und Wolf. Lange vor einer ausgebreiteten Kenntnis der Weltliteratur
hat er uns gezeigt, was Rhythmik ist. Die ganze energiegefüüte
Spannung seiner nach gewaltiger Expansion drängenden Natur hat
sich im Urfaust ausgewirkt, den er Mitte der Zwanziger nicht
geschrieben hat, sondern unter dem Druck einer dämonischen Besessenheit

schreiben musste. Dieser fast pathologische Zustand wird
dadurch gekennzeichnet, dass in jener Zeit die schöpferischen Kräfte
Goethe auch bei Nacht nicht ruhen liessen. Sie quälten ihn im Traum,
rissen ihn aus dem Schlaf; die drängende FüUe war so gross, dass sich
Goethe nicht einmal Zeit nehmen durfte, das Blatt Papier
zurechtzurücken, über das jene Nachtgeister ihm die Feder hinrissen. Von
Universahsmus im quantitativen Sinn kann in dieser Jugendepoche
Goethes nicht die Rede sein, weder der Tendenz noch der Praxis nach.
Er wird sogar für aüe Zeiten in der gründlichsten Weise gebrandmarkt
durch den „trocknen Schleicher", der zwar vieles weiss, doch aUes
wissen möchte. Bildung und Wissenschaft werden verhöhnt — auch
der mit ihnen versöhnte Goethe der Mannesjahre lässt nur den Teufel
für sie sprechen. In Leipzig und Strassburg betreibt Goethe die



— 200 —

Studien nur ganz nebenbei, was zur Folge hat, dass er mit knapper
Not promoviert. Auch die Jurist. Praxis ist ihm völlig gleichgültig.
Statt Akten zu studieren, lebt und dichtet er Werther. Wir finden
auch nicht das geringste Anzeichen von Drang nach äusserer quantitativer

Expansion oder gar Totahtät. Die gesamte Welt mit ihrem
ganzen Kulturreichtum wird mit titanischer Verachtung behandelt,
als wäre sie nicht vorhanden: „Schales Zeug", „Regenwürmer".
Von Bildungsstreben, von Wissensdurst, wie sie durch die von der
Kultur geschaffenen Institutionen befriedigt werden könnten, nicht
die leiseste Spur. Die gewaltige Potentialität der Goethe'schen
Physis jener Zeit steht in dem denkbar grössten Missverhältnis zu
der Zahl der Objekte, an denen sie sich auswirken könnte. Shakespeare

ist fast das Einzige, was der objektiven Welt entnommen wird.
Prometheus, Sokrates, Cäsar, Mahomet usw. — diese wenigen, der
äusseren Realität entnommenen Namen bedeuten keine historischen
Gestalten, sondern gehören durchaus ins Traumreich dichterischer
Phantasie.

WoUen wir etwa eine Pädagogik des Genies schreiben? Das ist
nicht nötig, die Genialität kann nicht erzogen werden und braucht

" es nicht, sie bricht sich selber durch ohne jede und trotz aüer, auch
der besten Schulmeisterei. Aber vieUeicht tun wir, was noch schlimmer

ist : Wir suchen die Gesetze des Genies auf den Philister, auf die
Masse zu übertragen und zu einer Methode zu machen, wie
Durchschnittsmenschen zu Genies oder doch zu Halbgenies ausgebildet
werden könnten. Jeder Mensch ist ein Künstler, sagt die anthropos.
Pädagogik und handelt darnach. Sagen wir besser, jeder war es
einmal; denn das Kind in seiner Naivität hat wirklich etwas Schöpferisches.

Nur dauert es nicht lange. Nach stattgehabter Pubertät
sinken bei den meisten die grössten Hoffnungen ins Nichts zurück,
und es sind nicht aüe Menschen so glücklich, als Greise eine „zweite
Pubertät" und Jugend zu erleben wie Goethe. Und doch unterfangen
wir uns, die inneren Gesetze dieser überragenden Natur zu Erziehungsprinzipien

zu machen.
Nochmals: das Kind ist genial, aber nur auf einer bestimmten

Stufe der Entwicklung. Was wird es beginnen, wenn diese vorbei ist,
die Erziehung aber ganz auf Genialität hin eingerichtet war? Es
hegt in Wesen und Absicht der Erziehung, dass sie für die Zukunft
vorbereitet und einen Zustand im Auge hat, der heute noch nicht
da ist, aber erreicht werden soU. Das ganze Leben, der entwickelte
Mensch gibt die Richtlinien an, nicht bloss eine vorübergehende Stufe.
Das aUgemeine Künstlertum aber ist eine vorübergehende Stufe,
als pädagog. Ausgangspunkt somit ein eitler Selbstbetrug, wir mögen
uns noch so sehr darin gefaUen.

Von ganzer Seele stimmen wir daher mit ein in den Ruf
nach Menschenkenntnis als der Vorbedingung aüer wohlgegründeten
und erfolgsicheren Erziehung. Wir fragen deshalb nach dem Wesen
des Menschen, nach dem AUgemein-Menschhchen und finden es aUer-
dings nicht an derselben Stehe wie die Anthroposophen. Liegt es



— 201 —

nicht im Künstlertum, wo hegt es denn? Im Gegensatz zum In-
teUektuahsmus, wie sie ihn versteht, wiü die Anthroposophie den
Wiüen ausbilden und folgt darin dem Prinzip der Entwicklung aUer
Seelenkräfte, dessen letzte Absicht die Eurhythmie ist, ohne sich
dabei bewusst zu sein, dass dieses jenem widerstreitet.

Der WiUe entwickelt sich nur am Widerstand; da kann er sich
messen, da wiü er sich messen. Der rechte WiUe, der tiefe, feste WiUe
wählt sich gerade die „traditioneUen Anschauungen und
Lebensführungen", die „drückende Autorität" und den „kategorischen
Imperativ", um dagegen anzurennen, wenn sie nicht in seine
Autonomie aufgenommen werden können. Freiwillig legt er sich ein Joch
auf den Nacken, um es von sich zu schleudern, begibt er sich in die
Ketten des Zwanges, um sie zu sprengen. Auch die Freiheit mag er
nicht, es sei denn, dass er sie selbst erworben, erzwungen habe.
Geschenkte Freiheit ist ihm zu süss und kein Gut. Er hat ein schlechtes
Gewissen dabei, weü sie ihn nicht vorwärts treibt. Der WiUe aber
wül vorwärts. „Wer sich nicht zur Freiheit durchringen kann, dessen
Freiheit ist, Sklave zu sein." Das merkt auch der schwache WiUe noch.
Er gerade sucht die Autorität, um sich ihr zu ergeben und darin zu
leben. Der starke sucht sie auch, aber nur wie man einen Feind sucht
— um ihn zu schlagen. Diese Einsicht, dieser kämpferische, ethische
Geist ist uns völlig abhanden gekommen. Wir sind immer mehr
infiziert worden durch einen aUes zernagenden Naturalismus, der
beinahe den ganzen Bereich der Kultur in Beschlag genommen hat.
Ist er nicht auch der tiefste Kern der aUgemeinen psycholog.
Orientierung auf allen Gebieten des Geisteslebens und seiner Betrachtung.
Mit der Psychanalyse hat die Verderbnis besonders eingesetzt. Wenn
die Psyche aufgelöst wird in eine hemmungslose, wenn auch vieUeicht
eurhythmische Dynamik gleichartiger, gleichwertiger Naturkräfte,
wo bleibt dann die Duahtät, die Norm, ohne welche kein menschl.
Wesen und Kulturgebilde auf die Dauer besteht Es fehlt der innere
Antrieb, es fehlt die energetische Spannung, die aus der Hemmung,
aus dem kategorischen Imperativ, aus diesem Druck von aussen auf
die reinen Naturkräfte der Seele resultiert, weshalb der gesunde starke
WiUe sie eben aufsucht. Aber wir sind krank, wir sind schwach, darum
ertragen wir nicht den Druck und den Kampf, darum woüen wir den
Dualismus beseitigen, darum schreien wir „Freiheit" und glauben
diese gefunden zu haben in der Hemmungslosigkeit eines rein
naturhaften psychischen Mechanismus, dem wir aüe schönen Namen
anhängen wie Künstlertum, Eurhythmie, Genialität. (Schluss folgt.)

Pestalozzi in England.
(Ein Beitrag zur Pestalozzi-Bibliographie.)

Von Alfred Löhrer.
IL

Im Jahre 1823 erschien eine Serie von Broschüren über
Kindererziehung, eine Art pädagogischer Monatsschrift, betitelt: Hints to


	Goethe und die Waldorfschule auf dem Lande : Eindrücke und Gedanken : 1. Teil

