
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 6

Artikel: Wie erziehen wir die reifere Jugend zur Wahrhaftigkeit ?

Autor: Knabenhans, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 171 —

Wie erziehen wir die reifere Jugend zur
Wahrhaftigkeit?

Von Dr. À. Knabenhans.

In den neuen Blättern der „Schweizerischen Elternzeitschrift"
(Jahrgang 1923) sind über das Thema „Erziehung zur Wahrheit"
bereits eine ganze Reihe höchst beherzigenswerter Artikel von Eltern
und Erziehern erschienen. Sie beschränken sich aber nahezu
ausschliesslich auf das Kleinkind, bei dem die Erziehung zur Wahrheit
mehr indirekt durch das Beispiel der ganzen Umgebung, durch die
Vermeidung von Angstsituationen und allzu grosser Strenge zum
guten Ziele führt.

Wie entwöhne ich nun aber meinen heranreüenden Sohn, der die
kritische Zeit des Pubertätsalters mit ihrer charakteristischen Neigung
zum Unklaren und Masslosen durchmacht, der Lüge, und wie bringe
ich um aUmählich auf jenen geraden Pfad verlässhcher Wahrhaftigkeit

in Wort und Handlung, wie er echter Männlichkeit eignet?
Der Berufserzieher wird nicht selten darüber erstaunt sein, wie

wenig fein im Durchschnitt bei unseren Jugendlichen das Wahrheitsempfinden

ausgebüdet ist, und wie weit hier mitunter noch der Bereich
von Lüge und Halbwahrheit sein kann. Aber da hüft kein Verzagen,
und mit jenen übereüten Schlüssen auf Degeneration, Defekte,
kleptomane Anlagen und wie die schönen Dinge aüe heissen, wirft
man nur vorzeitig die Flinte ins Korn und gesteht seine Unfähigkeit
ein. Hier handelt es sich in der Regel um gar nichts weiteres als um
moralische Kinderkrankheiten, über die man mit etwas seelenkund-
hcher Feinheit und echter Jugendhebe fast jeden hinwegbringt.

Das erste, was in derart schwierigeren FäUen versucht werden muss,
ist die HersteUung eines möghchst restlosen Vertrauensverhältnisses.
Der Erzieher nähere sich daher dem Schwachen zunächst rein als
Helfender und Verstehender. Er verzichte soweit wie möghch auf
eine lediglich strafende oder entwertende Haltung und nehme offene
und halbe Geständnisse heber mit etwas Humor als unter zu starker
Nötigung entgegen. Es wird sich ihm dabei manch Interessantes
offenbaren. Auch die Lüge hat ihren Sinn und ihre nicht geringe
Zweckmässigkeit, insbesondere auf einer Lebensstufe und in einer Kultur,
in der es so viele „Du soUst nicht!" gibt. Man wird auch erkennen,
dass Antrieb und Ursache zum Unwahren recht verschiedenartig sein
können. Neben Bequemlichkeit und Gedankenlosigkeit kommen vor
aUem Furcht und aUerlei Unzulänghchkeitsgefühle in Betracht, denen
kompensatorisch ein oft übertriebenes Geltungsbedürfnis entspricht.
Insbesondere das Spiel der beiden letzteren Motive ist charakteristisch
für den ganzen sozialpsychologischen Zustand des Entwicklungsalters.
Die Massstäbe des Jugendlichen sind stets die Lebensformen und
-Inhalte des Erwachsenen, und an diesen gemessen ergibt sich für
ihn überall ein „zu kurz" und ein „noch nicht". Was Wunders, dass
einer derart unerlösten Situation mit aUen verfügbaren Mitteln nach-



— 172 —

und aufzuhelfen versucht wird, und dass dabei Lüge, VersteUung und
Täuschung eine so grosse RoUe spielen. Sie decken Schwächen und
Blossen des Unfertigen wohltätig zu und verschaffen vorübergehend
selbst die IUusion der Grösse und der Leistung. Man verkenne daher
den positiven Kern in der jugendlichen Lüge nicht.

Hat man in dieser oder ähnlicher Weise und so schonend wie
möghch die verdeckten und unbewussten Antriebe zur jugendlichen
Unwahrhaftigkeit und Lügenhaftigkeit blossgelegt und beseitigt,
so wird man nun in der Folge mehr positiv und aufbauend vorgehen
müssen. Dabei scheint uns zunächst folgender Gedanke eine
Wegleitung zu sein.

Das Entwicklungsalter, um das es sich hier handelt, ist gleichzeitig
eine Phase stärksten geistigen Wachstums mit entsprechend erhöhter
Eindrucksfähigkeit. Es wird daher an der Zeit sein, dass gerade an
dieser SteUe die bisher mehr unbewusst nachahmende oder rein
gewöhnungsmässig erfolgte Erziehung zur Wahrhaftigkeit in
verschiedener Hinsicht eine geeignete lehr- und erkenntnismässige
Vertiefung und Befestigung erfährt. Wir müssen wohl überhaupt wieder
mehr darnach trachten, die Tugenden, die wir von unserem
Nachwuchs fordern, auch eigenthch zu lehren und in ihrem tieferen Sinn
und in ihrer Bedeutung begreiflicher zu machen.

Wie soU nun eine derart verstehende Erziehung zur
Wahrhaftigkeit beschaffen sein? Die traditioneU übliche Verpflichtung
auf den blossen Grundsatz oder das Gebot reicht natürhch niemals
aus. Der reinen Norm ohne Erklärung und Begründung gebricht es
auf die Dauer an der nötigen Überzeugungskraft. Diese Form der
sitthchen Belehrung ist auch viel zu autoritativ, und was das
Schlimmste an ihr ist : sie erschliesst den tieferen Sinn und die eigenthche

Lebensweisheit, die in jedem Moralgebot enthalten ist, in völlig
unzulänglicher Weise. Wir müssen daher hier nach anderen,
verlässlicheren Pfaden suchen, wenn unsere Tugendlehre nicht bloss Scheinfrüchte

zeitigen oder in die Heuchelei führen soll.
Bei einer ausreichend an die Kräfte des Verstandes und Gemütes

appellierenden Hinleitung auf die sitthche Forderung der Wahrhaftigkeit
wird man in der Hauptsache zwei Momente im Auge behalten

müssen.
1. Zunächst hegt im Gebote der Wahrheit wie in jeder anderen

sitthchen Norm ein reiner Zweckmässigkeitsgedanke enthalten.
Die Wahrhaftigkeit ist sowohl den Interessen des einzelnen als denen
der Gesamtheit förderhcher als ihr Gegenteü. Sie ist daher gewisser-
massen schon eine biologische Notwendigkeit. Diesen Zweckmässig-
keits- und Wohlfahrtscharakter des Wahrheitsgebotes gut es nun mit
aller Deuthchkeit vor die Seele des Jugendlichen zu rücken. Man
verfolge ihn daher mit ihm durch aUe möghchen Lebenskreise
hindurch und beleuchte ihn in seiner regulierenden und ordnenden
Funktion sowohl von der objektiven als von der subjektiven Seite her.
Man kann auch darauf hinweisen, wie das Wahrheitsgebot ganz
ähnlich wie andere sittliche Normen, die das Gemeinschaftsleben



— 173 —

betreffen, auf tieferen Kulturstufen als blosses Stammes- oder Sippengebot

noch ungleich engeren Geltungsbereich hat und erst mit dem
modernen Kulturanstieg und der Verknüpfung von Beziehungen über
die ganze Erde hin seine heutige Bedeutung und Anerkennung
erlangt hat. — Damit hier aber dem Jugendlichen nicht mehr
aufgebürdet wird, als der Erwachsene zu tragen imstande ist, muss man
ihm auch zeigen, wie eine völlig rücksichtslose Handhabung des
Wahrheitsgebotes anderseits doch wieder ihre empfindlichen Härten
haben könnte, und dass daher auch das Wahrheitsgebot in gewisser
Hinsicht seine UnvoUkommenheiten hat, die es mit der UnvoUkommen-
heit aUes Menschhchen teilt. Es wird in diesem Zusammenhange
von dem etwas schwierigen Begriff der „Notlüge" zu sprechen sein,
den man natürhch entsprechend fein abgrenzen muss.

Eine in diesem oder ähnlichen Ausmasse gereichte praktische
Orientierung über den Wirkungswert und Geltungsbereich des
Wahrheitsgebotes hat in zweifacher Hinsicht eine günstige Folge. Einerseits

verwirklicht sie in umfassender Weise die Erkenntnis, dass der
Gebrauch der Wahrheit die menschlichen Beziehungen erleichtert
und vereinfacht, dass er mit anderen Worten weit weniger Zusammen-
stösse mit der Mitwelt schafft, als derjenige der Lüge. Es gehen also
auch schon rein subjektiv stark fördernde Wirkungen von ihm aus,
und diese wird man sich schon aus blosser Klugheit nicht entgehen
lassen woUen. — Dazu gesellt sich nun aber noch ein Zweites, das von
nicht minder grosser Bedeutung ist: die Erkenntnis der aUgemein
reguherenden Funktion der Wahrheit rückt diese in einen viel höheren
Zweckzusammenhang hinein. Sie gewinnt Charakter und Bedeutung
eines eigenthchen Kulturgutes, vor dessen Ansehen sich der Jugendliche

in ganz anderer Weise verneigt als vor einem blossen Dogma,
das für ihn immer den Beigeschmack der Erwachsenenwillkür hat.

2. Mit der Erweckung des Verständnisses und der richtigen
Einschätzung der lebenspraktischen Seite der Wahrheit ist hier nun aber
die Erzieherarbeit keineswegs beendigt. Ist diese Erkenntnisgrundlage
gelegt, so gut es, erst noch das Entscheidende zu tun, nämlich die
Verankerung der Wahrheitsforderung im Reich der Ideale. Das Gebot
der Wahrheit ist nämlich wie jede andere sitthche Norm nicht nur ein
Zweckmässigkeitsgebilde, sondern gleichzeitig eine Tugend, ein
sittliches Ideal, das heihg ist um seiner selbst wiUen.

Dieser zweiten Phase erzieherischer Formung entspricht ein
eigenthch schöpferischer Prozess, der nur langsam und stufenweise
in den Tiefen der Seele reut und daher weniger anschaulicher Natur ist.
Er kann deshalb auch nur in seinen Hauptstadien gekennzeichnet
werden.

Im Vorpubertätsalter geschieht die Befolgung der Moralgebote,
wie wir bereits sagten, noch mehr unbewusst-nachahmend oder auf
Grund autoritativer Beeinflussung. Erst im Reifealter erwacht das
Bewusstsein für Werte: es ist darum die typische Phase des Wert-
suchens und darum auch der Wertunsicherheit. Die sitthche
Orientierung geschieht zunächst noch in der Hauptsache an bestimm-



— 174 —

ten äusserenVorlagen oder persönlichenVorbüdern, denen überlegungs-
gemäss oder mehr gefühlsmässig nachgestrebt wird. Allmählich aber
erfährt diese Nachahmung gegen das Ende der Reifezeit hin insofern
eine charakteristische Veredelung, als aümähhch die äusseren
Vorlagen in ein inneres ideales Vorbüd verschmelzen, das um seiner
selbst wiUen befolgt und verehrt wird. Anders ausgedrückt: die
ursprünglich nach aussen gerichtete Fremdbewertung wendet sich
aümähhch nach innen und wird zur Selbstbewertung, die dem
sitthchen Gebot die Quahtät eines Eigenwertes verleiht, dem fortan
vorwiegend aus inneren Antrieben, d. h. rein pflichtmässig gehorcht
wird. Erst dieser letzte Schritt der Entwicklung führt zu eigenthcher
und wahrer Moralität, d. h. zur Autonomie des sitthchen Handelns.

Dass nun gerade dieser im Reüealter einsetzende und verlaufende
Prozess sitthcher Wert- und Idealbüdung der voUsten erzieherischen
Aufmerksamkeit bedarf, hegt bei der Tragweite der Dinge, die hier
im Spiele sind, auf der Hand. Über die Mittel und Wege, die dabei
einer erzieherisch aktiven Einwirkung zu Gebote stehen, soU im
folgenden nur noch kurz und unter Bezug auf die moralische Erziehung
schlechtweg die Rede sein.

Zunächst ist natürhch in der Periode des noch vorwiegend
äusseren Wertsuchens das Beispiel der gesamten Umgebung von grosser
Wichtigkeit. Dabei spielt nicht nur die absolute moralische Höhe,
sondern ebensosehr eine gewisse Reichhaltigkeit und Mannigfaltigkeit
des Milieus eine Roüe. Hieraus erheUt wieder einmal mit aUer
Deutlichkeit die unbedingte Überlegenheit der Gemeinschaftserziehung
gegenüber der Einzelerziehung. Nur die erstere gewährt eigenthch
in hinlänglichem Masse die Möglichkeit zu ausreichender und leicht
zu bewerksteüigender Wertabstufung. Praktisch kann diese
Überlegenheit noch dadurch gesteigert werden, dass möghchst viele sich
aus dem jugendhchen Gemeinschaftsleben ergebende Moral- und
Disziplinarfragen zum Gegenstand einer gemeinsamen Behandlung
und Bewertung gemacht werden. Man beachte beispielsweise, in
welch feiner Art dies in dem bekannten Försterschen Buche „Lebenskunde"

durch aüe möglichen Moralgebiete hindurch versucht wird.
Wahrlich, es stände um die Disziphnierung und morahsche Reife
unserer heranwachsenden Jugend ungleich besser, wenn Eltern und
Erzieher sich noch mehr und konsequenter auf den Boden einer
derart „genossenschaftlich" orientierten Moralpädagogik steüen würden.

Allerdings erfordert sie ein ungleich höheres Mass von Überlegung

und Einfühlung als jene bekannten „handgreiflichen" Praktiken
einer vom Affekt beherrschten Augenbhckspädagogik.

Was nun spezieü noch die dem Stadium der aUmähhch nach innen
fortschreitenden Wert- oder Idealbüdung förderhchen erzieherischen
Hufen anbetrifft, so ist dabei in erster Linie folgendes zu beachten.

Von überragender Bedeutung ist hier die sitthche Kraft und
Wertbeständigkeit der den Heranreifenden umgebenden
Erzieherpersönlichkeiten. Sind sie doch die nächsten und natürlichsten
Vorlagen für das sich aümähhch in den Tiefen der jugendhchen Seele



— 175 —

formende rein ideale Vorbild. Der Erzieher muss also mit anderen
Worten selbst Vorbild und Vertreter des Wertvollen sein, wenn ihm
eine sittliche Emporleitung des Jugendlichen gehngen soll.

Dazu geseUt sich nun aber noch etwas anderes. SoU jener
schöpferische Prozess, der allmählich die sitthchen Werte in Eigenwerte
des Individuums verwandelt, wirklich gelingen, so darf er nicht über
ein einziges noch so hochstehendes persönliches Vorbüd oder über
eine zu enge Vorlagengruppe gehen, sonst steht sich leicht eine
hemmende Fixierung ein, die den Weg zur wahren sitthchen
Autonomie versperrt. Nur die an einer möghchst umfassenden Fülle von
sitthchen Grössen und Individualitäten geübte Wertorientierung,
wie sie die reichen Büdungsstoffe von Rehgion, Geschichte und
Literatur ermöglichen, vermag aümähhch den reuenden jungen Menschen
mit jener zunehmenden inneren Wertigkeit zu umkleiden, aus der das
sitthche Ideal und die dauernde freiwillige Hingabe an dasselbe
geboren werden.

Hier ergibt sich also für den Erzieher die zweite wichtige Aufgabe,
die darin besteht, dass er in ausreichendem Masse den Zugang zu
überragenden sitthchen Vorbildern eröffnet und für ein möghchst tiefes
Erleben derselben sorgt. Je reicher die Kräfte und Mittel sind, die
ihm hierfür zu Gebote stehen, desto grösser wird seine Wirkung sein.
Nur nebenbei sei in diesem Zusammenhange auf die ganz besondere
Bedeutung hingewiesen, die die sogenannten aUgemein bildenden
Lehrgegenstände für das Entwicklungsalter haben. Sie vor aUem
enthalten jene für die sitthche Wert- und Wülensbüdung unerlässhchen
Materiahen und Vorlagen in ausreichender Füüe. Jene in letzter
Zeit immer kräftiger hervortretende Reaktion gegen eine zu früh
einsetzende rein fachliche Orientierung und Spezialisierung der unterricht-
hchen Ausbüdung der reiferen Jugend hat daher ihren tiefen Sinn.

Abschliessend möchten wir nur noch auf eines hinweisen.
Die Erziehung des Jugendhchen zur voUen sitthchen Autonomie

kann selbstverständlich nur ein oberstes Ziel, ein Grenzwert sein,
und mehr als Annäherungen an denselben dürfen wir in dieser Lebensphase

der aUseitigen Vorbereitung nicht erwarten. Übrigens ist es ja
auch beim Erwachsenen vielfach so, dass er nur stufenweise und
partieU zu solcher Höhe vordringt. Man verzage daher nicht, wenn die
sitthche Führung und Emporleitung unserer Jugend häufig eine so
dornenvoüe und an Enttäuschungen reiche Arbeit ist. Die
sitthchen Kräfte wachsen nur langsam mit der Gesamtentwicklung der
Persönhchkeit, und daher bedeuten auch die gefürchteten RückfäUe
und Krisen in der morahschen Erstarkung in der Regel nicht viel
anderes als Knotenpunkte im Wachstum und in der Weiterentfaltung.
Es geht eben auch hier manches nach dem bekannten französischen
Worte : „il faut reculer pour mieux sauter après". Eines aber muss die
Grundlage und Hauptvoraussetzung für jede erspriesshche
Moralerziehung unserer heranwachsenden Jugend sein und bleiben: die
zeitige Weckung und Schaffung beWu s st-ethischer Überzeugungen
und eines bewussten Verständnisses für Pflichten und Güter.


	Wie erziehen wir die reifere Jugend zur Wahrhaftigkeit ?

