Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 6

Artikel: Der Sinn der Arbeitsschule

Autor: Stern, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788644

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 164 —

in dem, was sie nicht mehr leisten kann. Gemeinsam geht man Ahren-
lesen, um dadurch Geld fiir Liebeswerke aller Art zu erhalten. Und
kommt Weihnachten heran, dann putzen wir unsere kleinen Bium-
chen und gehen dahin, wo Armut oder Krankheit keinen Lichterglanz
zuliess und singen Weihnachtsfreude auch in diese Herzen. Und bei
allem verabreden wir gemeinsam unsere Pléne, tauschen unsere Er-
fahrungen aus, die wir machen konnten bei der Uberwindung der
Hindernisse, die dem Werden des Guten in den Weg treten, von aussen
her oder in uns selbst. Kurz, wir Lehrer und Schiiler, kleine wie grosse,
bilden eine Tatgemeinschaft, die sich bemiiht, an ihrem Teil dazu beizu-
tragen, dass des Bosen in der Welt weniger, des Guten aber immer
mehr werde.

So haben wir versucht, aus dem Wesen der Religion und aus dem
Wesen des Kindes heraus die Wege zu finden fiir einen modernen
Religionsunterricht. Voraussetzung bleibt aber, dass der Lehrer selbst
innerlich von der Lebensmacht der Religion gepackt worden ist, dass
er selber Ernst macht mit dem, was in den von ihm geleiteten Stunden
die Kinder als Grundlage und Richtschnur ihres Lebens gefunden
haben. Dr. St.

Der Sinn der Arbeitsschule.

Von Privatdozent Dr. E. Stern.

Das achtzehnte Jahrhundert hatte den Sieg der Naturwissen-
schaften gebracht. Alte, iiberkommene Werte, die Jahrhunderte
hindurch gegolten und dem Leben Richtung und Ziel gegeben hatten,
schwanden dahin: was sich nicht vor dem Richterstuhl der Vernunft
ausweisen konnte, wurde gering geschatzt. Allein das in Zahlen Fass-
bare, das Wagbare und Messbare zog den Forscher an. Ziel der
Wissenschaft war das Naturgesetz, das es gestattete, kiinftige Er-
eignisse vorauszusehen und damit zu beherrschen. In emsiger wissen-
schaftlicher Arbeit wuchsen die Kenntnisse des Menschen ins Un-
geheure: die Wissenschaft erschloss ihm ebenso die unermesslichen
Fernen des Weltalls wie die feinste mikroskopische Struktur der
Materie. In der Technik und in der Wirtschaft feierte die Natur-
wissenschaft neue Triumphe: der maschinelle Grossbetrieb entstand
und damit die Arbeitsteilung. Die Giitermenge wuchs, die Bediirfnisse
der Menschen verfeinerten sich, das Leben nahm einen von Grund
auf veranderten Charakter an.

Aber trotz all dieser Fortschritte bedeutete diese Epoche fiir den
Menschen eine Zeit der Ode und Leere, der Trostlosigkeit. Das Leben
wurde zu einem dahinfliessenden Naturprozess, ohne jedes Ziel, ohne
Richtung und Inhalt. Der Mensch wurde ein Sklave der Dinge, an-



— 166 —

statt iiber ihnen zu stehen. Die Wissenschaft vermag sein Sehnen
auf die Dauer nicht zu befriedigen, weil sie ihn nicht zu den letzten
Dingen zu fithren imstande ist. Die wirtschaftliche Arbeit, Geld und
Reichtiimer lassen die Seele veroden, wenn die Arbeit nicht irgend-
welchen ausserhalb ihrer selbst liegenden Zwecken dient.

Seit dem Ende des neunzehnten Jahrhunderts macht sich ein
Umschwung bemerkbar. Von neuem verlangt es den Menschen nach
einer Verinnerlichung des Lebens, nach neuer Sinnerfiillung. Die
Frage nach dem Sinn des Lebens wird nicht mehr als unsinnig zuriick-
geschoben, sondern bewusst gestellt, der Mensch verlangt wieder, iiber
das einzelne, das die Wissenschaft ihm bietet, hinauszukommen, zu
einer Gesamtanschauung vom Leben und der Welt. Er strebt wieder
nach einer stirkeren Verbundenheit mit der a]lgemem-menschhchen
und der nationalen Kultur.

Die Schule und die Erziehung stehen immer in innigstem Zu-
sammenhang mit den allgemeinen kulturellen Stromungen der Zeit,
" sie sind deren Abbild. Die vorwiegend theoretisch-naturwissenschaft-
liche und okonomische Einstellung des neunzehnten Jahrhunderts
musste dazu fithren, von allen seelischen Kraften und Fahigkeiten
die Intelligenz am hochsten zu werten, und es war nur die notwendige
Folge hiervon, wenn man in der Ausbildung der Verstandeskrifte
die wichtigste Aufgabe der Erziehung sah. Alles kam darauf an,
diese zu schulen, Wissen zu iibermitteln, den Menschen vorzubereiten,
damit er einst in der Lage wire, seine Stellung im Leben und Beruf
auszufiillen. Das Ideal war die gute sichere Stellung, eine glinzende
Karriere. Man hat der Schule den Vorwurf gemacht, dass sie es nur
auf die Wissensiibermittlung abgesehen, dass sie nur unterrichtet,
nicht eigentlich aber erzogen habe. Dieser Vorwurf ist nicht un-
berechtigt, wir hatten eine vorwiegend aufs Unterrichten und Lehren
gerichtete Schule, die die Selbsttatigkeit der Kinder nicht anregte,
ihnen wenig Freude gewahrte.

Mit der wachsenden Unbefriedigtheit und dem immer weitere
Kreise ergreifenden Verlangen nach einem neuen Lebensinhalt musste
sich auch gegen die Schule eine Reaktion erheben; man forderte nun-
mehr eine Lebensschule, eine Schule, in die das ganze kulturelle
Leben eindringen und die dem Kinde Freiheit und Freude geben
sollte. An Stelle des blossen Lernens sollte hier das Arbeiten, die
Arbeit, treten. So kam der Begriff der Arbeitsschule auf, der
zum Programm wurde. Dabei bedeutet Arbeit etwas ganz Verschie-
denes: das eine Mal will man darunter in erster Linie oder sogar aus-
schliesslich die Handarbeit verstehen, man fordert die Aufnahme der
Handarbeit, des Werkunterrichtes in die Schule. Dieser soll entweder
ein besonderes Unterrichtsfach darstellen oder in allen Fachern ge-
trieben werden.

Dieser Begriff der Arbeit erschelnt mir aber zu eng, und er ist
auch heute von den meisten Padagogen aufgegeben worden. Arbeit
ist nicht nur Handarbeit, sondern auch jede Betatigung mensch-
licher Geisteskrafte mit dem Ziele, irgendwelche Werte



— 166 —

zu schaffen. Arbeit, als Unterrichtsprinzip aufgefasst, als metho-
discher Leitgedanke, bedeutet so eine Wandelung im Schulbetrieb,
die Wendung vom Lernen zum Selbst-Erarbeiten. Arbeitsschule be-
deutet die Schule, die samtliche Krafte des Menschen zur Tatigkeit
anregt, sie entwickelt, bildet, schult. Wo aber liegt der tiefere Sinn
dieser Arbeitsschule, welche Aufgaben hat sie zu erfiillen, in welcher
Beziehung steht sie zum Leben der Gegenwart?

Um diese Fragen beantworten zu konnen, muss man etwas weiter
ausholen. Es ist eine durchaus irrige Meinung, wenn man den Stand-
punkt vertritt, padagogische Teilprobleme irgendwelcher Art konnten
einzeln, isoliert, losgelost vom Ganzen der Erziehung, betrachtet
werden. Sobald es sich um Fragen handelt, die iiber die Ersrterung
methodischer Sonderuntersuchungen hinausgehen, ist eine Behand-
lung nur aus dem Ganzen der Padagogik heraus moglich. Erziehen
ist ein Handeln, ein Tun, das durch irgendwelche einheitlichen Ziele
bestimmt sein muss. Als Ziel der Erziehung bezeichnen wir hier kurz
die Erziehung zur gebildeten Personlichkeit, wobei der Begriff der
Personlichkeit die Werterfiilltheit und die Bindung an die Gemein-
schaft miteinschliesst. Legen wir uns die Frage vor, worin das Wesen
der Personlichkeit gesucht werden muss, so lautet die Antwort: es
kann nur im Werterleben gelegen sein. Das, was von einem Menschen
als wertvoll, als der letzte und hochste Wert erlebt wird, ist fiir ihn
charakteristisch.!) In jeder Personlichkeit ordnen sich die verschiede-
nen Wertmoglichkeiten zu einer Einheit zusammen, und es ergibt
sich so ein Gefiige, welches wir als Seelenstruktur bezeichnen. In
jedem Menschen ist eine bestimmte Struktur, eine Form angelegt,
und es kann als die Aufgabe der Erziehung bezeichnet werden, diese
Formanlage zur Entfaltung zu bringen.

In dieser Eigenart der menschlichen Seele ist die Tatsache der
Kultur begriindet. Nicht das unterscheidet den Menschen vom Tier,
dass er ein Seelenleben besitzt — denn auch das Tier besitzt ein zum
Teil sogar sehr hoch organisiertes Seelenleben —, sondern der Um-
stand, dass keine Tierart es vermocht hat, eine Kultur zu schaffen.
Das Tier lernt innerhalb seines individuellen Lebens auch manches;
aber dieses bleibt sein individueller Besitz, es findet nicht einen
Niederschlag in irgendwelchen objektiven KErzeugnissen wie beim
Menschen. Der Mensch allein schafft Werkzeuge und Gerate im
eigentlichen Sinne, schafft Kunstwerke und Wissenschaft, Staat,
Moral und Religion. Die Bedingungen zu diesem Schaffen von Kultur-
werten miissen in seiner Seele bereit liegen, und diese Tatsache erhebt
ihn iiber das Tier. Erst das macht ja das Leben lebenswert, dass es
eine Kultur gibt. Damit ist aber auch bereits gesagt, dass der Zogling
so gebildet werden soll, dass er diese Kultur zu verstehen und neue
Kulturgebilde zu schaffen fahig sei. Das bedeutet jedoch, da ja die
Bedingungen zum Verstehen und Schaffen der Kultur in ihm angelegt
sind, nichts anderes als die oben bereits aufgestellte Formel, die Auf-

1) Vgl. hierzu Eduard Spranger, Lebensformen. III. Aufl. Halle 1922.



T g

gabe der Erziehung sei die Entfaltung der Strukturanlage, oder die
gebildete Personlichkeit.

In allen Kulturgebilden sind irgendwelche Werte verkérpert, um
derentwillen sie geschaffen, oder, wenn sie bereits vorhanden sind,
erhalten werden, in allen steckt ein eigentiimlicher Sinngehalt. Es ist
die Eigenart der menschlichen Seele, dass sie solche Gebilde zu er-
zeugen vermag, denen ein vom Schopfer unabhingiger Sinn innewohnt.
Der Schopfer des Kunstwerkes kann vergessen werden, sein Name
kann unbekannt sein, trotzdem bleibt sein Werk, es ruht in sich selbst,
tragt sein eigenes Gesetz in sich. Jedes Werk verdankt seinen Ur-
sprung der Seele des Menschen — oder dem Zusammenwirken vieler
einzelner —; ist es aber einmal geschaffen, dann steht es da, unab-
hingig von seinem Schopfer und kann nun von anderen aufgenommen,
genossen, verstanden werden. Wir bezeichnen solche Gebilde, sofern
in ihnen ein eigener Sinn verkorpert ist, als geistige Gebilde, die
seelischen Prozesse hingegen, in denen diese Gebilde erzeugt oder ver-
stehend aufgenommen werden, als geistige Akte; der Seele des
Menschen aber, sofern sie diese Akte zu vollziehen fahig ist, sprechen
wir eine geistige Struktur zu.

Uberblicken wir die Mannigfaltigkeit der Kulturgebilde, so heben
sich deutlich einzelne Reihen heraus: Kunst und Wissenschaft, Wirt-
schaft und Technik, Religion und Sittlichkeit, Staat und Gesellschaft
sind solche Reihen, solche ,,Kultursysteme‘. Und sofort zeigt sich,
dass ihnen auch auf der Seite der seelischen Wirklichkeit ganz be-
stimmte Formen der Personlichkeit entsprechen: die Wissenschaft
ist das Erzeugnis des theoretischen, die Kunst das des asthetischen,
die Religion das des religiosen Menschen. Es lassen sich auf diese
Weise eine Reihe von Menschentypen aufstellen, denen auf der Seite
der objektiven Kultur jeweils ein ganz bestimmtes Kulturgebiet ent-
spricht. Die geistige Seelenstruktur jedes Menschentypus wird ihre
spezifische Eigenart im Aufbau zeigen. Es erscheint nun als sicher,
dass zwischen der Seelenstruktur und dem inneren Aufbau der Kultur-
gebilde eine Ubereinstimmung besteht, dass die Kulturgebilde die
gleichen Strukturformen zeigen wie die Typen der Personlichkeit.
Dabei ergibt sich nun fiir die Erziehung sogleich die engere Aufgabe
einer Entfaltung der im Zogling angelegten besonderen Struktur-
form.

Alle Kultur ist uns nun zunachst als etwas rein Materielles ge-
geben: als ein behauener Marmorblock, als Leinwand und aufge-
tragene Farbmassen, als Buch, als Kirche, als Gesetzestafeln usw.
Aber in diesem materiellen Sein erschopft ihr Wesen sich doch in
keiner Weise; vielmehr ist dieses Aussere doch nur der Triger eines
Inneren, eines Sinnes. Dieser Sinn ist, so sahen wir, vom Schopfer un-
abhingig, er ist auch unabhingig da.von, ob er a.ufgenommen und
verstanden wird, und doch vermag er sich erst dann ganz zu erfiillen,
wenn er in ein erlebendes Bewusstsein hineinreicht. Tonscherben,
die sich in einer alten Grabstatte finden, mogen das Zeugnis einer
alten Kultur sein; sie sind jedoch solange wertloses Geriimpel, bis



— 168 —

ein Mensch kommt, der sie als Ausdruck einer Kultur zu deuten weiss.
Die Gebilde wiirden ihren geistig-kulturellen Gehalt verlieren, wenn
kein menschliches Bewusstsein mehr da wire, das sie verstehen kénnte.
Dagegen also ist die Kultur zwar gleichgiiltig, dass sie von diesem
oder jenem Bewusstsein aufgenommen wird, nicht aber vermag sie
zu sein, ohne dass menschliches Bewusstsein iiberhaupt gegeben ist,
in das sie hineinfallt. Damit die Kultur sich zu erhalten vermag,
muss sie immer wieder von neuem in menschliches Bewusstsein hinein-
reichen, eingebildet werden. Diesem Prozess dient nun die Erziehung,
die, von hier aus gesehen, als die Fortpflanzung der Kultur
bezeichnet werden kann.

Aber wir sahen bereits, es ist dies nur die eine Seite der Erziehung.
Sie soll zum anderen die in dem Zogling steckende Strukturanlage
zur Entfaltung bringen. Beide Funktionen der Erziehung sind nun
nicht unabhingig voneinander. Die Kultur steht dem Menschen als
etwas Objektives gegeniiber, von ihm Unterwerfung und Anerkennung
heischend. Der Zogling muss sich den Zugang zum Reiche der Kultur
langsam und allméhlich erobern. Diese Eroberung der Kultur be-
deutet aber kein passives Aufnehmen, kein Einstromen der Kultur
in die rein rezeptiv bleibende Seele, sondern einen aktiven Prozess.
Das Aufnehmen der Kulturgebilde kommt dadurch zustande, dass
wir diese gewissermassen nachschaffen. Beim Verstehen verhalt sich
die Seele nicht ruhig, sondern in hochstem Masse tatig. Die Aufnahme
der Kultur ist nun der einzige Weg, auf dem die Entfaltung der in
der Seele liegenden Strukturanlage moglich ist. Nur indem die Seele
die bereits geschaffenen Kulturwerte aufnimmt, vermag sie zum
Erleben und zum Schaffen von Werten fahig zu werden. Bei aller
Bildung kommt es auf ein doppeltes an: auf die Ubertragung be-
stimmter Kulturgiiter und auf das Freimachen von seelischen
Energien. Beides steht in engstem Zusammenhang miteinander,
insofern ja die Ubermittlung von Kulturgebilden immer die Betatigung
seelischer Krafte fordert, wohingegen andererseits auch diese Krifte
sich immer an irgendwelchen Kulturgiitern betétigen miissen. Wir
unterscheiden nun zwischen materialer und formaler Bildung,
wobei wir unter der ersteren die Bildungsgiiter, unter der letzteren
die Fahigkeit zur Betatigung der Krafte zu verstehen haben. Alles,
was die geistigen Akte im Individuum ins Spiel setzt und entwickelt,
ist von formal bildendem Wert. Kein Zweifel, dass alle Bildung
im wesentlichen formale Bildung ist, d.h. das Freimachen
von seelischen Spannkriften, die zum Erleben und zum Schaffen von
Werten befahigen. Der objektiven Kultur entspricht auf der Seite
der seelischen Wirklichkeit die Kultur der Seele. Das bedeutet aber
nicht, wie man vielfach gemeint hat, das ,,Haben* von Kenntnissen,
den sicheren Besitz irgendwelcher Stoffe, sondern die Fahigkeit,
Werte zu verstehen und zu gestalten, bedeutet die Entfaltung von
Kraften und Energien.

Immer kann es sich nur darum handeln, die im Zogling bereits
steckende Formanlage Wirklichkeit werden zu lassen; der Zogling



— 169 —

kann nichts werden, was er in einem gewissen Sinne nicht bereits ist:
aus der Formanlage soll eine Form werden. Alle wahre Bildung
muss von innen heraus, vom Zentrum der Persénlichkeit aus, werden:
Bildung ist Form der Seele. Nur was wirklich organisch von innen
heraus wachst, wird, was die gesamte Personlichkeit durch und durch
erfiillt, verdient Bildung genannt zu werden. Die innere Seelen-
struktur gibt gleichsam die Ansatzflache ab, an die alle von aussen
an den Zogling herangebrachten Werte ansetzen miissen. Das zeigt
aber, dass diese irgendwie der inneren Struktur addquat sein miissen.
Aufgabe der Erziehung ist es, dem Zogling diejenigen Bildungsgiiter
zuzufiihren, an denen die in ihm liegende Anlage Wirklichkeit werden
kann. An der Aufnahme dieser Bildungsgiiter miissen sich die see-
lischen Krafte des Zoglings betéatigen, sie miissen diese Bildungsgiiter
aktiv und selbsttatig ergreifen. Nichts, was dem Zogling ,,beigebracht‘’
wird, was er rein passiv aufnimmt, vermag ihn zur Bildung zu fiihren
— darum sind Kenntnisse noch keine Bildung, obwohl auch sie ge-
wisse Einzelkrafte bilden, z. B. das Gedichtnis —, sondern nur das,
was seine Selbsttatigkeit weckt, was seine Krafte zur Betatigung auf-
ruft. Wir verstanden unter Arbeit die Betatigung menschlicher
Krafte im Dienste wertvoller Aufgaben. Wir kénnen somit auch
sagen, wirkliche Bildung ist nur auf dem Wege iiber die
Arbeit moglich, wirkliche Bildung ist stets selbst er-
arbeitet. Das scheint mir nun der tiefste Sinn der Arbeitsschule
zu sein, dass sie allein imstande ist, den Menschen zur Bildung zu
fithren. 3

Wir sehen aber auch aus diesen Uberlegungen sofort, dass es
hochst einseitig ware, den Begriff der Arbeit auf die Handarbeit
allein einschranken zu wollen. Indessen es muss doch gesagt werden,
dass wir diese aus einem doppelten Grunde nicht entbehren konnen.
Zunichst einmal muss die Erziehung doch alle im Menschen liegenden
Krafte entwickeln; keine darf sie vernachlissigen. Zweifellos macht
nun auch die manuelle Arbeit wertvolle Krafte frei, und es kommt
ihr eine Bedeutung weit iiber den Rahmen der Ausbildung der Hand
hinaus zu; ich verweise nur darauf, dass gerade die sozialen Ten-
denzen in der Personlichkeit durch die in Gruppen betriebene Hand-
arbeit entfaltet werden, dass sie Achtung vor dem Werk und vor der
Arbeit weckt, und so zu einer Versittlichung der Arbeit und der Be-
zichungen der einzelnen Stédnde zueinander beizutragen vermag.
Zum anderen setzt aber der Begriff der Arbeitsschule, der Betatigung
der im Individuum selbst steckenden Krifte voraus, dass auf jeder
Entwicklungsstufe an die im Zogling gegebene Formanlage angekniipft
wird. Es ist eine weit verbreitete Anschauung, dass die Seele des
Jugendlichen und des Kindes genau so konstituiert sei wie die des
Erwachsenen auch, nur dass das Kind alles gleichsam in kleineren
Dimensionen, weniger ausgebildet zeigte. Allein diese Anschauung
ist durchaus irrig; Kind und Jugendlicher sind nicht kleine Erwach-
sene, sondern zeigen durchaus andere seelische Struktureigentiimlich-
keiten. Es ist hier nicht der Ort, darauf naher einzugehen, und ich



— 170 —

muss auf das, was ich an anderer Stelle!) dariiber gesagt habe, ver-
weisen. Nur das eing hebe ich hervor: die Betatigungsweise des
kleinen Kindes ist nicht die Arbeit, sondern das Spiel, das seinen
schopferischen Kraften, seiner Phantasie vollste Freiheit gewahrt.
Das Kind gibt sich dem Spiel ganz hin, es ist nicht auf die Verwirk-
lichung irgendwelcher Werte gerichtet, es lasst seine Krafte ziellos
spielen und freut sich an der blossen Tatigkeit. Erst langsam und
allmahlich muss das Kind daran gewohnt werden, seine Krafte in
den Dienst irgendwelcher Aufgaben zu stellen, zu arbeiten. Zwischen
dem Spiel nun und der Arbeit steht die Betdtigung der Hand; mit
dem Spiel gemeinsam hat sie die Form der Betatigung, die Freude
des Kindes am blossen Tun, die Anregung seiner Phantasie; mit der
Arbeit gemein hat sie die Erzeugung eines Gegenstandes, der den
Augenblick des Erzeugens iiberdauert. Der Werkunterricht vermag
den rechten Ubergang zwischen dem kindlichen Spiel und der Arbeit
zu bilden, weshalb wir ihn gerade auf der Unterstufe nicht entbehren
kénnen. Dass aber auch noch spaterhin bei der manuellen Arbeit
wertvolle Krafte des Kindes entwickelt werden, sei bemerkt, nur
darf diese Arbeit nicht, wie es manchmal geschieht, in Spielerei aus-
arten. Und auch das andere Extrem, sie in zu enge Beriihrung mit
der volkswirtschaftlichen Arbeit zu bringen, ist gefahrlich, da gerade
dann leicht die eigentlichen Bildungswerte verloren gehen. Arbeit
muss in der Schule immer von padagogischen Gesichtspunkten aus
betrieben werden. Weit iiber die Handarbeit, iiber den Werkunterricht
hinaus aber ist die Arbeit als Prinzip, als methodischer Leitgedanke
fiir den gesamten Unterricht von der gréssten Bedeutung.

Der Arbeitsschulgedanke zeigt aber auch noch ein Weiteres.
Wenn alle Erziehung nichts kann als die im Zégling bereit liegende
Anlage zu entfalten, dann wird sie in héchstem Masse zu individu-
alisieren haben. Die Aufgabe ist immer, die Individualitat des Zog-
lings zu beriicksichtigen und ihm die seiner Struktur adiquaten
Bildungsgiiter zuzufiihren. Das bedeutet die Notwendigkeit weit-
gehendster Differenzierung des Schulwesens. Nirgends ist ein starres
System, ist Sehematismus so verderblich wie gerade auf dem Gebiete
der Erziehung. Die Arbeit allein vermag auch, der einseitigen In-
tellektualisierung unserer Kultur entgegenzuwirken, ganze, harmo-
nische Personlichkeiten zu bilden, die mit der Kultur aufs engste ver-
bunden sind, und die die Fahigkeit haben, Werte zu erleben und zu
schaffen, die Kultur zu verstehen und sie fortzubilden. Sie allein ist
auch imstande, jene ungliickselige Trennung in Unterricht und Er-
ziehung aufzuheben. :

1) Vgl. meine ,Einleitung in die Péddagogik“, Halle 1922, sowie meine ,Jugend-
psychologie“, Leipzig 1923,




	Der Sinn der Arbeitsschule

