
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 6

Artikel: Der Sinn der Arbeitsschule

Autor: Stern, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 164 —

in dem, was sie nicht mehr leisten kann. Gemeinsam geht man Ährenlesen,

um dadurch Geld für Liebeswerke aller Art zu erhalten. Und
kommt Weihnachten heran, dann putzen wir unsere kleinen Bäumchen

und gehen dahin, wo Armut oder Krankheit keinen Lichterglanz
zuliess und singen Weihnachtsfreude auch in diese Herzen. Und bei
allem verabreden wir gemeinsam unsere Pläne, tauschen unsere
Erfahrungen aus, die wir machen konnten bei der Überwindung der
Hindernisse, die dem Werden des Guten in den Weg treten, von aussen
her oder in uns selbst. Kurz, wir Lehrer und Schüler, kleine wie grosse,
bilden eine Tatgemeinschaft, die sich bemüht, an ihrem Teil dazu
beizutragen, dass des Bösen in der Welt weniger, des Guten aber immer
mehr werde.

So haben wir versucht, aus dem Wesen der Religion und aus dem
Wesen des Kindes heraus die Wege zu finden für einen modernen
Religionsunterricht. Voraussetzung bleibt aber, dass der Lehrer selbst
innerlich von der Lebensmacht der Religion gepackt worden ist, dass

er selber Ernst macht mit dem, was in den von ihm geleiteten Stunden
die Kinder als Grundlage und Richtschnur ihres Lebens gefunden
haben. Dr. St.

Der Sinn der Arbeitsschule.
Von Privatdozent Dr. E. Stern.

Das achtzehnte Jahrhundert hatte den Sieg der Naturwissenschaften

gebracht. Alte, überkommene Werte, die Jahrhunderte
hindurch gegolten und dem Leben Richtung und Ziel gegeben hatten,
schwanden dahin: was sich nicht vor dem Richterstuhl der Vernunft
ausweisen konnte, wurde gering geschätzt. Allein das in Zahlen Fassbare,

das Wägbare und Messbare zog den Forscher an. Ziel der
Wissenschaft war das Naturgesetz, das es gestattete, künftige
Ereignisse vorauszusehen und damit zu beherrschen. In emsiger
wissenschaftlicher Arbeit wuchsen die Kenntnisse des Menschen ins
Ungeheure: die Wissenschaft erschloss ihm ebenso die unermesshchen
Fernen des Weltalls wie die feinste mikroskopische Struktur der
Materie. In der Technik und in der Wirtschaft feierte die
Naturwissenschaft neue Triumphe: der maschinelle Grossbetrieb entstand
und damit die Arbeitsteilung. Die Gütermenge wuchs, die Bedürfnisse
der Menschen verfeinerten sich, das Leben nahm einen von Grund
auf veränderten Charakter an.

Aber trotz all dieser Fortschritte bedeutete diese Epoche für den
Menschen eine Zeit der Öde und Leere, der Trostlosigkeit. Das Leben
wurde zu einem dahinfliessenden Naturprozess, ohne jedes Ziel, ohne
Richtung und Inhalt. Der Mensch wurde ein Sklave der Dinge, an-



— 165 —

statt über ihnen zu stehen. Die Wissenschaft vermag sein Sehnen
auf die Dauer nicht zu befriedigen, weil sie ihn nicht zu den letzten
Dingen zu führen imstande ist. Die wirtschaftliche Arbeit, Geld und
Reichtümer lassen die Seele veröden, wenn die Arbeit nicht
irgendwelchen ausserhalb ihrer selbst hegenden Zwecken dient.

Seit dem Ende des neunzehnten Jahrhunderts macht sich ein
Umschwung bemerkbar. Von neuem verlangt es den Menschen nach
einer Verinnerlichung des Lebens, nach neuer Sinnerfüllung. Die
Frage nach dem Sinn des Lebens wird nicht mehr als unsinnig
zurückgeschoben, sondern bewusst gestellt, der Mensch verlangt wieder, über
das einzelne, das die Wissenschaft ihm bietet, hinauszukommen, zu
einer Gesamtanschauung vom Leben und der Welt. Er strebt wieder
nach einer stärkeren Verbundenheit mit der aUgemein-menschlichen
und der nationalen Kultur.

Die Schule und die Erziehung stehen immer in innigstem
Zusammenhang mit den allgemeinen kulturellen Strömungen der Zeit,
sie sind deren Abbild. Die vorwiegend theoretisch-naturwissenschaftliche

und ökonomische Einstellung des neunzehnten Jahrhunderts
musste dazu führen, von allen seelischen Kräften und Fähigkeiten
die Intelligenz am höchsten zu werten, und es war nur die notwendige
Folge hiervon, wenn man in der Ausbildung der Verstandeskräfte
die wichtigste Aufgabe der Erziehung sah. Alles kam darauf an,
diese zu schulen, Wissen zu übermitteln, den Menschen vorzubereiten,
damit er einst in der Lage wäre, seine Stellung im Leben und Beruf
auszufüllen. Das Ideal war die gute sichere Stellung, eine glänzende
Karriere. Man hat der Schule den Vorwurf gemacht, dass sie es nur
auf die Wissensübermittlung abgesehen, dass sie nur unterrichtet,
nicht eigenthch aber erzogen habe. Dieser Vorwurf ist nicht
unberechtigt, wir hatten eine vorwiegend aufs Unterrichten und Lehren
gerichtete Schule, die die Selbsttätigkeit der Kinder nicht anregte,
ihnen wenig Freude gewährte.

Mit der wachsenden Unbefriedigtheit und dem immer weitere
Kreise ergreifenden Verlangen nach einem neuen Lebensinhalt musste
sich auch gegen die Schule eine Reaktion erheben; man forderte
nunmehr eine Lebensschule, eine Schule, in die das ganze kulturelle
Leben eindringen und die dem Kinde Freiheit und Freude geben
sollte. An Stelle des blossen Lernens sollte hier das Arbeiten, die
Arbeit, treten. So kam der Begriff der Arbeitsschule auf, der
zum Programm wurde. Dabei bedeutet Arbeit etwas ganz Verschiedenes

: das eine Mal will man darunter in erster Linie oder sogar
ausschliesslich die Handarbeit verstehen, man fordert die Aufnahme der
Handarbeit, des Werkunterrichtes in die Schule. Dieser soll entweder
ein besonderes Unterrichtsfach darstellen oder in allen Fächern
getrieben werden.

Dieser Begriff der Arbeit erscheint mir aber zu eng, und er ist
auch heute von den meisten Pädagogen aufgegeben worden. Arbeit
ist nicht nur Handarbeit, sondern auch jede Betätigung menschlicher

Geisteskräfte mit dem Ziele, irgendwelche Werte



— 166 —

zu schaffen. Arbeit, als Unterrichtsprinzip aufgefasst, als
methodischer Leitgedanke, bedeutet so eine Wandelung im Schulbetrieb,
die Wendung vom Lernen zum Selbst-Erarbeiten. Arbeitsschule
bedeutet die Schule, die sämtliche Kräfte des Menschen zur Tätigkeit
anregt, sie entwickelt, bildet, schult. Wo aber hegt der tiefere Sinn
dieser Arbeitsschule, welche Aufgaben hat sie zu erfüllen, in welcher
Beziehung steht sie zum Leben der Gegenwart?

Um diese Fragen beantworten zu können, muss man etwas weiter
ausholen. Es ist eine durchaus irrige Meinung, wenn man den Standpunkt

vertritt, pädagogische Teilprobleme irgendwelcher Art könnten
einzeln, isoliert, losgelöst vom Ganzen der Erziehung, betrachtet
werden. Sobald es sich um Fragen handelt, die über die Erörterung
methodischer Sonderuntersuchungen hinausgehen, ist eine Behandlung

nur aus dem Ganzen der Pädagogik heraus möghch. Erziehen
ist ein Handeln, ein Tun, das durch irgendwelche einheitlichen Ziele
bestimmt sein muss. Als Ziel der Erziehung bezeichnen wir hier kurz
die Erziehung zur gebildeten Persönlichkeit, wobei der Begriff der
Persönlichkeit die Werterfülltheit und die Bindung an die Gemeinschaft

miteinschliesst. Legen wir uns die Frage vor, worin das Wesen
der Persönlichkeit gesucht werden muss, so lautet die Antwort : es
kann nur im Werterleben gelegen sein. Das, was von einem Menschen
als wertvoll, als der letzte und höchste Wert erlebt wird, ist für ihn
charakteristisch.1) In jeder Persönlichkeit ordnen sich die verschiedenen

Wertmöglichkeiten zu einer Einheit zusammen, imd es ergibt
sich so ein Gefüge, welches wir als Seelenstruktur bezeichnen. In
jedem Menschen ist eine bestimmte Struktur, eine Form angelegt,
und es kann als die Aufgabe der Erziehung bezeichnet werden, diese
Formanlage zur Entfaltung zu bringen.

In dieser Eigenart der menschhchen Seele ist die Tatsache der
Kultur begründet. Nicht das unterscheidet den Menschen vom Tier,
dass er ein Seelenleben besitzt — denn auch das Tier besitzt ein zum
Teil sogar sehr hoch organisiertes Seelenleben —, sondern der
Umstand, aass keine Tierart es vermocht hat, eine Kultur zu schaffen.
Das Tier lernt innerhalb seines individuellen Lebens auch manches;
aber dieses bleibt sein individueller Besitz, es findet nicht einen
Niederschlag in irgendwelchen objektiven Erzeugnissen wie beim
Menschen. Der Mensch allein schafft Werkzeuge und Geräte im
eigentlichen Sinne, schafft Kunstwerke und Wissenschaft, Staat,
Moral und Rehgion. Die Bedingungen zu diesem Schaffen von Kulturwerten

müssen in seiner Seele bereit hegen, und diese Tatsache erhebt
ihn über das Tier. Erst das macht ja das Leben lebenswert, dass es
eine Kultur gibt. Damit ist aber auch bereits gesagt, dass der Zögling
so gebildet werden soll, dass er diese Kultur zu verstehen und neue
Kulturgebilde zu schaffen fähig sei. Das bedeutet jedoch, da ja die
Bedingungen zum Verstehen und Schaffen der Kultur in ihm angelegt
sind, nichts anderes als die oben bereits aufgestellte Formel, die Auf-

l) Vgl. hierzu Eduard Spranger, Lebensformen. III. Aufl. Halle 1922.



— 167 —

gäbe der Erziehung sei die Entfaltung der Strukturanlage, oder die
gebildete Persönhchkeit.

In allen Kulturgebilden sind irgendwelche Werte verkörpert, um
derentwillen sie geschaffen, oder, wenn sie bereits vorhanden sind,
erhalten werden, in allen steckt ein eigentümlicher Sinngehalt. Es ist
die Eigenart der menschhchen Seele, dass sie solche Gebilde zu
erzeugen vermag, denen ein vom Schöpfer unabhängiger Sinn innewohnt.
Der Schöpfer des Kunstwerkes kann vergessen werden, sein Name
kann unbekannt sein, trotzdem bleibt sein Werk, es ruht in sich selbst,
trägt sein eigenes Gesetz in sich. Jedes Werk verdankt seinen
Ursprung der Seele des Menschen — oder dem Zusammenwirken vieler
einzelner —; ist es aber einmal geschaffen, dann steht es da,
unabhängig von seinem Schöpfer und kann nun von anderen aufgenommen,
genossen, verstanden werden. Wir bezeichnen solche Gebilde, sofern
in ihnen ein eigener Sinn verkörpert ist, als geistige Gebilde, die
seelischen Prozesse hingegen, in denen diese Gebilde erzeugt oder
verstehend aufgenommen werden, als geistige Akte; der Seele des
Menschen aber, sofern sie diese Akte zu vollziehen fähig ist, sprechen
wir eine geistige Struktur zu.

Überblicken wir die Mannigfaltigkeit der Kulturgebilde, so heben
sich deuthch einzelne Reihen heraus : Kunst und Wissenschaft,
Wirtschaft und Technik, Rehgion und Sittlichkeit, Staat und Gesellschaft
sind solche Reihen, solche „Kultursysteme". Und sofort zeigt sich,
dass ihnen auch auf der Seite der seelischen Wirkhchkeit ganz
bestimmte Formen der Persönhchkeit entsprechen: die Wissenschaft
ist das Erzeugnis des theoretischen, die Kunst das des ästhetischen,
die Rehgion das des rehgiösen Menschen. Es lassen sich auf diese
Weise eine Reihe von Menschentypen aufstellen, denen auf der Seite
der objektiven Kultur jeweils ein ganz bestimmtes Kulturgebiet
entspricht. Die geistige Seelenstruktur jedes Menschentypus wird ihre
spezifische Eigenart im Aufbau zeigen. Es erscheint nun als sicher,
dass zwischen der Seelenstruktur und dem innerenAufbau der Kulturgebilde

eine Übereinstimmung besteht, dass die Kulturgebilde die
gleichen Strukturformen zeigen wie die Typen der Persönhchkeit.
Dabei ergibt sich nun für die Erziehung sogleich die engere Aufgabe
einer Entfaltung der im Zögling angelegten besonderen Strukturform.

AUe Kultur ist uns nun zunächst als etwas rein Materielles
gegeben: als ein behauener Marmorblock, als Leinwand und
aufgetragene Farbmassen, als Buch, als Kirche, als Gesetzestafeln usw.
Aber in diesem materiellen Sein erschöpft ihr Wesen sich doch in
keiner Weise; vielmehr ist dieses Äussere doch nur der Träger eines
Inneren, eines Sinnes. Dieser Sinn ist, so sahen wir, vom Schöpfer
unabhängig, er ist auch unabhängig davon, ob er aufgenommen und
verstanden wird, und doch vermag er sich erst dann ganz zu erfüllen,
wenn er in ein erlebendes Bewusstsein hineinreicht. Tonscherben,
die sich in einer alten Grabstätte finden, mögen das Zeugnis einer
alten Kultur sein; sie sind jedoch solange wertloses Gerumpel, bis



— 168 —

ein Mensch kommt, der sie als Ausdruck einer Kultur zu deuten weiss.
Die Gebilde würden ihren geistig-kulturellen Gehalt verheren, wenn
kein menschliches Bewusstsein mehr da wäre, das sie verstehen könnte.
Dagegen also ist die Kultur zwar gleichgültig, dass sie von diesem
oder jenem Bewusstsein aufgenommen wird, nicht aber vermag sie
zu sein, ohne dass menschliches Bewusstsein überhaupt gegeben ist,
in das sie hineinfällt. Damit die Kultur sich zu erhalten vermag,
muss sie immer wieder von neuem in menschliches Bewusstsein
hineinreichen, eingebildet werden. Diesem Prozess dient nun die Erziehung,
die, von hier aus gesehen, als die Fortpflanzung der Kultur
bezeichnet werden kann.

Aber wir sahen bereits, es ist dies nur die eine Seite der Erziehung.
Sie soll zum anderen die in dem Zögling steckende Strukturanlage
zur Entfaltung bringen. Beide Funktionen der Erziehung sind nun
nicht unabhängig voneinander. Die Kultur steht dem Menschen als
etwas Objektives gegenüber, von ihm Unterwerfung und Anerkennung
heischend. Der Zöghng muss sich den Zugang zum Reiche der Kultur
langsam und allmählich erobern. Diese Eroberung der Kultur
bedeutet aber kein passives Aufnehmen, kein Einströmen der Kultur
in die rein rezeptiv bleibende Seele, sondern einen aktiven Prozess.
Das Aufnehmen der Kulturgebilde kommt dadurch zustande, dass
wir diese gewissermassen nachschaffen. Beim Verstehen verhält sich
die Seele nicht ruhig, sondern in höchstem Masse tätig. Die Aufnahme
der Kultur ist nun der einzige Weg, auf dem die Entfaltung der in
der Seele hegenden Strukturanlage möghch ist. Nur indem die Seele
die bereits geschaffenen Kulturwerte aufnimmt, vermag sie zum
Erleben und zum Schaffen von Werten fähig zu werden. Bei aller
Bildung kommt es auf ein doppeltes an: auf die Übertragung
bestimmter Kulturgüter und auf das Freimachen von seelischen
Energien. Beides steht in engstem Zusammenhang miteinander,
insofern ja die Übermittlung von Kulturgebilden immer die Betätigung
seehscher Kräfte fordert, wohingegen andererseits auch diese Kräfte
sich immer an irgendwelchen Kulturgütern betätigen müssen. Wir
unterscheiden nun zwischen materialer und formaler Bildung,
wobei wir unter der ersteren die Bildungsgüter, unter der letzteren
die Fähigkeit zur Betätigung der Kräfte zu verstehen haben. AUes,
was die geistigen Akte im Individuum ins Spiel setzt und entwickelt,
ist von formal bildendem Wert. Kein Zweifel, dass alle Bildung
im wesentlichen formale Bildung ist, d. h. das Freimachen
von seelischen Spannkräften, die zum Erleben und zum Schaffen von
Werten befähigen. Der objektiven Kultur entspricht auf der Seite
der seelischen Wirkhchkeit die Kultur der Seele. Das bedeutet aber
nicht, wie man vielfach gemeint hat, das „Haben" von Kenntnissen,
den sicheren Besitz irgendwelcher Stoffe, sondern die Fähigkeit,
Werte zu verstehen und zu gestalten, bedeutet die Entfaltung von
Kräften und Energien.

Immer kann es sich nur darum handeln, die im Zöghng bereits
steckende Formanlage Wirkhchkeit werden zu lassen; der Zöghng



— 169 —

kann nichts werden, was er in einem gewissen Sinne nicht bereits ist :

aus der Formanlage soU eine Form werden. AUe wahre Bildung
muss von innen heraus, vom Zentrum der Persönhchkeit aus, werden :

Büdung ist Form der Seele. Nur was wirklich organisch von innen
heraus wächst, wird, was die gesamte Persönhchkeit durch und durch
erfüllt, verdient Bildung genannt zu werden. Die innere
Seelenstruktur gibt gleichsam die Ansatzfläche ab, an die aUe von aussen
an den Zögling herangebrachten Werte ansetzen müssen. Das zeigt
aber, dass diese irgendwie der inneren Struktur adäquat sein müssen.
Aufgabe der Erziehung ist es, dem Zöghng diejenigen Bildungsgüter
zuzuführen, an denen die in ihm hegende Anlage Wirkhchkeit werden
kann. An der Aufnahme dieser Bildungsgüter müssen sich die
seelischen Kräfte des Zöghngs betätigen, sie müssen diese Bildungsgüter
aktiv und selbsttätig ergreifen. Nichts, was dem Zögling „beigebracht"
wird, was er rein passiv aufnimmt, vermag ihn zur Bildung zu führen
— darum sind Kenntnisse noch keine Bildung, obwohl auch sie
gewisse Einzelkräfte bilden, z. B. das Gedächtnis —, sondern nur das,
was seine Selbsttätigkeit weckt, was seine Kräfte zur Betätigung
aufruft. Wir verstanden unter Arbeit die Betätigung menschhcher
Kräfte im Dienste wertvoUer Aufgaben. Wir können somit auch
sagen, wirkliche Bildung ist nur auf dem Wege über die
Arbeit möglich, wirkliche Bildung ist stets selbst
erarbeitet. Das scheint mir nun der tiefste Sinn der Arbeitsschule
zu sein, dass sie aUein imstande ist, den Menschen zur Bildung zu
führen.

Wir sehen aber auch aus diesen Überlegungen sofort, dass es
höchst einseitig wäre, den Begriff der Arbeit auf die Handarbeit
aUein einschränken zu woUen. Indessen es muss doch gesagt werden,
dass wir diese aus einem doppelten Grunde nicht entbehren können.
Zunächst einmal muss die Erziehung doch aUe im Menschen hegenden
Kräfte entwickeln; keine darf sie vernachlässigen. ZweifeUos macht
nun auch die manueUe Arbeit wertvoUe Kräfte frei, und es kommt
ihr eine Bedeutung weit über den Rahmen der Ausbildung der Hand
hinaus zu; ich verweise nur darauf, dass gerade die sozialen
Tendenzen in der Persönhchkeit durch die in Gruppen betriebene Handarbeit

entfaltet werden, dass sie Achtung vor dem Werk und vor der
Arbeit weckt, und so zu einer Versittlichung der Arbeit und der
Beziehungen der einzelnen Stände zueinander beizutragen vermag.
Zum anderen setzt aber der Begriff der Arbeitsschule, der Betätigung
der im Individuum selbst steckenden Kräfte voraus, dass auf jeder
Entwicklungsstufe an die im Zöghng gegebene Formanlage angeknüpft
wird. Es ist eine weit verbreitete Anschauung, dass die Seele des
Jugendlichen und des Kindes genau so konstituiert sei wie die des
Erwachsenen auch, nur dass das Kind aUes gleichsam in kleineren
Dimensionen, weniger ausgebildet zeigte. AUein diese Anschauung
ist durchaus irrig; Kind und Jugendlicher sind nicht kleine Erwachsene,

sondern zeigen durchaus andere seehsche Struktureigentümhch-
keiten. Es ist hier nicht der Ort, darauf näher einzugehen, und ich



— 170 —

muss auf das, was ich an anderer SteUe1) darüber gesagt habe,
verweisen. Nur das eine" hebe ich hervor: die Betätigungsweise des
kleinen Kindes ist nicht die Arbeit, sondern das Spiel, das seinen
schöpferischen Kräften, seiner Phantasie vollste Freiheit gewährt.
Das Kind gibt sich dem Spiel ganz hin, es ist nicht auf die Verwirklichung

irgendwelcher Werte gerichtet, es lässt seine Kräfte zieUos
spielen und freut sich an der blossen Tätigkeit. Erst langsam und
allmählich muss das Kind daran gewöhnt werden, seine Kräfte in
den Dienst irgendwelcher Aufgaben zu steUen, zu arbeiten. Zwischen
dem Spiel nun und der Arbeit steht die Betätigung der Hand; mit
dem Spiel gemeinsam hat sie die Form der Betätigung, die Freude
des Kindes am blossen Tun, die Anregung seiner Phantasie; mit der
Arbeit gemein hat sie die Erzeugung eines Gegenstandes, der den
Augenblick des Erzeugens überdauert. Der Werkunterricht vermag
den rechten Übergang zwischen dem kindlichen Spiel und der Arbeit
zu bilden, weshalb wir ihn gerade auf der Unterstufe nicht entbehren
können. Dass aber auch noch späterhin bei der manueUen Arbeit
wertvoUe Kräfte des Kindes entwickelt werden, sei bemerkt, nur
darf diese Arbeit nicht, wie es manchmal geschieht, in Spielerei
ausarten. Und auch das andere Extrem, sie in zu enge Berührung mit
der volkswirtschaftlichen Arbeit zu bringen, ist gefährlich, da gerade
daim leicht die eigenthchen Bildungswerte verloren gehen. Arbeit
muss in der Schule immer von pädagogischen Gesichtspunkten aus
betrieben werden. Weit über die Handarbeit, über den Werkunterricht
hinaus aber ist die Arbeit als Prinzip, als methodischer Leitgedanke
für den gesamten Unterricht von der grössten Bedeutung.

Der Arbeitsschulgedanke zeigt aber auch noch ein Weiteres.
Wenn aUe Erziehung nichts kann als die im Zöghng bereit hegende
Anlage zu entfalten, dann wird sie in höchstem Masse zu individualisieren

haben. Die Aufgabe ist immer, die Individualität des
Zöglings zu berücksichtigen und ihm die seiner Struktur adäquaten
Bildungsgüter zuzuführen. Das bedeutet die Notwendigkeit
weitgehendster Differenzierung des Schulwesens. Nirgends ist ein starres
System, ist Sehematismus so verderbhch wie gerade auf dem Gebiete
der Erziehung. Die Arbeit aUein vermag auch, der einseitigen In-
teUektuahsierung unserer Kultur entgegenzuwirken, ganze, harmonische

Persönlichkeiten zu büden, die mit der Kultur aufs engste
verbunden sind, und die die Fähigkeit haben, Werte zu erleben und zu
schaffen, die Kultur zu verstehen und sie fortzubüden. Sie aUein ist
auch imstande, jene unglückselige Trennung in Unterricht und
Erziehung aufzuheben.

1) Vgl. meine „Einleitung in die Pädagogik", Halle 1922, sowie meine
„Jugendpsychologie", Leipzig 1923.


	Der Sinn der Arbeitsschule

