
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 5

Artikel: Neue Wege im Religionsunterricht : 1. Teil

Autor: St.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege im Religionsunterricht.
i.

Mit Erbitterung kämpft man in einer Reihe von Ländern um
Beseitigung oder Beibehaltung des Religionsunterrichts in der öffentlichen

Schule. Manche lehnen ihn als unzeitgemäss völlig ab, andere
wollen ihn den kirchlichen Gemeinschaften überlassen, die ihn in
strengkonfessionellem Sinne geben sollen. Wieder andere verlangen
sein Bleiben selbst in der Simultanschule, da sie der Meinung sind,
der Religionsunterricht habe nicht die Aufgabe, bekenntnistreue
Glieder einer Kirchengemeinschaft zu erziehen, sondern den jungen
Menschen von der Lebensmacht der Religion schlechthin berühren
zu lassen. Sache des Heranwachsenden sei es, sich späterhin seine

eigenen Formen für sein religiöses Leben zu bilden oder sich einer
Bekenntnisgemeinschaft bewusst anzuschliessen. Mag in manchen
Nationen die Kirche schlafen, das religiöse Leben ist deshalb doch
nicht tot, sondern fordert mit Macht eine Pflege, die seiner Wesensart
entspricht. Die moderne Religionspädagogik, vornehmlich des

Protestantismus mit seiner grösseren Freiheit, hat versucht, neue
Wege in den Religionsstunden des öffentlichen Unterrichts zu gehen.

Ehe ich die Wege darlege, auf denen wir, meine jungen (16 bis
20 jährigen) und jüngsten (8 bis 14jährigen) Freunde und ich
gegangen sind, müssen wir das Wesen der religiösen Erscheinung zu
erfassen suchen. Denn heisst die eine Forderung der modernen Pädagogik

: Vom Wesen des Kindes aus suche der Erzieher die Wege des

Unterrichts und der Erziehung, so heisst die andere nicht minder zu
beachtende Forderung : Vom Wesen der Sache aus Nur die Synthese
dieser beiden Leitsätze verbürgt, dass wir nicht Irrwege beschreiten,
die wohl lieblich und reizvoll für Kinder und Lehrer zu wandern sind,
die aber leider den einen verhängnisvollen Fehler haben, dass sie uns
nicht ans erwünschte Ziel führen.

Was ist Religion? Meine religionspsychologischen Studien haben
mich im Anschluss an Schleiermacher, Girgensohn und Piper zu einem
Ergebnis geführt, das ich in einer knappen Formel etwa so zusammenfassen

möchte: „Religion ist ein unmittelbares inneres Icherlebnis,
dessen Wirklichkeit dem Erlebenden nicht erst bewiesen werden muss.
Es verläuft derart, dass aus dem Gefühl der Kraftlosigkeit durch eine
einfühlende Inbeziehungsetzung des erlebenden Subjekts zu dem als

gegenwärtig erlebten göttlichen Objekt durch eine unerklärbare innere
Umwandlung des Ichbewusstseins der Bewusstseinszustand der Kraft

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1924. g



— 130 —

entsteht. Daran knüpfen sich in den sittlichen Religionen als
notwendige Fortsetzung des religiösen Erlebnisses und als Auslösung der
entstandenen Energie Wülensentschlüsse und Handlungen, die der
sittlichen Selbstkritik unterliegen." — Damit ist der Standpunkt
der Intellektualisten und Rationalisten aufgegeben, die die Religion
zu einer Verstandessache machen wollten, ebenso der Standpunkt
Wundts, der in der Religion eine Funktion des Gemeinschaftslebens
sah. Aufgegeben ist auch die noch heute fast allgemein herrschende
Ansicht Schleiermachers, der für die Religion „eine besondere Provinz
im Gemüt" abgrenzte. Im Sinne des Psychologen Theodor Lipps wird
vielmehr die Religion als ein Erlebnis erkannt, durch das das gesamte
Ich in Bewegung gesetzt wird, die intellektuelle wie die emotionale
Seite.

Versuchen wir nun, aus dem so erkannten Wesen der Religion
die methodischen Grundsätze für die Vermittlung und Erweckung
religiösen Lebens herauszukristallisieren, so erhalten wir als erste
Forderung: Der Religionsunterricht fördere alles, was geeignet ist,
das Gefühlsleben tief zu erfassen, wobei diejenigen Gefühlsabläufe zu
bevorzugen sind, die vom Gefühl der Kleinheit zum Gefühl der Kraft
führen. Wo es uns gelingt, das Gefühl der Ehrfurcht zu erzeugen, sei

es vor gewaltigen oder wunderbaren Erscheinungen des Makrokosmos
oder Mikrokosmos, vor der Ideentiefe eines menschlichen Geistes oder

vor dem tapferen Leiden und den zähen Kämpfen derjenigen Männer
und Frauen, die die Menschheit einen Schritt näher zur Gottheit oder

zu wahrem Menschentum geführt haben, wo Ehrfurcht entsteht vor
dem Mysterium „Menschengüte", da haben wir den rechten Weg
eingeschlagen, das religiöse Erleben in unserer Jugend wachzurufen.
Man schaffe tiefe, das ganze Kind innerlich ergreifende Erlebnisse,
dann hilft man, Religion zu schaffen.

Man sorge aber weiter dafür, dass diese Erlebnisse nicht
Schwärmereien, Gefühlsüberschwang werden, sondern man helfe den Kindern
dazu, diese Erlebnisse innerlich dazu zu verwenden, dass sie zur
Auslösung von Willensentschlüssen und Handlungen hindrängen. Das

ergibt als zweite Forderung aus dem Wesen der Religion: „Setze den
Willen in Erregung und lass die Kinder Taten vollbringen, die gleichartig,

wenn auch nicht gleichbedeutend sind wie die, durch die im
Kinde Ehrfurcht ausgelöst worden war. Indem das Kind die Freude
des Tuns des Guten in sich erlebt, gewinnt es jene Kraftsteigerung,
die als ein Charakteristikum des religiösen Lebens aufgedeckt worden
war.



— 131 —

Doch der moderne Religionsunterricht sucht seine Wege auch
der Natur des Kindes gemäss zu finden. Und da zeigt der neue
Religionsunterricht, dass er fähig ist, die Erkenntnisse der Psychologie
von der Natur des Kindes seiner Arbeit zugrunde zu legen und seinerseits

wichtige Forderungen daraus abzuleiten.
Zunächst: Das Kind ist ein aktives Wesen, das dauernd nach

Selbstbetätigung drängt. Spontan bricht diese Aktivität hervor. Und
das gilt auch für das religiöse Leben des Kindes. Oder ist's noch nötig,
an den jungen Goethe zu erinnern, der sich spontan sogar einen religiösen

Kultus schafft Wer von uns erinnert sich nicht aus seiner eigenen
Kindheit jener Augenblicke, da die Gottheit in unser Leben trat, und
wir ohne Anlehnung an die Vorstellungen der Erwachsenen uns spontan

ein Bildnis von der Gottheit machten. Wie schwer fiel es uns,
mit zunehmender Reife uns von diesem Bilde zu trennen, war es doch
ein spontan von uns selbst geschaffenes Werk. So kann dem
Religionsunterricht vom Kinde aus keine liebere Forderung gestellt werden
als die: „Man fördere auf jede Weise die spontane Aktivität des

Kindes!" Das gilt zunächst für die Denkarbeit, die der religiöse
Prozess in uns auslöst, d. h. also, man zwänge dem Kinde keine
Lehren auf, sei es der Kirche, sei es des anders gerichteten Lehrers,
sondern lasse das Kind sich aus dem Erlebnismaterial seine

Meinung bilden. Das gilt für das Kind von 7 Jahren ebenso
wie für den 18 Jährigen, und man wird überrascht sein, wie
treffsicher das Urteil der Kinder ist, wenn sie nicht durch ängstlich
übergeworfene Scheuklappen daran verhindert sind. Diese Forderung
nach Pflege der spontanen Aktivität gilt aber ebenso für das gefühls-
mässige Verarbeiten der religiös gefärbten Erlebnisse. Hier ist es viel
leichter, denn Gefühle lassen sich nicht aufzwängen. Die Aufgabe hier
ist aber eine besonders wichtige, und es fragt sich, wie das Kind selbsttätig

Gefühlserlebnisse steigern kann. Man zeige ihm, dass es nötig ist,
sich zunächst willig einem Eindruck zu überlassen, sei es einem Bilde,
das in uns Gefühle erzeugt, sei es den Klängen einer erhebenden Musik,
sei es einer kunstvoll dargebotenen Erzählung. Das Kind lerne alles
störende von sich fern halten und schweigend in sich aufnehmen. Es

lerne dann aber auch seine Gefühle in die Hand zu bekommen, positive
nachhaltig zu machen, negative zu überwinden. Die spontane Aktivität

äussert sich aber auch vornehmlich im Willensleben. Für das Kind
muss es zu einer Selbstverständlichkeit werden, dass sich die erlebte
Religion nach aussen hin in selbstgewollten edlen Taten darstellt.
Mannigfaltig sind die Gelegenheiten, die der Lehrer benutzen kann,



— 132 —

um das Kind aus der Sphäre des Wortes in die der Tat zu führen,
nicht zu mindest durch sein eigenes, nimmer müdes Vorangehen in
dieser Richtung. Selber Ernst machen, das ist die Losung für den
Erzieher. So gewinnen wir vom Wesen des Kindes aus den Leitsatz:
Man fördere im Religionsunterricht die spontane Aktivität der Kinder
in intellektueller und emotionaler Richtung, dann erzieht man sie zu
Menschen mit einer selbständigen, innerlich wahrhaftigen Religion.

(Sohluss folgt.)

Die schiefachsige winfceltreue Zylinderprojektion
der schweizerischen Landesvermessung.

Für die Behandlung in Mittelschulen dargestellt von F. R. Scherrer
(Küsnacht bei Zürich).

IL
Um nun die Masszahl der Strecke zu erhalten, die in der

Mercatorprojektion den Meridianbogen AZ (Fig. 4) abbildet,

*
Fig. 4.

0 A P' Q' Z' '

schneiden wir NZ mit der x-Achse in Z\ zerlegen den Bogen
A Z in viele kleine Bogenstücke, dann entspricht jedem Bogen-
element PQ ein Rechteck P' Q'QzPi, dessen Masszahl um so

genauer mit der der Strecke übereinstimmt, die PQ abbildet,
je kleiner das letztere Bogenstück ist. Lässt man die Zahl der
Bogenstücke, in die man AZ zerlegt, ohne Ende wachsen, so
geht die Fläche aller zwischen A At und Z' Zx liegenden Rechtecke

in das zwischen diesen Geraden liegende Flächenstück
über, das unterhalb von der «-Achse und oberhalb von dem
Hyperbelbogen Ax Zx begrenzt wird. Die Masszahl dieser Fläche
stimmt also genau überein mit der Masszahl des Bildes des

Meridianbogens AZ. Die Masszahl des über AP liegenden
Flächenstückes ist offenbar eine Funktion F(x) der Abszisse x
des Punktes Pi. Hat die Strecke P' Q' die Masszahl h, so ergibt
sich aus der Figur

>
A,

"^-'.5s£

••''-'' p \ :';;>.~;
^^^~/>' &
'---.. lr—,_^

¦J-
¦•-..'- *~

"--.


	Neue Wege im Religionsunterricht : 1. Teil

