Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 4

Artikel: Die Ursachen des materialistischen Zeitgeistes und seine Relation zur
Schule : 1. Teil

Autor: Hofstetter, B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788631

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 100 —

schen Apriori giinstig gesinnt. Aber sie schlégt bereits eine Richtung
ein, die sie zu Kant fithren wird. Die pddagogische Richtung, die sich
Arbeitsschule nennt, sieht ihr wesentliches Merkmal nicht mehr in der
Handbetitigung, sondern in dem moglichst selbsttétigen Erwerb
wissenschaftlicher (freilich kindesgemésser) Arbeitsweisen (vgl. den
Aufsatz ,,Zur Kritik des Arbeitsschulgedankens‘ in Heft 9 der Schwei-
zerischen Pidagogischen Zeitschrift 1923), also in dem Erwerb von
Erkenntnisweisen, die den Schiiler befdhigen, Erfahrungen zu sam-
meln. Das aber ist eine Richtung des piddagogischen Denkens, auf die
man den wichtigsten Begriff der Kantischen Erkenntnislehre an-
wenden kann, den Begriff transzendental (Erfahrung ermdglichend).

Wir schauen zuriick. Wie ist’s mit einer Kantischen Padagogik ?
Die Problemstellung ist endlich klar. Die Losung ist angebahnt, aber
noch nicht auf das ganze Gebiet der Erziehung im einzelnen ausge-
dehnt worden. Wenn diese Arbeit einmal zu einem Abschluss gebracht
worden ist — es kann stets nur ein vorldufiger Abschluss sein, der neue
Fragen aufwirft — dann wird man von einer Wissenschaft der Er-
ziehung sprechen konneun, und sie wird ein wichtiges, wenn nicht das
wichtigste Glied einer umfassenden Philosophie sein.

Paul Henkler.

Die Ursachen des materialistischen Zeitgeistes
und seine Relation zur Schule.
Yon Dr. B. Hofstetter.

Die Frage nach den Ursachen des materialistischen Zeitgeistes
steht im innigen Zusammenhang mit dem uralten und doch ewig
neuen Problem iiber den Sinn und Wert des Lebens. Inruhigen Zeiten,
wo alles sich nach seinem gewohnten Gange abwickelt, bereitet die
Frage nach einem Sinn und Wert des Lebens wenig Sorge; sie wird
erst dringend, wenn die Grundlagen des Lebens ins Wanken geraten
und so einen geistigen Notstand bedingen, den wir heute in seiner
vollen Tragweite vor uns nicht nur sehen, sondern auch empfindlich,
der eine etwas mehr, der andere etwas weniger, verspiiren. Man muss
sich zwar hiiten, diesen geistigen Notstand nur als Folge des Krieges
und den damit im Zusammenhange stehenden Revolutionen zu be-
trachten; er reicht weit hinter uns zuriick und ist aus der ganzen
Entwicklung des modernen Lebens hervorgegangen. Dieses hat sich
in verschiedenartige Strome gespalten, die widerstreitende Richtungen
verfolgen und abweichende Wertschédtzungen erfahren. Namentlich
stehen in dieser Hinsicht eine unsichtbare und die sichtbare Welt
sich schroff gegeniiber. Der frithern Zeit galt jene als Grundlage,
wonach sich alle Handlungen des Menschen zu vollziehen hatten,



— 101l —

wiahrend die Neuzeit mehr und mehr den innern Menschen vernach-
lassigte und die sichtbare Welt, also das Ausserliche und dem-
entsprechend das Streben nach den sichtbaren Gliicksgiitern des
Menschen in den Vordergrund stellte. Innerhalb der beiden Haupt-
richtungen zeigten sich weitere Unterschiede und trieben die Menschen
auseinander. Die Uberzeugung des einen erweckte beim andern ein
iiberlegenes, hdmisches Lécheln, eine peinliche Unsicherheit machte
sich geltend und entfernte die Menschheit trotz Vermehrung der
dusseren Beriihrungspunkte (man denke nur an die intimere Fiihlung-
nahme durch die enorme technische und kommerzielle Entwicklung)
innerlich mehr und mehr, so dass das gegenseitige Verstédndnis ver-
loren ging. Tiefgriindigen, philosophisch veranlagten Seelen waren
diese Gefahren schon vor dem Kriege deutlich geworden, und es fehlte
nicht an Bemiihungen, sie abzuwenden. Aber diese Krafte blieben
im Angesichte der scheinbar wunderbaren Kulturhéhe im -Hinter-
grunde und entbehrten der notigen Durchschlagskraft. Der Krieg
und die Umwilzungen, die er im Gefolge hatte, verscharften die
Lage, die Menschheit ist in schwere Konflikte geraten, ja sie
schwebt in der Gefahr eines tiefen moralischen und geistigen Sinkens.
Dieser trostlosen Tatsache gegeniiber besteht die einzige Hoffnung
auf Rettung darin, dass sich die Menschheit zur Uberzeugung
durchringt, es wirken im Leben Kréfte und Michte, die der
menschlichen Meinung iiberlegen sind und die ihr Handeln nach
sichern Zielen leiten. Von den verschiedenen Lebensordnungen, die
den Menschen der Gegenwart umwerben, wirkt am stérksten immer
noch die Religion. Ein Erbe uralter Zeiten, hat sie wihrend des aus-
gehenden Altertums eine herrschende Stellung erlangt; jene Zeit des
politischen Chaos und der moralischen Dekadenz zeigte dem Menschen
mit iiberzeugender Evidenz die Nichtigkeit des gewohnlichen Lebens
und sein eigenes Unvermogen. Diese EKinsicht erfiillte ihn mit tiefer
Sehnsucht nach einem neuen Leben und einer neuen Welt. Ein solches
Leben hat in unserm westlichen Kulturkreise das Christentum aus-
gebildet, das die uns umgebende Welt zu einer niederen herabsetzt
und eine unsichtbare Welt des Glaubens und des Gemiites zur geistigen
Heimat des Menschen erhebt. Es gab dem Leben eine reine Innerlich-
keit, die die Menschen dazu antrieb, sich gegenseitig besser zu verstehen
und inniger miteinander zu fiihlen; es schuf durch seine sittliche Ord-
nung die Grundlage fiir einen tiefempfundenen Lebensernst. Diese
religise Lebensordnung hat durch lange Jahrhunderte die Individuen
und Voélker verbunden, sie hat unzihligen Menschen sowohl eine kraf-
tige Aufriittelung als Ruhe und innern Frieden gebracht. Trotzdem
haben sich gegen dieses Leben viele Zweifel erhoben, und zwar nicht
nur etwa aus blosser Widerspruchslust, sondern aus dem Drange des
Ringens um die volle Wahrheit. Bedenken entstanden zunichst aus
den eingreifenden Veridnderungen, welche seit Beginn der Neuzeit
das Bild der Natur und bald auch das der Geschichte empfing. Das
ganze Reich der Religion erschien von hier aus als zu eng und mit viel
menschlicher Zutat behaftet. So verlor die Religion allméhlich ihre



— 102 —

volle Uberzeugungskraft; sie wurde mehr als ein Erbstiick der Ver-
gangenheit fortgefithrt und erschien vielen als eine reine gesellschaft-
liche Institution. Kine derartige Bewegung hat sich von den obern
Schichten der Gesellschaft immer mehr in die breiten Massen gesenkt
und wird vielfach als selbstversténdlich erachtet. Die Verneinung der
Religion wird sogar oft als Dogma ausgerufen: ,,Mit Gott haben wir
nichts zu tun‘‘, so meinte Engels, der vertraute Freund von Karl Marx.?)
Der Entwicklung dieser Wandlung der Anschauungen miissen wir
nun im folgenden etwas niher treten, um so eher, da der Krieg die
Gedanken vieler auf die Fragen des Geschicks und der Bestimmung
des Menschen, auf die Fragen von Zeit und Ewigkeit gelenkt hat.

Fiir friithere Zeitepochen war es bezeichnend, dass sie herrschende
Weltanschauungen ausprigten, die mehr oder weniger Gemeingut der
ganzen Nation wurden. Es gab gewisse grundlegende und allgemein-
giiltige Durchschnittsanschauungen iiber Gott und Welt, Mensch und
Leben, die in der Volksseele Wurzel fassten und in der gesamten gemein-
samen Lebensauffassung und Lebensfiihrung zum Ausdrucke kamen.
Der klassische Boden einer fast restlos durchgefiihrten Weltanschau-
ungseinheit war das Mittelalter. Der Grundgedanke des mittelalter-
lichen Geisteslebens ist der, dass es nur eine Weltanschauung gibt
und geben darf. So entstand unter der Macht dieser Idee ein festes,
autoritatives System, das von allgemein-giiltigen Grundsitzen aus
das gesamte Leben des Volkes in seinen verschiedenen Erscheinungs-
formen regelte. Toleranz gab es in diesem Systeme nicht, Kirche und
Obrigkeit wachten eifersiichtig iiber ihre Unverletzlichkeit. Das
System ist streng autoritativ, denn der einzelne darf ihm gegeniiber
nicht frei und kritisch auftreten, sondern hat sich widerspruchslos
unterzuordnen. Es gab auf der einen Seite nur goéttlich' beglaubigte
Autoritaten, die vorzuschreiben hatten, wie gelebt und gedacht
werden miisse, auf der andern Seite nur Untertanen, die diesen Vor-
schriften unbedingten Gehorsam zu leisten hatten. So war denn die
Einheitlichkeit der mittelalterlichen Weltanschauung eine erzwungene
und ihr Bestand konnte deshalb kein dauernder sein. Aus der Ver-
kirchlichung des Weltlichen wurde immer mehr eine Verweltlichung
der Kirche, und wer die Geschichte jener Zeitperiode durchgeht,
begegnet auf Schritt und Tritt religiosen und weltlichen Emanzi-
pationsbestrebungen; besonders im spéitern Mittelalter hduften sich
die Tendenzen, die Kirche von der Welt und die Welt von der Kirche
zu befreien. Einen volligen Bruch mit dem bisherigen herrschenden
System bedeuteten die beiden Ereignisse, die uns aus der Geschichte
unter den Namen Renaissance und Reformation bekannt sind, die
erstere Bewegung sich als Ziel setzend Kunst und Wissenschaft,
Wirtschaftsleben und Politik selbstéindig zu gestalten, die zweite,
wenigstens in ihren Anféingen, um die Kirche von den weltlichen
Beimengungen zu sdubern. Eine vollig neue, den Prinzipien und Me-
thoden des Mittelalters immer schroffer und bestimmter entgegen-

1) Rudolf Eucken, ,Der Sinn und Wert des Lebens“. Verlag von Quelle &
Meyer in Leipzig, 1921. :




— 108 —

tretende Wissenschaft beginnt sich nun zu entwickeln. Dem Supra-
naturalismus tritt die Empirie, die Erfahrung und die Exaktheit
vor allem der Naturwissenschaft gegeniiber, der Autoritédtsforderung
das Selbstbewusstsein des Individuums, der Toleranzgedanke, der
Ruf nach Glaubensfreiheit. Es ist nicht leicht, das neue Geistesleben
in einheitlicher Weise nach seinen innersten Motiven und Tendenzen
zu charakterisieren. Dazu ist es zu vielseitig und von widerspruchs-
vollen Stromungen durchkreuzt. Dagegen lisst sich doch als Grund-
zug folgendes herausschélen: Das Bestreben, die Welt aus sich selbst,
aus ,,innen heraus‘‘ zu erkldren und das Material dazu nicht aus Bibel,
Dogma und antiker Philosophie, sondern aus den Vernunftideen und
logischen Kriften des Geistes und den erfahrungsmaéssigen Tatsachen
der Wissenschaft zu erheben. Vernunft und Erfahrung wurden durch
das Aufkommen einer kritischen Geschichtsforschung auch an die
Bibel als Richtschnur angelegt und demgemiss die Begriffe des
Wunders, der Offenbarung, Weissagung usw. bedeutend eingeschrinkt,
bis schliesslich von radikalen Geistern die dussersten Konsequenzen
in der Behauptung rein menschlicher Entstehung der biblischen
Schriften und der darin enthaltenen Erzihlungen und Lehren gezogen
wurden. Wir konnen sehen, dass so auf dem Boden der sogenannten
Aufklirung gerade das umgekehrte Bild des Mittelalters entstand.
Hatte das Mittelalter die gesamte Kultur und Wissenschaft ver-
kirchlicht, so gelang es der Aufklirung schliesslich, die Kirche vollig zu
naturalisieren und zu verweltlichen. Diese ganze Entwicklung der
Dinge zeigt, dass sich der neue Geist immer energischer gegen Christen-
tum und Kirche und zwar sowohl gegen die katholische, wie gegen die
protestantische Orthodoxie wandte.

Woher kommt das, und wer trigt die Schuld daran? Eine schwie-
rige Frage! Auf jeden Fall kann man doch annehmen, dass es nicht
notwendig so kommen musste. Es wire sehr wohl denkbar gewesen,
dass zwischen Christentum einerseits und der neuen Wissenschaft
anderseits ein allgemeiner Zustand gegenseitiger Achtung, Verstin-
digung entstand. Es musste nicht so sein, dass christliche und philo-
sophische Weltanschauung, religioses und naturwissenschaftliches
Denken, biblische Gléubigkeit und historische Kritik in unverséhn-
lichen Gegensatz zueinander traten, denn gerade die Bahnbrecher
der neuen Methode, Minner wie Kopernikus, Kepler, Galilei, Newton
usw., die eine Leuchte der Wissenschaft bilden, dachten personlich
gar nicht daran, das Christentum zu bekdampfen; man kann eben dem
modernen Geistesleben und der Wissenschaft geben, was ihnen gebiihrt
und dabei doch ein glaubiger Christ sein. Man kann in Glaubenssachen,
Supranaturalist, d. h. Bekenner zum Ubersinnlichen, zum Offen-
barungsglauben, in Sachen der empirischen, d. h. erfahrungsmaéssigen,
auf sichtbaren Experimenten beruhenden Wissenschaft Mann der
Kritik und des sogenannten Kausalnexus, d. h. des Verhéaltnisses von
Ursache und Wirkung sein. Das ist uns besonders seit Kant und
Schleiermacher sehr deutlich geworden. In seinem Werke , Kritik
der reinen Vernunft“ setzte Kant fiir alle Zeiten dem menschlichen



— 104 —

Erkenntnisvermoégen scharfe, uniiberwindliche Grenzen und sein
Sittengesetz, der kategorische Imperativ, das Urgesetz der Pilicht-
erfiilllung bestitigt die Berechtigung des Supranaturalismus als Wissen-
schaft und bildet so eine Briicke, um unser wissenschaftliches Denken
mit dem Christentum auszuséhnen. Woher doch die sittliche For-
derung, sagt Kant, diese ritselhafte Stimme, die mich auffordert,
unbedingt das Gute .zu tun und das Bose zu meiden, die mir ohne
Riicksicht auf alle dussern Verhiltnisse befiehlt, meine Pflicht und
Schuldigkeit zu tun, woher nur diese Stimme? Aus der natiirlichen
Weltordnung niemals, — denn mein natiirliches Dasein, mein Leben,
muss unter Umstdnden hingeopfert werden. Darum ist das, was in der
Forderung der Pilichterfiillung sich unbedingte Achtung verschafft,
nichts anderes als meine eigene, meine bessere, iibernatiirliche gottliche
Wesenheit, wir konnen auch sagen : meine mit dem Willen der hchsten
Gottheit sich eins wissende Seele. In der Gewissensstimme schliessen
sich Gott und Mensch zur Einheit zusammen. — Warum also kehren
wir zur vorhin gestellten Schuldfrage zuriick, sind im Laufe der
geschichtlichen Entwicklung christliche und philosophische Welt-
anschauung, religioses und naturwissenschaftliches Denken, biblische
Glaubigkeit und historische Kritik in beinahe unversohnlichen Gegen-
satz zueinander getreten? Die Schuld an dieser Entwicklung tragen
beide, nimlich die Kirche und das neue Geistesleben. Die Schuld
der Kirche, und zwar keineswegs etwa bloss der katholischen, sondern
auch der reformatorisch-protestantischen beruht darin, dass sie sich
lange Zeit grundsitzlich gegen die neue Wissenschaft abschloss,
dieselbe weit iiber das berechtigte Mass hinaus angriff und ihre Ver-
treter teilweise mit dusseren Gewaltmitteln zum Schweigen gebracht
oder verfolgt hat. Die Calvinisten haben an Michael Servet, dem
franzosischen Arzte, um kein Haar anders und besser gehandelt als
Rom an Giordano Bruno. Beide starben als Ketzer auf dem Scheiter-
haufen, der eine auf einem katholischen, der andere auf einem refor-
mierten. Und Galilei ist beim Papste nicht viel schlechter gefahren
als Kepler bei den wiirttembergischen Lutheranern. Melanchthon
hat in seiner Physik das Kopernikanische Weltbild als gottlos ver-
urteilt und abgelehnt. Die protestantische Dogmatik des 17. Jahr-.
hunderts hat dasselbe getan. Bei Rom standen Kopernikus und seine
Fortsetzer sogar bis ins 19. Jahrhundert hinein auf dem Index.?)
Das ist die Schuld der Kirchen, die im Namen des Glaubens wissen-
schaftliche Wahrheiten abwiesen. Dadurch entfremdeten sie sich
naturgemiss das neuaufstrebende Geistesleben und traten in Gegen-
satz zum Zeitbewusstsein. Auf diese Weise kamen die wertvollen
religiosen Giiter in Misskredit, und viele gewannen den Eindruck,
dass schliesslich unter den Hammerschléigen der neuen Wissenschaft
und Kritik von ihnen nichts mehr iibrig bleibe. Anderseits tragt die
Schuld daran die radikale naturalistische Stimmung, die von der
Renaissance her dem neuen Geistesleben innewohnte, das Bestreben,

1)y A.Hunzinger, ,Das Christentum im Weltanschauﬁngskainpfe der Gegen-
wart“, Verlag von Quelle ‘& Meyer in Leipzig, Sammlung: Wissenschaft und Bildung.




— 106 —

sich von allen Autoritéiten loszureissen und an Stelle des Geschichtlich-
Gewordenen und Weiterzubildenden aus dem Armel geschiittelte
Systeme zu setzen. Noch ehe man sich der Tragweite und der
Grenzen der neuen Ergebnisse bewusst war, ging man hastig daran,
aus ihnen Weltanschauungen zu konstruieren. Diesem grenz-
ilberschreitenden Sturm und Drang und diesem ungeschichtlichen
Sinn zahlreicher Aufklérer fehlte es durchaus an der Féhigkeit, das
Neue in der rechten Weise mit dem Geschichtlich-Gewordenen zu
verkniipfen. So entstand auf der einen Seite ein Rationalismus,
dem die Vernunft das alleinige und unbeschrénkte Mass aller Dinge
war, und der sich verwegen iiber Geschichte und Erfahrung hinweg-
setzte; auf der andern Seite aber ein Naturalismus und Materialismus,
der mit der neuen und dabei doch sehr unvollkommenen naturwissen-
schaftlichen Methode die ganze Wirklichkeit, auch das geistige Leben,
glaubte erkliren zu kénnen. Uberall kam es durch solche Grenziiber-
schreitungen, die auch in der historischen Kritik eine gewaltige Rolle
spielten, zu einem Radikalismus der Weltanschauung, gegen den die
gemissigten Geister und vor allem die kirchliche Theologie Stellung
nehmen mussten, weil eine positive Auseinandersetzung unmoglich
war. Der Naturalismus, der alles in der Welt, auch das geistige Leben,
zu einem mechanischen Naturprodukt stempelt, drang auf dem Wege
von England iiber Frankreich in seiner radikalen Gestalt, dem
Materialismus und Atheismus in Deutschland ein und wurde hier,
trotz Goethe, Schiller und dem deutschen Idealismus mit Kant,
Fichte, Schelling und Hegel, begiinstigt durch die michtig aufstre-
bende Naturwissenschaft, gegen die Mitte des 19. Jahrhunderts sess-
haft und bildet noch immer eine der stirksten antichristlichen
Stromungen der Gegenwart. Ludwig Biichners Werk , Kraft und
Stoff‘ und Hickels ,,Weltritsel“ bilden das klassische Buch, die Bibel
des Materialismus.

Es wird darin versucht, die gesamte Welt in allen ihren Erschei-
nungen auf den Gebieten der anorganischen, der organischen und der
psychischen Welt restlos aus kausal-mechanischen Bewegungs-
vorgéngen des Korperlichen oder Stofflichen, also der Materie, zu
erkliren. Das Seelenleben ist weiter nichts als eine gewisse Ausserung,
Verrichtung des Nervensystems und speziell unser menschliches
Denken weiter nichts als eine durch gewisse Molekiilbewegungen
unseres Gehirns hervorgebrachte Titigkeit der Materie. Oder wie
Biichner sagt: ,,Das Denken ist eine Titigkeit oder Bewegung oder
Verrichtung der im Gehirn in bestimmter Weise zusammengeord-
neten Stoffe und Stoffverbindungen.” , Denken kann und muss als
eine Form der allgemeinen Naturbewegung angesehen werden, welche
der Substanz der zentralen Nervenelemente ebenso charakteristisch
ist, wie die Bewegung der Zusammenziehung der Muskelsubstanz
oder die Bewegung des Lichtes dem Weltéther oder die Erscheinung
des Magnetismus dem Magneten.” Logischerweise sollten demnach
alle Materialisten tabula rasa mit Religion und Sittlichkeit machen.
Aber dazu konnen sie sich nicht entschliessen. Dagegen straubt sich



— 106 —

ihr Herz, ihre Vernunft, ihr Gewissen. Darum tragen sie alle so etwas
wie eine neue Religion und Ethik vor, die im Grunde genommen keine
Existenzberechtigung hat. Gerade in diesem Bestreben zeigt sich
aber die Unverwiistlichkeit und Unzerstorbarkeit der religiésen und
sittlichen Ideen. In ihnen lebt eine Wirklichkeit hochster Art, die
ilber das bloss Natiirliche himmelhoch erhaben ist und sich immer
wieder siegreich durch die Natur hindurchbricht. Hier zeigt es sich,
dass der menschliche Geist in seiner Tiefe ewige Krifte und Gesetze
birgt, die nicht der Natur entstammen, sondern vielmehr gegen die
Natur sich als héchste Normen behaupten. Uber der Natur erhebt sich
das Reich des Geistes, das durch keine exakte Forschung gemessen
und berechnet werden kann. In seiner zur damaligen Zeit ungeheures -
Aufsehen erregenden Rede iiber ,,die Grenzen des Naturerkennens‘
gibt der Berliner Universitdtsprofessor Dubois-Reymond, einer der
beriihmtesten Naturforscher, zu, dass die wissenschaftliche Methode
nicht zur Erkldrung aller Vorginge ausreiche, ja er ging so weit, zu
behaupten, dass sie einige nie ausreichend werde erkldren konnen.
Er liess zwei unenthiillbare Geheimnisse der wirklichen Welt zu:
Die Unerklérlichkeit vom Ursprung der Bewegung und des Denkens,
die Entstehung organischen Lebens; denn mechahische Tatigkeit
kann den Stoff immer nur mechanisch bewegen; wie sie in ihm Be-
wusstsein, einen seelisch-geistigen Vorgang erzeugt oder nur auslost,
bleibt ein Ratsel. Nicht mehr als im Verstehen von Kraft und Materie
hat im Herleiten geistiger Vorgénge aus materiellen Bedingungen die
Menschheit seit zweitausend Jahren, trotz allen Entdeckungen der
Naturwissenschaft einen wesentlichen Fortschritt gemacht. Sie wird
es nie. Unser Naturerkennen ist eingeschlossen zwischen den beiden
Grenzen, welche die Unfahigkeit, einerseits Materie und Kraft zu
verstehen, anderseits geistige Vorginge aus materiellen Bedingungen
herzuleiten, ihm ewig steckt. Uber diese Grenzen hinaus kann der
Naturforscher nicht und wird es niemals koénnen. Ignoramus et
Ignorabimus. : Fiir dieses Bekenntnis hat sich der grosse Gelehrte von
Haeckel den Vorwurf gefallen lassen. miissen, er sei éin Mitglied der
Reaktiondren, der ,,Schwarzen Internationale. Aber trotz der
Spanne Zeit und den gewaltigen technischen Fortschritten, die nun
zwischen dem Ausspruche Dubois-Reymonds und uns liegen, bricht
sich heute immer mehr die Anschauung von der Unzulénglichkeit der
Wissenschaft in seelischgeistigen Dingen Bahn. So schrieb die
Neue Ziircher Zeitung® (gewiss kein reaktionires Blatt) unterm
8. Januar 1922 in einem mit ,,Naturwissenschaften‘‘ betitelten Artikel
folgendes: ‘

~,,Zahlreicher werden die Biicher, in denen Fachbiologen sich los-
sagen von der mechanistischen Auffassung der Natur und des Lebens
und einer Gedankenwelt mit weit demiitigerem Charakter ihre Liebe
und Gefolgschaft erkldaren. Verabschiedet wird die Hoffnung, dass
der Tag iiber der Erde leuchten werde, an welchem das Geschehen der
organismischen Welt sich als ein verwickelter Sonderfall physi-
kalischer Gesetzmissigkeit offenbaren werde, und erkannt wird die



— 107 —

Tauschung, die in der Hoffnung auf dieses Ende bestanden hat. Zwar
liegt die Enttéuschung iiber die Unvollendbarkeit eines Weges, den
man mit grossten Erwartungen angetreten, vorldufig noch wie eine
Depression auf den Gemiitern. Sie hilt die Forscher von der werk-
tatigen Arbeit ein wenig ab, wirft sie aus der Betriebsamkeit der
Realienforschung in die Kontemplation und Spekulation. Nichts-
destoweniger wichst dem Menschen aus dieser Wendung zur An-
erkennung der metaphysischen Elemente des Lebens eine neue Art
Stérke zu, und diese Energie, aus der Selbstreinigung der Geister

geboren, kommt letzten Endes auch den Wissenschaften zugute.
(Schluss folgt.)

Die schiefachsige winkeltreue Zylinderprojektion
der schweizerischen Landesvermessung.l)

Fir die Behandlung in Mittelschulen dargestellt von F. R. Scherrer

~ (Kisnacht bei Zirich).

Die Landesvermessung und die Kartographie liefern Stoff
zu einer Reihe von Aufgaben, die nicht nur mathematisch in-
teressant, sondern zufolge ihrer Bedeutung fiir die Kultur ge-
eignet sind, die Aufmerksamkeit auch solcher Schiiler zu fesseln,
die keine Vorliebe fiir die Mathematik haben.

In allen Mittelschulen wird man sich im mathematischen
Unterricht auf die Besprechung der wichtigsten Kartenprojektionen
beschrinken miissen, zu denen wohl in erster Linie die Pro-
jektionsmethoden gehoren, die im eigenen Lande zur Anwendung
gelangen.

Die offiziellen schweizerischen Kartenwerke wurden bisher
nach der Bonneschen Projektionsmethode entworfen, so benannt
nach dem franzosischen Ingenieur Rigobert Bonne, der von
1727 bis 1795 gelebt und diese Projektion zwar nicht erfunden,
aber empfohlen und auch selbst verwendet hat. Auf der Dufour-
karte im Massstab 1:100,000 wurde sie analog wie in Frank-
reich als modifizierte Flamsteedsche Projektion bezeichnet. Das
Kartenbild wird nach dieser Projektionsmethode folgendermassen
hergestellt:

Man wihlt im Innern des darzustellenden Landes als Karten-
mittelpunkt einen Punkt M, dessen geographische Koordinaten
mit grosser Genauigkeit bestimmt werden koénnen. (Bei uns ist
das ein Punkt im Keller der alten Sternwarte in Bern, die jetzt

1) Vortrag, gehalten zu Bern am 7. Oktober 1923 in der Versammlung des
Vereins schweizerischer Mathematiklehrer.



	Die Ursachen des materialistischen Zeitgeistes und seine Relation zur Schule : 1. Teil

