
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 4

Artikel: Die Ursachen des materialistischen Zeitgeistes und seine Relation zur
Schule : 1. Teil

Autor: Hofstetter, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 100 —

Bchen Apriori günstig gesinnt. Aber sie schlägt bereits eine Richtung
ein, die sie zu Kant führen wird. Die pädagogische Richtung, die sich
Arbeitsschule nennt, sieht ihr wesentliches Merkmal nicht mehr in der

Handbetätigung, sondern in dem möglichst selbsttätigen Erwerb
wissenschaftlicher (freilich kindesgemässer) Arbeitsweisen (vgl. den
Aufsatz „Zur Kritik des Arbeitsschulgedankens" in Heft 9 der
Schweizerischen Pädagogischen Zeitschrift 1923), also in dem Erwerb von
Erkenntnisweisen, die den Schüler befähigen, Erfahrungen zu
sammeln. Das aber ist eine Richtung des pädagogischen Denkens, auf die

man den wichtigsten Begriff der Kantischen Erkenntnislehre
anwenden kann, den Begriff transzendental (Erfahrung ermöglichend).

Wir schauen zurück. Wie ist's mit einer Kantischen Pädagogik?
Die Problemstellung ist endlich klar. Die Lösung ist angebahnt, aber
noch nicht auf das ganze Gebiet der Erziehung im einzelnen ausgedehnt

worden. Wenn diese Arbeit einmal zu einem Abschluss gebracht
worden ist —es kann stets nur ein vorläufiger Abschluss sein, der neue
Fragen aufwirft — dann wird man von einer Wissenschaft der
Erziehung sprechen können, und sie wird ein wichtiges, wenn nicht das

wichtigste Glied einer umfassenden Phüosophie sein.
Paul Henkler.

Die Ursachen des materialistischen Zeitgeistes
und seine Relation zur Schule.

Von Dr. B.Hofstetter.
Die Frage nach den Ursachen des materialistischen Zeitgeistes

steht im innigen Zusammenhang mit dem uralten und doch ewig
neuen Problem über den Sinn und Wert des Lebens. In ruhigen Zeiten,
wo alles sich nach seinem gewohnten Gange abwickelt, bereitet die
Frage nach einem Sinn und Wert des Lebens wenig Sorge; sie wird
erst dringend, wenn die Grundlagen des Lebens ins Wanken geraten
und so einen geistigen Notstand bedingen, den wir heute in seiner
vollen Tragweite vor uns nicht nur sehen, sondern auch empfindlich,
der eine etwas mehr, der andere etwas weniger, verspüren. Man muss
sich zwar hüten, diesen geistigen Notstand nur als Folge des Krieges
und den damit im Zusammenhange stehenden Revolutionen zu
betrachten; er reicht weit hinter uns zurück und ist aus der ganzen
Entwicklung des modernen Lebens hervorgegangen. Dieses hat sich
in verschiedenartige Ströme gespalten, die widerstreitende Richtungen
verfolgen und abweichende Wertschätzungen erfahren. Namentlich
stehen in dieser Hinsicht eine unsichtbare und die sichtbare Welt
sich schroff gegenüber. Der frühern Zeit galt jene als Grundlage,
wonach sich alle Handlungen des Menschen zu vollziehen hatten,



— 101 —

während die Neuzeit mehr und mehr den innern Menschen vernachlässigte

und die sichtbare Welt, also das Äusserliche und
dementsprechend das Streben nach den sichtbaren Glücksgütern des
Menschen in den Vordergrund stellte. Innerhalb der beiden
Hauptrichtungen zeigten sich weitere Unterschiede und trieben die Menschen
auseinander. Die Überzeugung des einen erweckte beim andern ein
überlegenes, hämisches Lächeln, eine peinliche Unsicherheit machte
sich geltend und entfernte die Menschheit trotz Vermehrung der
äusseren Berührungspunkte (man denke nur an die intimere Fühlungnahme

durch die enorme technische und kommerzielle Entwicklung)
innerlich mehr und mehr, so dass das gegenseitige Verständnis
verloren ging. Tiefgründigen, philosophisch veranlagten Seelen waren
diese Gefahren schon vor dem Kriege deutlich geworden, und es fehlte
nicht an Bemühungen, sie abzuwenden. Aber diese Kräfte blieben
im Angesichte der scheinbar wunderbaren Kulturhöhe im Hintergrunde

und entbehrten der nötigen Durchschlagskraft. Der Krieg
und die Umwälzungen, die er im Gefolge hatte, verschärften die
Lage, die Menschheit ist in schwere Konflikte geraten, ja sie
schwebt in der Gefahr eines tiefen moralischen und geistigen Sinkens.
Dieser trostlosen Tatsache gegenüber besteht die einzige Hoffnung
auf Rettung darin, dass sich die Menschheit zur Überzeugung
durchringt, es wirken im Leben Kräfte und Mächte, die der
menschlichen Meinung überlegen sind und die ihr Handeln nach
sichern Zielen leiten. Von den verschiedenen Lebensordnungen, die
den Menschen der Gegenwart umwerben, wirkt am stärksten immer
noch die Religion. Ein Erbe uralter Zeiten, hat sie während des
ausgehenden Altertums eine herrschende Stellung erlangt; jene Zeit des
politischen Chaos und der moralischen Dekadenz zeigte dem Menschen
mit überzeugender Evidenz die Nichtigkeit des gewöhnlichen Lebens
und sein eigenes Unvermögen. Diese Einsicht erfüllte ihn mit tiefer
Sehnsucht nach einem neuen Leben und einer neuen Welt. Ein solches
Leben hat in unserm westlichen Kulturkreise das Christentum
ausgebildet, das die uns umgebende Welt zu einer niederen herabsetzt
und eine unsichtbare Welt des Glaubens und des Gemütes zur geistigen
Heimat des Menschen erhebt. Es gab dem Leben eine reine Innerlichkeit,

die die Menschen dazu antrieb, sich gegenseitig besser zu verstehen
und inniger miteinander zu fühlen; es schuf durch seine sittliche
Ordnung die Grundlage für einen tiefempfundenen Lebensernst. Diese
religiöse Lebensordnung hat durch lange Jahrhunderte die Individuen
und Völker verbunden, sie hat unzähligen Menschen sowohl eine kräftige

Aufrüttelung als Ruhe und innern Frieden gebracht. Trotzdem
haben sich gegen dieses Leben viele Zweifel erhoben, und zwar nicht
nur etwa aus blosser Widerspruchslust, sondern aus dem Drange des
Ringens um die volle Wahrheit. Bedenken entstanden zunächst aus
den eingreifenden Veränderungen, welche seit Beginn der Neuzeit
das Bild der Natur und bald auch das der Geschichte empfing. Das
ganze Reich der Religion erschien von hier aus als zu eng und mit viel
menschlicher Zutat behaftet. So verlor die Religion allmählich ihrç



— 102 —

volle Überzeugungskraft; sie wurde mehr als ein Erbstück der
Vergangenheit fortgeführt und erschien vielen als eine reine gesellschaftliche

Institution. Eine derartige Bewegung hat sich von den obern
Schichten der Gesellschaft immer mehr in die breiten Massen gesenkt
und wird vielfach als selbstverständlich erachtet. Die Verneinung der
Religion wird sogar oft als Dogma ausgerufen: „Mit Gott haben wir
nichts zu tun", so meinte Engels, der vertraute Freund von Karl Marx.1)
Der Entwicklung dieser Wandlung der Anschauungen müssen wir
nun im folgenden etwas näher treten, um so eher, da der Krieg die
Gedanken vieler auf die Fragen des Geschicks und der Bestimmung
des Menschen, auf die Fragen von Zeit und Ewigkeit gelenkt hat.

Für frühere Zeitepochen war es bezeichnend, dass sie herrschende
Weltanschauungen ausprägten, die mehr oder weniger Gemeingut der
ganzen Nation wurden. Es gab gewisse grundlegende und allgemeingültige

Durchschnittsanschauungen über Gott und Welt, Mensch und
Leben, die in der Volksseele Wurzel fassten und in der gesamten gemeinsamen

Lebensauffassung und Lebensführung zum Ausdrucke kamen.
Der klassische Boden einer fast restlos durchgeführten Weltanschauungseinheit

war das Mittelalter. Der Grundgedanke des mittelalterlichen

Geisteslebens ist der, dass es nur eine Weltanschauung gibt
und geben darf. So entstand unter der Macht dieser Idee ein festes,
autoritatives System, das von allgemein-gültigen Grundsätzen aus
das gesamte Leben des Volkes in seinen verschiedenen Erscheinungsformen

regelte. Toleranz gab es in diesem Systeme nicht, Kirche und
Obrigkeit wachten eifersüchtig über ihre Unverletzhchkeit. Das
System ist streng autoritativ, denn der einzelne darf ihm gegenüber
nicht frei und kritisch auftreten, sondern hat sich widerspruchslos
unterzuordnen. Es gab auf der einen Seite nur göttlich beglaubigte
Autoritäten, die vorzuschreiben hatten, wie gelebt und gedacht
werden müsse, auf der andern Seite nur Untertanen, die diesen
Vorschriften unbedingten Gehorsam zu leisten hatten. So war denn die
Einheitlichkeit der mittelalterlichen Weltanschauung eine erzwungene
und ihr Bestand konnte deshalb kein dauernder sein. Aus der Ver-
kirchlichung des Weltlichen wurde immer mehr eine Verweltlichung
der Kirche, und wer die Geschichte jener Zeitperiode durchgeht,
begegnet auf Schritt und Tritt religiösen und weltlichen
Emanzipationsbestrebungen; besonders im spätem Mittelalter häuften sich
die Tendenzen, die Kirche von der Welt und die Welt von der Kirche
zu befreien. Einen völligen Bruch mit dem bisherigen herrschenden
System bedeuteten die beiden Ereignisse, die uns aus der Geschichte
unter den Namen Renaissance und Reformation bekannt sind, die
erstere Bewegung sich als Ziel setzend Kunst und Wissenschaft,
Wirtschaftsleben und Politik selbständig zu gestalten, die zweite,
wenigstens in ihren Anfängen, um die Kirche von den weltlichen
Beimengungen zu säubern. Eine völlig neue, den Prinzipien und
Methoden des Mittelalters immer schroffer und bestimmter entgegen-

x) Rudolf Eucken, „Der Sinn und "Wert des Lebens". Verlag von Quelle &•

Meyer in Leipzig, 1921.



— 103 —

tretende Wissenschaft beginnt sich nun zu entwickeln. Dem Supra-
naturalismus tritt die Empirie, die Erfahrung und die Exaktheit
vor allem der Naturwissenschaft gegenüber, der Autoritätsforderung
das Selbstbewusstsein des Individuums, der Toleranzgedanke, der
Ruf nach Glaubensfreiheit. Es ist nicht leicht, das neue Geistesleben
in einheitlicher Weise nach seinen innersten Motiven und Tendenzen
zu charakterisieren. Dazu ist es zu vielseitig und von widerspruchsvollen

Strömungen durchkreuzt. Dagegen lässt sich doch als Grundzug

folgendes herausschälen: Das Bestreben, die Welt aus sich selbst,
aus „innen heraus" zu erklären und das Material dazu nicht aus Bibel,
Dogma und antiker Philosophie, sondern aus den Vernunftideen und
logischen Kräften des Geistes und den erfahrungsmässigen Tatsachen
der Wissenschaft zu erheben. Vernunft und Erfahrung wurden durch
das Aufkommen einer kritischen Geschichtsforschung auch an die
Bibel als Richtschnur angelegt und demgemäss die Begriffe des
Wunders, der Offenbarung, Weissagung usw. bedeutend eingeschränkt,
bis schliesslich von radikalen Geistern die äussersten Konsequenzen
in der Behauptung rein menschlicher Entstehung der biblischen
Schriften und der darin enthaltenen Erzählungen und Lehren gezogen
wurden. Wir können sehen, dass so auf dem Boden der sogenannten
Aufklärung gerade das umgekehrte Bild des Mittelalters entstand.
Hatte das Mittelalter die gesamte Kultur und Wissenschaft ver-
kirchlicht. so gelang es der Aufklärung schliesslich, die Kirche völlig zu
naturalisieren und zu verweltlichen. Diese ganze Entwicklung der
Dinge zeigt, dass sich der neue Geist immer energischer gegen Christentum

und Kirche und zwar sowohl gegen die katholische, wie gegen die
protestantische Orthodoxie wandte.

Woher kommt das, und wer trägt die Schuld daran? Eine schwierige

Frage! Auf jeden Fall kann man doch annehmen, dass es nicht
notwendig so kommen musste. Es wäre sehr wohl denkbar gewesen,
dass zwischen Christentum einerseits und der neuen Wissenschaft
anderseits ein allgemeiner Zustand gegenseitiger Achtung, Verständigung

entstand. Es musste nicht so sein, dass christliche und
philosophische Weltanschauung, religiöses und naturwissenschaftliches
Denken, biblische Gläubigkeit und historische Kritik in unversöhnlichen

Gegensatz zueinander traten, denn gerade die Bahnbrecher
der neuen Methode, Männer wie Kopernikus, Kepler, Galilei, Newton
usw., die eine Leuchte der Wissenschaft bilden, dachten persönlich
gar nicht daran, das Christentum zu bekämpfen; man kann eben dem
modernen Geistesleben und der Wissenschaft geben, was ihnen gebührt
und dabei doch ein gläubiger Christ sein. Man kann in Glaubenssachen,
Supranaturalist, d. h. Bekenner zum Übersinnlichen, zum
Offenbarungsglauben, in Sachen der empirischen, d. h. erfahrungsmässigen,
auf sichtbaren Experimenten beruhenden Wissenschaft Mann der
Kritik und des sogenannten Kausalnexus, d. h. des Verhältnisses von
Ursache und Wirkung sein. Das ist uns besonders seit Kant und
Schleiermacher sehr deutlich geworden. In seinem Werke „Kritik
der reinen Vernunft" setzte Kant für alle Zeiten dem menschlichen



— 104 —

Erkenntnisvermögen scharfe, unüberwindliche Grenzen und sein
Sittengesetz, der kategorische Imperativ, das Urgesetz der
Pflichterfüllung bestätigt die Berechtigung des Supranaturalismus als Wissenschaft

und bildet so eine Brücke, um unser wissenschaftliches Denken
mit dem Christentum auszusöhnen. Woher doch die sittliche
Forderung, sagt Kant, diese rätselhafte Stimme, die mich auffordert,
unbedingt das Gute zu tun und das Böse zu meiden, die mir ohne
Rücksicht auf alle äussern Verhältnisse befiehlt, meine Pflicht und
Schuldigkeit zu tun, woher nur diese Stimme? Aus der natürlichen
Weltordnung niemals, — denn mein natürliches Dasein, mein Leben,
muss unter Umständen hingeopfert werden. Darum ist das, was in der
Forderung der Pflichterfüllung sich unbedingte Achtung verschafft,
nichts anderes als meine eigene, meine bessere, übernatürliche göttliche
Wesenheit, wir können auch sagen : meine mit dem Willen der höchsten
Gottheit sich eins wissende Seele. In der Gewissensstimme schliessen
sich Gott und Mensch zur Einheit zusammen. — Warum also kehren
wir zur vorhin gestellten Schuldfrage zurück, sind im Laufe der
geschichtlichen Entwicklung christliche und philosophische
Weltanschauung, religiöses und naturwissenschaftliches Denken, biblische
Gläubigkeit und historische Kritik in beinahe unversöhnlichen Gegensatz

zueinander getreten? Die Schuld an dieser Entwicklung tragen
beide, nämlich che Kirche und das neue Geistesleben. Die Schuld
der Kirche, und zwar keineswegs etwa bloss der katholischen, sondern
auch der reformatorisch-protestantischen beruht darin, dass sie sich
lange Zeit grundsätzlich gegen die neue Wissenschaft abschloss,
dieselbe weit über das berechtigte Mass hinaus angriff und ihre
Vertreter teilweise mit äusseren Gewaltmitteln zum Schweigen gebracht
oder verfolgt hat. Die Calvinisten haben an Michael Servet, dem
französischen Arzte, um kein Haar anders und besser gehandelt als
Rom an Giordano Bruno. Beide starben als Ketzer auf dem Scheiterhaufen,

der eine auf einem katholischen, der andere auf einem
reformierten. Und Galilei ist beim Papste nicht viel schlechter gefahren
als Kepler bei den württembergischen Lutheranern. Melanchthon
hat in seiner Physik das Kopernikanische Weltbild als gottlos
verurteilt und abgelehnt. Die protestantische Dogmatik des 17.
Jahrhunderts hat dasselbe getan. Bei Rom standen Kopernikus und seine
Fortsetzer sogar bis ins 19. Jahrhundert hinein auf dem Index.1)
Das ist die Schuld der Kirchen, die im Namen des Glaubens
wissenschaftliche Wahrheiten abwiesen. Dadurch entfremdeten sie sich
naturgemäss das neuaufstrebende Geistesleben und traten in Gegensatz

zum Zeitbewusstsein. Auf diese Weise kamen die wertvollen
religiösen Güter in Misskredit, und viele gewannen den Eindruck,
dass schliesslich unter den Hammerschlägen der neuen Wissenschaft
und Kritik von ihnen nichts mehr übrig bleibe. Anderseits trägt die
Schuld daran die radikale naturalistische Stimmung, die von der
Renaissance her dem neuen Geistesleben innewohnte, das Bestreben,

*) À. Hunzinger, „Das Christentum im "Weltanschauungskampfe der Gegenwart".

Verlag von Quelle & Meyer in Leipzig. Sammlung: Wissenschaft und Bildung.



— 105 —

sich von allen Autoritäten loszureissen und an Stelle des Geschichtlich-
Gewordenen und Weiterzubildenden aus dem Ärmel geschüttelte
Systeme zu setzen. Noch ehe man sich der Tragweite und der
Grenzen der neuen Ergebnisse bewusst war, ging man hastig daran,
aus ihnen Weltanschauungen zu konstruieren. Diesem
grenzüberschreitenden Sturm und Drang und diesem ungeschichtlichen
Sinn zahlreicher Aufklärer fehlte es durchaus an der Fähigkeit, das
Neue in der rechten Weise mit dem Geschichtlich-Gewordenen zu
verknüpfen. So entstand auf der einen Seite ein Rationalismus,
dem die Vernunft das alleinige und unbeschränkte Mass aller Dinge
war, und der sich verwegen über Geschichte und Erfahrung hinwegsetzte;

auf der andern Seite aber ein Naturalismus und Materialismus,
der mit der neuen und dabei doch sehr unvollkommenen naturwissenschaftlichen

Methode die ganze Wirklichkeit, auch das geistige Leben,
glaubte erklären zu können. Überall kam es durch solche
Grenzüberschreitungen, die auch in der historischen Kritik eine gewaltige Rolle
spielten, zu einem Radikalismus der Weltanschauung, gegen den die
gemässigten Geister und vor allem die kirchliche Theologie Stellung
nehmen mussten, weil eine positive Auseinandersetzung unmöglich
war. Der Naturalismus, der alles in der Welt, auch das geistige Leben,
zu einem mechanischen Naturprodukt stempelt, drang auf dem Wege
von England über Frankreich in seiner radikalen Gestalt, dem
Materialismus und Atheismus in Deutschland ein und wurde hier,
trotz Goethe, Schiller und dem deutschen Idealismus mit Kant,
Fichte, Schelling und Hegel, begünstigt durch die mächtig aufstrebende

Naturwissenschaft, gegen die Mitte des 19. Jahrhunderts sesshaft

und bildet noch immer eine der stärksten antichristlichen
Strömungen der Gegenwart. Ludwig Büchners Werk „Kraft und
Stoff" und Häckels „Welträtsel" bilden das klassische Buch, die Bibel
des Materialismus.

Es wird darin versucht, die gesamteWelt in allen ihren Erscheinungen

auf den Gebieten der anorganischen, der organischen und der
psychischen Welt restlos aus kausal-mechanischen Bewegungsvorgängen

des Körperlichen oder Stofflichen, also der Materie, zu
erklären. Das Seelenleben ist weiter nichts als eine gewisse Äusserung,
Verrichtung des Nervensystems und spezieU unser menschliches
Denken weiter nichts als eine durch gewisse Molekülbewegungen
unseres Gehirns hervorgebrachte Tätigkeit der Materie. Oder wie
Büchner sagt: „Das Denken ist eine Tätigkeit oder Bewegung oder
Verrichtung der im Gehirn in bestimmter Weise zusammengeordneten

Stoffe und StoffVerbindungen." „Denken kann und muss als
eine Form der allgemeinen Naturbewegung angesehen werden, welche
der Substanz der zentralen Nervenelemente ebenso charakteristisch
ist, wie die Bewegung der Zusammenziehung der Muskelsubstanz
oder die Bewegung des Lichtes dem Weltäther oder die Erscheinung
des Magnetismus dem Magneten." Logischerweise sollten demnach
alle Materialisten tabula rasa mit Religion und Sittlichkeit machen.
Aber dazu können sie sich nicht entschliessen. Dagegen sträubt sich



— 106 —

ihr Herz, ihre Vernunft, ihr Gewissen. Darum tragen sie alle so etwas
wie eine neue Religion und Ethik vor, die im Grunde genommen keine
Existenzberechtigung hat. Gerade in diesem Bestreben zeigt sich
aber die Unverwüstlichkeit und Unzerstörbarkeit der religiösen und
sittlichen Ideen. In ihnen lebt eine Wirklichkeit höchster Art, die
über das bloss Natürliche himmelhoch erhaben ist und sich immer
wieder siegreich durch die Natur hindurchbricht. Hier zeigt es sich,
dass der menschliche Geist in seiner Tiefe ewige Kräfte und Gesetze
birgt, die nicht der Natur entstammen, sondern vielmehr gegen die
Natur sich als höchste Normen behaupten. Über der Natur erhebt sich
das Reich des Geistes, das durch keine exakte Forschung gemessen
und berechnet werden kann. In seiner zur damaligen Zeit ungeheures
Aufsehen erregenden Rede über „die Grenzen des Naturerkennens"
gibt der Berliner Universitätsprofessor Dubois-Reymond, einer der
berühmtesten Naturforscher, zu, dass die wissenschaftliche Methode
nicht zur Erklärung aller Vorgänge ausreiche, ja er ging so weit, zu
behaupten, dass sie einige nie ausreichend werde erklären können.
Er liess zwei unenthüllbare Geheimnisse der wirklichen Welt zu:
Die Unerklärlichkeit vom Ursprung der Bewegung und des Denkens,
die Entstehung organischen Lebens; denn mechanische Tätigkeit
kann den Stoff immer nur mechanisch bewegen; wie sie in ihm
Bewusstsein, einen seelisch-geistigen Vorgang erzeugt oder nur auslöst,
bleibt ein Rätsel. Nicht mehr als im Verstehen von Kraft und Materie
hat im Herleiten geistiger Vorgänge aus materiellen Bedingungen die
Menschheit seit zweitausend Jahren, trotz allen Entdeckungen der
Naturwissenschaft einen wesentlichen Fortschritt gemacht. Sie wird
es nie. Unser Naturerkennen ist eingeschlossen zwischen den beiden
Grenzen, welche die Unfähigkeit, einerseits Materie und Kraft zu
verstehen, anderseits geistige Vorgänge aus materiellen Bedingungen
herzuleiten, ihm ewig steckt. Über diese Grenzen hinaus kann der
Naturforscher nicht und wird es niemals können. Ignoramus et
Ignorabimus. Für dieses Bekenntnis hat sich der grosse Gelehrte von
Haeckel den Vorwurf gefallen lassen müssen, er sei ein Mitglied der
Reaktionären, der „Schwarzen Internationale". Aber trotz der
Spanne Zeit und den gewaltigen technischen Fortschritten, die nun
zwischen dem Ausspruche Dubois-Reymonds und uns liegen, bricht
sich heute immer mehr die Anschauung von der Unzulänglichkeit der
Wissenschaft in seelischgeistigen Dingen Bahn. So schrieb die
„Neue Zürcher Zeitung" (gewiss kein reaktionäres Blatt) unterm
8. Januar 1922 in einem mit „Naturwissenschaften" betitelten Artikel
folgendes :

„Zahlreicher werden die Bücher, in denen Fachbiologen sich
lossagen von der mechanistischen Auffassung der Natur und des Lebens
und einer Gedankenwelt mit weit demütigerem Charakter ihre Liebe
und Gefolgschaft erklären. Verabschiedet wird die Hoffnung, dass
der Tag über der Erde leuchten werde, an welchem das Geschehen der
organismischen Welt sich als ein verwickelter Sonderfall
physikalischer Gesetzmässigkeit offenbaren werde, und erkannt wird die



— 107 —

Täuschung, die in der Hoffnung auf dieses Ende bestanden hat. Zwar
liegt die Enttäuschung über die Unvollendbarkeit eines Weges, den
man mit grössten Erwartungen angetreten, vorläufig noch wie eine
Depression auf den Gemütern. Sie hält die Forscher von der
werktätigen Arbeit ein wenig ab, wirft sie aus der Betriebsamkeit der
Realienforschung in die Kontemplation und Spekulation.
Nichtsdestoweniger wächst dem Menschen aus dieser Wendung zur
Anerkennung der metaphysischen Elemente des Lebens eine neue Art
Stärke zu, und diese Energie, aus der Selbstreinigung der Geister
geboren, kommt letzten Endes auch den Wissenschaften zugute."

(Schluss folgt.)

Die schiefachsige winkeltreue Zylinderprojektion
der schweizerischen Landesvermessung.1)

Für die Behandlung in Mittelschulen dargestellt von F. R. Scherrer
(Küsnacht bei Zürich).

Die Landesvermessung und die Kartographie liefern Stoff
zu einer Reihe von Aufgaben, die nicht nur mathematisch
interessant, sondern zufolge ihrer Bedeutung für die Kultur
geeignet sind, die Aufmerksamkeit auch solcher Schüler zu fesseln,
die keine Vorliebe für die Mathematik haben.

In allen Mittelschulen wird man sich im mathematischen
Unterricht aufdie Besprechung der wichtigstenKartenprojektionen
beschränken müssen, zu denen wohl in erster Linie die
Projektionsmethoden gehören, die im eigenen Lande zur Anwendung
gelangen.

Die offiziellen schweizerischen Kartenwerke wurden bisher
nach der Bonneschen Projektionsmethode entworfen, so benannt
nach dem französischen Ingenieur Rigobert Bonne, der von
1727 bis 1795 gelebt und diese Projektion zwar nicht erfunden,
aber empfohlen und auch selbst verwendet hat. Auf der Dufour-
karte im Massstab 1: 100,000 wurde sie analog wie in Frankreich

als modifizierte Flamsteedsche Projektion bezeichnet. Das
Kartenbild wird nach dieser Projektionsmethode folgendermassen
hergestellt :

Man wählt im Innern des darzustellenden Landes als
Kartenmittelpunkt einen Punkt M, dessen geographische Koordinaten
mit grosser Genauigkeit bestimmt werden können. (Bei uns ist
das ein Punkt im Keller der alten Sternwarte in Bern, die jetzt

*) Vortrag, gehalten zu Bern am 7. Oktober 1923 in der Versammlung des
Vereins schweizerischer Mathematiklehrer.


	Die Ursachen des materialistischen Zeitgeistes und seine Relation zur Schule : 1. Teil

