
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 4

Artikel: Zum Problem einer kantischen Pädagogik : 2. Teil

Autor: Henkler, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Problem einer Kantischen Pädagogik.
ii.

B. Aus dem Geiste des Kritizismus wird eine Erziehungslehre

aufgebaut ohne Rücksicht auf Kants pädagogische
Äusserungen.

Mussten wir auf der ersten Hauptstufe der Problemstellung stehen
bleiben, so wäre das Ergebnis eine ziemlich belanglose Zusammenstellung

einzelner Äusserungen Kants, und wir mussten auf eine

Pädagogik, die den Namen Kants mit Recht trägt, ganz verzichten.
Die überzeugende Selbstverständlichkeit, mit der die Vertreter

der ersten Hauptstufe das Problem lösen, soll uns aber nicht abhalten,
einen ganz entgegengesetzten Weg einzuschlagen. Wir wollen, so

sagen die Vertreter der zweiten Hauptrichtung, auf pädagogische
Äusserungen, die sicher oder wahrscheinlich von Kant herrühren,
zunächst ganz verzichten; wir wollen vielmehr versuchen, aus dem

Geiste Kants, wie er aus seinen Hauptwerken leuchtet, eine
Erziehungslehre aufzubauen. Wir werden also die Grundsätze seines

Denkens, die bestimmt nicht auf Erziehung abzielten, auf diese
anwenden. Wir werden untersuchen, wie die Ergebnisse seines Denkens
pädagogisch fruchtbar gemacht werden können. Es wäre interessant
zu wissen, ob Kant selbst an die Möglichkeit und Notwendigkeit einer
transzendentalen Pädagogik gedacht hat. Es sind mir keine Stellen
bekannt, die mit Sicherheit darauf schhessen lassen.

Bei Prof. Vogt (a. a. 0. S. 45) findet sich eine Stelle, die, aus dem

Zusammenhang gelöst, uns glauben lassen könnte, er habe die zweite
Hauptstufe unserer Problemstellung bereits erreicht. Er redet von
„Kants pädagogischer Anschauung, sofern sie als eine Folge aus den
im System des transzendentalen Idealismus enthaltenen Prinzipien
betrachtet werden muss". Die weiteren Ausführungen aber zeigen,
wieso Vogt doch der ersten Stufe angehört. Dazu kommt, dass er
Kant in wichtigen Grundfragen missversteht. Das Apriori Kants,
das auch bei der pädagogischen Auswertung ein Grundbegriff sein

musste, fasst er als zeitliche Bestimmung auf und folgert daraus : „Im
Sinne der Lehre Kants hat demnach der Unterricht die Formen und
Kategorien nicht zu erzeugen, sondern sie, die schlafenden, nur zu
wecken" (S. 53). Wie oft, aber wie vergeblich hat Kant die Meinung
zurückgewiesen, er rede von angeborenen Ideen

Schweiz. Pädagog. Zeitschrift. 1924 7



— 98 —

Einer hat den Tatbeweis dafür erbracht, dass eine Kantische
Pädagogik möglich ist: Paul Natorp in seiner „Sozialpädagogik''
(Stuttgart, 1. Aufl. 1898) und in seiner „Allgemeinen Pädagogik in
Leitsätzen" (Marburg, 1905). In dem ersten Werk gibt Natorp aber
nur eine Theorie der Willenserziehung. Erst in dem zweiten Werk
wird das Ganze der Erziehung, wird also neben der Willenserziehung
vor allem auch die Theorie der Erkenntnisbildung, die Unterrichtslehre,

in Kantischem Geiste aufgebaut, freilich nur in kurzem Umriss.
— Ein weiterer Versuch, das Ganze der Erziehung in Kants Philosophie

zu begründen, also ein Versuch, Bausteine zu einer Kantischen
Pädagogik zu formen und daraus ein Gebäude zu errichten, ist die
„Schulerziehung" des Verfassers dieser Zeilen (Leipzig bei Carl
Merseburger, 1921), die allerdings auf einzelnen Gebieten auch noch des

weiteren Ausbaus bedarf.
Natorps „Sozialpädagogik" ist nach und nach in die Lehrerschaft

gedrungen, freilich viel langsamer, als es dieses seltene Buch verdient.
Besonders in den Kreisen der Lehrer an höheren Schulen ist es noch
wenig bekannt. Die Forderung der „Allgemeinen Pädagogik"
Natorps, alle Erziehungstheorie auf idealistischer Philosophie
aufzubauen, ist fast ganz überhört worden. Man wird sich zunächst darüber
wundern. Deckt sich doch Natorps Forderung der Sache, wenn auch
nicht dem Namen nach, mit der Idee des anerkannten Meisters der
Pädagogik, Pestalozzis. Aber Pestalozzi wird leider zwar oft genannt,
aber seltener gelesen und in seinen philosophisch-pädagogischen Grundideen

verstanden. (Erst Natorp hat uns den pädagogischen Altmeister
verstehen gelehrt.)

Die Lehrerschaft, wenigstens die der Volksschule, war mehr auf
Herbart eingestellt und begnügte sich schliesslich oft mit den
Anweisungen einiger Pädagogen (vor allem sei T. Ziller genannt), die sich

zwar Herbartianer nannten, aber in der Tiefe der philosophischen
Durchdringung und in der Selbständigkeit der Gedankenentfaltung
nicht an Herbart, keinesfalls aber an Kant heranreichten.

Kann man erwarten, dass die Lehrerschaft der Gegenwart eine

Kantische Pädagogik im Sinne der „Allgemeinen Pädagogik" Natorps
günstig aufnimmt Zunächst scheint es so, als ob diese Frage zu
verneinen sei. Die heutige Pädagogik nimmt den Ausgangspunkt für
ihre Betrachtungen einseitig im Kinde; sie erkennt als ihre erste,
wenn nicht sogar als einzige Grundwissenschaft die Psychologie an
und lässt nicht nur Wege, sondern womöglich auch Ziele der
Erziehung durch diese Wissenschaft bestimmen, wenn nicht gar durch —



— 99 —

die Neigung der Kinder. Sie steht also der Fragestellung Kants sehr
fern, und es wäre eine völlige Umwandlung dieser Pädagogik nötig,
ehe sie überhaupt begreifen kann, dass man als Pädagoge so fragen
könne, wie Kant als Philosoph gefragt hat: Wie kommt objektive
Erkenntnis zustande, d. h. Erkenntnis, die den Anspruch auf
allgemeine Geltung erheben kann? Dies ist die Frage der Wissenschaft,
im einzelnen die Frage der Methodenlehre jeder Fachwissenschaft und
dann im ganzen einer allgemeinen Erkenntnislehre, die aber ohne
Beziehung auf die Fachwissenschaften leer und unfruchtbar bleibt. Die
herkömmliche Volksschulpädagogik stellt sich zu dieser Betonung
fachwissenschaftlicher Methoden in starren Gegensatz und verlangt
für sich „psychologische" Methoden. Diese Pädagogik übersieht,
dass man die Entwicklung der Erkenntnisfähigkeit beim Kinde gar
nicht beurteilen, also auch nicht erziehlich lenken kann, wenn man
nicht vorher wissenschaftliche Erkenntnismethoden kennen gelernt
hat, die einem dann einen (relativ) sichern Massstab dafür geben, ob
der jeweilige Einzelschritt der kindlichen Entwicklung in der Richtung

nach dem Ideal der Erkenntnis, der Wahrheit, liegt oder nicht.
Ja, viele „Erzieher" halten jeden Versuch für strafbar, die kindliche
Entwicklung in andere Bahnen zu lenken, als Neigung und Laune des

Kindes sie einhalten. Solche „Erzieher" werden allerdings zu einer
Pädagogik den Kopf schütteln, für die ein Kant, dieser Rufer zur
Pflicht, die Grundsätze angeben soll. Andere Erzieher, und hoffentlich
immer mehr, sind der Meinung, dass unsere Jugend heute mehr denn

je einer Leitung bedarf, die zwar sich fernhalten soll von unnötiger
Härte, und die bei aller Bindung der Jugend doch die Entwicklung
zur sittlichen Freiheit als Ziel sieht, aber vor allem einer Leitung, die
weiss, was sie will. Und so haben wir die Hoffnung, dass die Not
unserer Zeit, dass vor allem die Not unserer Jugend uns früher zu
einer Kantischen Pädagogik führen wird, als es eine sogenannte gute
Zeit getan hätte.

Es werde noch an einer Einzelheit der Unterrichtslehre gezeigt,
dass unsere Zeit zunächst im Gegensatz zu einer Kantischen Pädagogik
steht, dass aber ein Umschwung bald zu erhoffen ist. In Kants
Theorie der Erfahrung tritt ein Gedanke von allem Anfang deutlich
hervor: die strenge Scheidung zwischen dem Anteil der Sinne und
dem des Verstandes, und die Bewertung des Verstandesanteiles als des

logisch ursprünglichen, des für die Erkenntnis bedeutungsvolleren,
des die Spontaneität ermöglichenden Bestandteiles. Man wird nicht
behaupten können, die Pädagogik der Gegenwart sei diesem Kanti-



— 100 —

Bchen Apriori günstig gesinnt. Aber sie schlägt bereits eine Richtung
ein, die sie zu Kant führen wird. Die pädagogische Richtung, die sich
Arbeitsschule nennt, sieht ihr wesentliches Merkmal nicht mehr in der

Handbetätigung, sondern in dem möglichst selbsttätigen Erwerb
wissenschaftlicher (freilich kindesgemässer) Arbeitsweisen (vgl. den
Aufsatz „Zur Kritik des Arbeitsschulgedankens" in Heft 9 der
Schweizerischen Pädagogischen Zeitschrift 1923), also in dem Erwerb von
Erkenntnisweisen, die den Schüler befähigen, Erfahrungen zu
sammeln. Das aber ist eine Richtung des pädagogischen Denkens, auf die

man den wichtigsten Begriff der Kantischen Erkenntnislehre
anwenden kann, den Begriff transzendental (Erfahrung ermöglichend).

Wir schauen zurück. Wie ist's mit einer Kantischen Pädagogik?
Die Problemstellung ist endlich klar. Die Lösung ist angebahnt, aber
noch nicht auf das ganze Gebiet der Erziehung im einzelnen ausgedehnt

worden. Wenn diese Arbeit einmal zu einem Abschluss gebracht
worden ist —es kann stets nur ein vorläufiger Abschluss sein, der neue
Fragen aufwirft — dann wird man von einer Wissenschaft der
Erziehung sprechen können, und sie wird ein wichtiges, wenn nicht das

wichtigste Glied einer umfassenden Phüosophie sein.
Paul Henkler.

Die Ursachen des materialistischen Zeitgeistes
und seine Relation zur Schule.

Von Dr. B.Hofstetter.
Die Frage nach den Ursachen des materialistischen Zeitgeistes

steht im innigen Zusammenhang mit dem uralten und doch ewig
neuen Problem über den Sinn und Wert des Lebens. In ruhigen Zeiten,
wo alles sich nach seinem gewohnten Gange abwickelt, bereitet die
Frage nach einem Sinn und Wert des Lebens wenig Sorge; sie wird
erst dringend, wenn die Grundlagen des Lebens ins Wanken geraten
und so einen geistigen Notstand bedingen, den wir heute in seiner
vollen Tragweite vor uns nicht nur sehen, sondern auch empfindlich,
der eine etwas mehr, der andere etwas weniger, verspüren. Man muss
sich zwar hüten, diesen geistigen Notstand nur als Folge des Krieges
und den damit im Zusammenhange stehenden Revolutionen zu
betrachten; er reicht weit hinter uns zurück und ist aus der ganzen
Entwicklung des modernen Lebens hervorgegangen. Dieses hat sich
in verschiedenartige Ströme gespalten, die widerstreitende Richtungen
verfolgen und abweichende Wertschätzungen erfahren. Namentlich
stehen in dieser Hinsicht eine unsichtbare und die sichtbare Welt
sich schroff gegenüber. Der frühern Zeit galt jene als Grundlage,
wonach sich alle Handlungen des Menschen zu vollziehen hatten,


	Zum Problem einer kantischen Pädagogik : 2. Teil

