
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 34 (1924)

Heft: 12

Artikel: Die Festschrift für Georg Kerschensteiner

Autor: Zollinger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 358 —

könne also kaum so schwerwiegende Folgen für das Geistesleben
haben wie die Blindheit. Das wäre ein falscher Schluss. Nicht das

Auge, sondern das Gehör ist der eigentliche geistige Sinn; nicht die
Zahl der Sinneswahrnehmungen entscheidet für die Höhe des geistigen
Lebens, sondern die Art, wie die gewonnenen Eindrücke verarbeitet
werden. Und diese Verarbeitung oder das Denken vollzieht sich in
erster Linie auf der Grundlage der Sprache.

Es gibt keine mühsamere und aufreibendere Lehrtätigkeit, als
Taubstumme in die Sprache der Hörenden einzuführen und mit dem
vertraut zu machen, was der menschliche Geist im Verlaufe der Zeiten
Schönes und Gutes geschaffen. Es gibt aber auch wenige Aufgaben,
die im Erzieher ein tieferes Glücksgefühl auszulösen vermochten,
als einen Taubstummen sprechen und zu edlem Menschentume empor
geführt zu haben.

Die Festschrift für Georg Kerschensteiner.
Es ist kein schlechtes Omen, wenn eine Festschrift nicht pünktlich

auf den Tag, für den sie bestimmt ist, erscheinen kann; äusserlich ein
Gelegenheitsprodukt, erfordert sie besondere Sorgfalt, und zu spät
kommt sie auf keinen Fall, wenn der Anlass die Mühe lohnt.

So darf denn auch die von Aloys Fischerund Eduard Spranger
herausgegebene, von Dr. Alfred Giesecke (B. G. Teubner),

dem Verleger des Jubilars, verständnisvoll betreute Festschrift für
den siebzigjährigen Georg Kerschensteiner noch heute dankbarer
Aufnahme gewiss sein.1) Den Dank an den Gefeierten fasst das Vorwort
der beiden Urheber des Buches in beseelte Worte; die zwölf
wissenschafthchen Beiträge der Herausgeber und ihrer Mitarbeiter danken
dem hervorragendsten Vertreter des Arbeitsprinzips in der Erziehung
auf die seinem Wesensgrund gemässe Weise: durch die Tat. Die
selbständige Bedeutung dieser Arbeiten macht es dem Berichterstatter
zur Pflicht, jedem einzelnen die Ehre anzutun, die ihm gebührt;
daraus mag ersichtlich werden, dass es sich hier, wie bei jeder tüchtigen

Festschrift, um ein Werk handelt, das den Tag seiner äusseren
Bestimmung überdauern wird, zur Ehre des Beschenkten wie der
Schenkenden.

Die beiden ersten Gaben legen Zeugnis ab dafür, wie tief das
schöpferische, vor allem den Anforderungen der Gegenwart zuge-

*) Jugendführer und Jugendprobleme. Festschrift zu Georg Kerschensteiners
70. Geburtstag. In Verbindung mit Karl Götze, Ernst Goldbeck, Alfred Kühne,
Theodor Litt, Eduard Martinak, August Messer, Karl Muthesius, Ludwig Pallet,
Albert Rehm, Nico Wallner herausgegeben von Aloys Fischer und Eduard
Spranger. Mit einem Bildnis Kerschensteiners nach der Originalradierung von
Prof. Oskar Graf-München. Verlag von B. G. Teubner, Leipzig 1924. VIII und
333 Seiten, brosch. M. 10.



— 359 —

wandte Interesse Kerschensteiners in der Geistesgeschichte verwurzelt
ist. Als Seminardirektor in Weimar wirkte Karl Muthesius an
verantwortungsvoller Stelle innerhalb des Kreises, der Goethes äusseres
Leben umschloss; in das Innere des Menschen dringen die fördernden
Beiträge zur Goetheforschung, die er kürzhch durch ein warmes
Büchlein über Goethe und seine Mutter bereichert hat. Es entspricht
dem auf das Ganze der Seele eingestellten, strukturpsychologischen
Erziehungsbegriff Kerschensteiners, wenn Muthesius in seinem Aufsatz

über „Goethe und die Jugend" den Anmassungen der einseitig
analytischen Psychologie gegenüber die Gültigkeit dichterischer
Gestaltung jugendhcher Lebensformen betont — in der nicht
ausgesprochenen selbstverständlichen Voraussetzung, dass die Rücksicht
auf den immer nur einmaligen vom Dichter geschaffenen werdenden

Organismus die Neigung zu voreihger Verallgemeinerung zügle.
Goethes Verhältnis zur Jugend erfährt eine eindringliche, durch
zahlreiche Belege gestützte Behandlung. Der Verfasser zeigt den jungen
Goethe unter den spielenden Kindern („Wie's in himmlischer
Gesundheit schwimmend atmet" — ist das göttliche Behagen des
schlummernden Säuglings je schöner und zutreffender ausgedrückt
worden?); er erzählt von den nicht immer erfreulichen Erfahrungen
des Erziehers Goethe, sucht, ohne aussichtslosem Vollständigkeitstrieb

zu verfallen, die Kinder, die naiven und empfindsamen jungen
Mädchen, die in jugendlich überhöhtem Selbstgefühl daherstürmenden
Jünglinge in Goethes Dichtung auf, verweilt einen Augenbhck bei
Goethes Theaterpädagogik, gedenkt der anmutigen jungen Frauen,
die dem Greis das Glück der dauernden Verjüngung gewährten, und
streift, ohne auf den schmerzlichen Zwischenfall mit Kleist
einzugehen, Goethes immer mit einer Dissonanz endigende Beziehungen
zu den Romantikern. Die bitterste Enttäuschung des Erziehers
Goethe — der Zusammenbruch seines Sohnes — erklärt sich nach
Muthesius aus der Tatsache, dass Goethe den nur durchschnittlich
begabten, aber nicht schlecht veranlagten Sohn „dauernd in den
eigenen Riesenschatten stellte und in ewiger Kindheit festhielt" —
wobei immerhin zu bedenken wäre, dass August Goethe mehr der
Sohn seiner Mutter als der seines Vaters war. Dennoch ist es ein
Bekenntnis zur Jugend, wenn Goethe — wie später Keller im Fähnlein

der sieben Aufrechten und im Martin Salander — in dem
grossartigen Pandorafragment die Zukunft der Jugend anvertraute. Denn
seine Liebe zur Jugend war eine der mannigfachen Äusserungen seines
Grundtriebes: der Liebe zum Ja, zum Leben, dem er sich mit allen
Fasern seines Wesens verbunden fühlte. Jugend war für ihn ein
Teil des ewigen Werdens und darum heilig wie das Fruchtleben der
Natur; den Buben, die seinen Garten heimsuchten, hätte er den
süssen Schmaus vielleicht gegönnt, wenn sie seinen Birnbaum nicht
„bei noch unreifen Früchten" mit Knüppeln misshandelt hätten.

Theodor Litts gedrängter Aufsatz „Hegel und die Aufgaben
deutscher Jugend" fasst das Problem der Bildung bei der Wurzel.
Die von schrankenlosem romantischem Subjektivismus erfüllte Jugend



— 360 —

leidet unter dem feindlichen Gegensatz zwischen den selbstgeniesseri-
schen Neigungen des Ich und der Welt der objektiven Werte; der
missverstandene Idealismus der deutschen Klassik droht zur
wirklichkeitsfremden Selbstvergötterung zu entarten, die zu einem
Auseinanderklaffen von Ich und objektiver Kultur führen musste. Ein
theoretisches Mittel, diese Gefahr zu beschwören, findet Litt in dem
Hegeischen Postulat der Hingabe des Ich an überpersönliche
Geistesmächte. „Denn der Geist ist nicht wirklich als etwas, das gleichsam
hinter seinen Werken, Taten und Schöpfungen, also im Grunde auch
ohne diese seinen Bestand hätte: er ist nur im Tun, in schaffender
Selbstbewährung wirklich." Man wird in diesem interessanten
Versuch, aus der Hegeischen Kulturphilosophie einen neuen Pragmatismus

abzuleiten, eine Beziehung zu Kerschensteiners Arbeitsprinzip
als erzieherisches Grundgesetz erbhcken dürfen.

Wie Kerschensteiner, vom anglosächsischen Ausland früher als
von der Heimat nach seinem wahren Wert erkannt, die im Gang
begriffene Umwandlung der Schule aus einem Instrument des
Obrigkeitsstaates in eine Vorschule des tätigen Lebens befruchtete, bezeugt
Karl Götze („Probleme der Schulpolitik im Geiste Georg
Kerschensteiners").

Als einen Weg zur Gesundung des deutschen Volkes würdigt
Eduard Martinak Kerschensteiners Lehre von den „vier Wurzeln
des intelligiblen Charakters" (Willensstärke, Urteilsklarheit,
Feinfühligkeit und Aufwühlbarkeit), indem er die zermürbende Wirkung
des Krieges und seiner Nachwehen auf den Charakter des Volkes
aufzeigt und darauf, die Erfahrungen des Jugenderziehers behutsam
verallgemeinernd, die vier Charakterkomponenten als Richtungslinien
der lindernden und aufbauenden Volkspädagogik betrachtet.

Eine wertvolle Orientierung auf Kerschensteiners Spezialgebiet
der Berufsbildung gibt Alfred Kühne („Bildungswege der deutschen
Jugend nach Berufs- und Grundbildung"). Mit Recht weist er auf
die Gefahr hin, die eine im Verhältnis zur Berufsbildung zeitlich
überspannte Grundbildung für das Gedeihen eines auf die Arbeit
aller angewiesenen Volkes bedeuten würde, •— dass jede demokratisch
hochgestimmte Zeit zur Erweiterung der Schulpfhcht und zur
Überschätzung der Schule überhaupt neigt, dürfte seit Kellers Martin
Salander bekannt sein. Ausgehend von Paulsens auf der gesellschaftlichen

Arbeitsleistung als Einteilungsgrund beruhenden Gliederung in
motorische, disponierende und geistig leitende Berufe (der kluge
Sonderling Emil Gott teilte die Menschen erschöpfender ein in Kopf-
werker, Handwerker und Bauchwerker), weist Kühne nach, dass das
zeitliche Verhältnis der Grundbildung zur Berufsbildung gewöhnlich
2: 1 ist. Ohne aus dieser Proportion ein organisatorisches Axiom
machen zu wollen, sieht er in der Tatsache, dass sich bei einer
Verlegung der Fachausbildung der Volksschullehrer an die Universität
oder eine Akademie ein viel grösseres Übergewicht der Allgemeinbildung

ergeben würde, einen „grundlegenden Konstruktionsfehler".
Auch Kerschensteiner ist, wie bekannt, ein entschiedener Gegner des



— 361 —

sehr revisionsbedürftigen, übrigens bis zur Stunde unwirksamen
Lehrerbildungsparagraphen der Weimarer Verfassung. — Einen
lehrreichen Überbhck über die Entwicklung des Zeichen- und
Handarbeitsunterrichts, der Kerschensteiner bekanntlich besondere Förderung

verdankt, steuert Ludwig Pallat bei.
Den radikalen Schuldemokraten, die den echten sozialen Geist

mit öder Gleichmacherei verwechseln, geht Albert Rehm tapfer und
mit nicht wegdisputierbaren Beweisgründen zu Leibe. Sein vorzüglicher

Aufsatz „Individuelle Bildung und Schulbildung" sollte als
Flugblatt gedruckt und jedem, der in Fragen der Schulorganisation
ein Wort mitzureden hat, auf den Tisch gelegt werden. Rehm hat
als Schüler, Lehrer und Vater die öffentliche Schule gründlich kennen
gelernt; er anerkennt ihre Notwendigkeit (sonst würde er nicht zu
den Freunden Kerschensteiners zählen), stellt aber fest, dass ihr auf
den bescheidenen Durchschnitt eingestellter Bildungsgang den
individuellen Bildungsansprüchen der ausgesprochen Begabten nicht
gerecht werde. Er lässt die dreijährige Grundschule zwar prinzipiell
gelten, aber nur unter der Voraussetzung, dass schon hier, vor allem
aber in den höheren Schulen die Tüchtigsten zu Begabtengruppen
zusammengefasst und in kürzerer Zeit als die übrigen ans Ziel
geführt werden. Man merke: drei Jahre umfasst die Einheitsschule in
Deutschland — und bei uns hält sie die geistig normalen Kinder
gerade doppelt so lange im gleichen Pferch fest! Und auch damit
sind unsre konsequentesten Propagandisten der Einheitsschule nicht
zufrieden! Jede allgemein verbindliche Erweiterung der Volksschule
verlängert unfehlbar den Bildungsgang des Akademikers; sollte man
nicht eher endlich einmal versuchen, diesen schon jetzt gefährlich
langen Weg etwas abzukürzen? Und wäre es ein Nachteil, wenn dabei
noch mehr Mittelmässige als bisher auf der Strecke blieben?

Ein glänzendes Beispiel dafür, wie der Mathematikunterricht die
philosophischen Sehnsüchte der reifenden Jugend aufnehmen kann,
gibt Ernst Goldbeck; mit feinster Einfühlung fragt er nach den
Vorgängen in der Seele des Schülers, der, sich zur Vorstellung des
mathematischen Raumes durchringend, die „metaphysische Einsamkeit

der Seele", die Unendlichkeit ahnen lernt. Wem so zu
unterrichten gegeben ist, der beweist die Überflüssigkeit des vielberufenen,
höchst problematischen Sonderunterrichts in philosophischer
Propädeutik.

Drei umfangreichere Arbeiten gelten der Eigenart der jugendlichen

Seele. Der Philosoph August Messer unterzieht die
verschwommene und widerspruchsvolle Terminologie der Jugendbewegung

einer scharfsinnigen Nachprüfung („Zur Problematik der
Jugendbewegung"). Er findet das Wesentliche, aber auch das
Einseitige der geistigen Jugendbewegung in dem Bemühen, von den
praktischen und konkreten Problemen, von „Verstand" und
„Vernunft", zu den primitiveren, keimhaften Formen des Geisteslebens,
zu „Gefühl" und „Intuition" zurückzukehren, die allerdings, wie er
nachweist, einen viel stärkeren intellektuellen Zusatz enthalten, als



— 362 —

die Jugend gelten lässt. Die ganze Problematik der Jugendbewegung
klärt sich ihm zu der Formel, „dass der jugendliche Geist in Werdelust

nach Reife und Auswirkung sich sehnt; dass er aber zugleich in
Werdeangst vor dem Ersehnten zurückbebt, da er im Werden sein
Endlichwerden und Sterben ahnt". — Zur gegenwärtigen, noch aus
der Vorkriegszeit stammenden preussischen Ordnung für die
Ausbildung der Lehrer an höheren Schulen nimmt Nico Wallner in
einem temperamentvollen, von der höchsten Auffassung vom Geist
des Lehramts zeugenden Aufsatz („Die junge Erziehergeneration und
das staatliche Bildungswesen") kritisch Stellung. Der Staat, erklärt
er, sorgt zwar durch ein ganzes System von Prüfungen und bis ins
einzelne ausgedachten Studienplänen scheinbar dafür, dass den
Unberufenen der Weg versperrt wird; die ganz verkehrte Lagerung der
Wertakzente in allen Stadien der Berufsbildung aber hat zur Folge,
dass die Halbquahfizierten, die Unschöpferischen, die unterwürfigen
Anpassungskünstler gedeihen, während die wirklichen Führernaturen,
die Starken, sich häufig anderen seelisch und materiell ergiebigeren
Berufen zuwenden. Es mag sein, dass Wallner mit zu dunkeln Farben
malt; es ist immerhin weniger schlimm, wenn der Staat den künftigen
Mittelschullehrer etwas zu viel sich selbst überlässt, als wenn er ihn,
wie dies in Preussen immer noch der Fall zu sein scheint, vom ersten
Studiensemester an durch einen schematischen Normalbildungsgang
entmündigt. Mit Recht tadelt Wallner das Auseinanderklaffen von
wissenschaftlicher und beruflicher Bildung, durch das den Studierenden

jede Möglichkeit, sich während seiner wissenschaftlichen
Studien ein Urteil über seine Eignung zum Lehramt zu bilden,
genommen wird; der Kanton Zürich hat durch die Schaffung der gut
besuchten didaktischen Universitätskurse, die ohne Ausnahme von
Mittelschullehrern geleitet werden, diesen Übelstand so gut wie
möglich beseitigt und damit die von Wallner bekämpfte einseitige
Verschiebung der Wertakzente auf die rein wissenschaftlichen Ziele
spürbar gemildert. Die in Deutschland bestehende Institution des
Seminar- und Probejahres stellt den Junglehrer unter die Vormundschaft

eines Schulleiters und eines speziellen Mentors, von deren
Gutfinden die Schlusszensur und damit zum guten Teil auch seine
Zukunft abhängt; der bei uns übliche Durchgang durch das Stadium
des Vikars und Hilfslehrers, die allerdings nicht einfach sich selbst
überlassen werden sollten, würde ohne Zweifel mehr Gelegenheit zur
Entfaltung und zur Bewährung persönlicher Kräfte bieten — wenn
die Sparmassnahmen der Kantone diese beste Vorschule für das
höhere Lehramt zurzeit nicht so gut wie völlig verschliessen würden.

Die philosophische, pädagogische, soziologische Entwicklung und
Bedeutung von Kerschensteiners Begriff der Schule als
„Arbeitsgemeinschaft eines mit fortschreitendem Alter der Schüler sich immer
reiner regierenden Jugendstaates" behandelt auf das gründlichste
Aloys Fischer in seinem 100 Seiten starken Aufsatz „Das
Verhältnis der Jugend zu den sozialen Bewegungen und der Begriff der
Sozialpädagogik". Die Fülle der Gedanken erschliesst sich um so



— 363 —

schwerer, da die Sprache des gelehrten Verfassers dem Verständnis
des Lesers nur sehr wenig entgegenkommt. Obwohl Fischer, von
Hegel als dem Begründer des philosophischen Sozialismus ausgehend,
das gewaltige Problem der menschlichen Vergesellschaftung und ihrer
Auswirkung im Leben der Jugend mit den feinsten Mitteln geschichts-
philosophischen Denkens zu entwirren sucht, bleibt er doch immer
der Tatsache eingedenk, dass das Leben „kein Rechenexempel ist
und nicht aus der frostigen Atmosphäre des Kalküls gelebt werden
kann". Aus dem ständischen, also generell gebundenen mittelalterlichen

Menschen entwickelt sich der neuzeitliche Individualist, der
aber, der ungeheuren Gefahr der Vereinzelung wohl bewusst, sich
wieder nach der Vereinigung sehnt, einer Vereinigung freilich, die er
nicht durch die Preisgabe seiner Persönlichkeit an die Masse zu
bezahlen willens ist. „Dem humanen Individualismus unserer klassischen

Zeit setzt die Sehnsucht und das suchende Ringen unserer
Gegenwart einen sozialen Humanismus entgegen." Von besonderer
aktueller Bedeutung ist Fischers scharf ablehnende Kritik der
Bestrebungen, die die Schule in eine Art Familie oder einen Schüler
und Lehrer umfassenden Freundschaftskreis zu verwandeln suchen:
sie beruhen, wie Fischer überzeugend dartut, auf einer fundamentalen
Verkennung des Unterschiedes zwischen der spezifischen Lebensform
der Schule, die immer eine Zwangsvereinigung mit autoritativer
Sicherung darstellt, und der natürlichen Gemeinschaft der Familie
oder der auf Wahlfreiheit (und Gleichberechtigung!) beruhenden
Struktur des Freundesbundes. Mit dem Verfasser der tiefgründigen
Abhandlung sehen wir in der Sehnsucht der Jugend nach einem neuen
Gemeinschaftsleben ein Anzeichen der Völkerdämmerung, die nicht
einen Abend, sondern einen neuen Morgen bedeutet.

Wer aber weist dem kommenden Geschlecht den Weg? Findet
es ihn am sichersten, wenn die Generation der Eltern und Lehrer,
der endlosen, sich ewig um dieselben Punkte drehenden Auseinandersetzung

mit den gebieterisch fordernden Ansprüchen der Jugend
müde, sich resigniert ihrer Macht begibt? Wenn der Wille des
Erziehers sich dem Wunsch des Zöglings demütig unterwirft? Die
würdigste Antwort auf diese Frage gibt Eduard Sprangers
trefflicher Beitrag „Die Generationen und die Bedeutung des Klassischen

in der Erziehung". Auf der einen Seite: die geräuschvoll
propagierten „modernen" Erziehungsmethoden und -ziele, die ihre Gültigkeit

lediglich aus der Anpassung an die heute vorherrschenden, morgen
schon wieder veralteten Anschauungen einer Bevölkerungsschicht,
eines Lebens- oder Zeitalters herleiten — auf der andern : der Glaube
an unveraltbare, ewig gültige, wenn auch nicht jedem einzelnen
erreichbare Werte und Wertrichtungen — das Klassische. In der Kunst
manifestiert sich der Geist des Klassischen am sinnfälligsten, und der
Kunst, erklärt Spranger, gebührt daher immer der Primat unter den
bildenden Kräften und im Bildungsprozess; es ist aber nicht auf die
Kunst allein beschränkt: neben der klassischen Lebensform der
Humanität gibt es eine solche des religiösen und eine solche des poli-



— 364 —

tischen Klassizismus. Welcher der drei Ausprägungen des Klassischen
der Vorrang gebührt, wird nicht entschieden — Spranger wird es
wohl ablehnen, diese Frage, die nur individuell zu lösen ist, überhaupt
allgemein zu stellen, zum Verdruss sowohl der Vertreter der religiös,
d. h. konfessionell, wie derjenigen der politisch, d. h. parteipolitisch
gebundenen Erziehungssysteme. „Klassisch im weitesten Sinne"
nennt Spranger „Darstellungen geistigen Menschentums, die kraft
ihrer einfachen, typischen Struktur, kraft ihres überlegenen Wert-
gehaltes und kraft ihrer anschaulich-plastischen Form geeignet sind,
als dauernde Vorbilder in dem geistig-geschichtlichen Lebensstrom,
der von ihnen ausgeht, zu wirken." Simplizität, Idealität und vor
allem Totalität sind die Bedingungen des Klassischen, sein
Mittelpunkt: die Form, die alle Seiten des Lebendigen entfaltet und zu
einer Einheit von hohem Wertgehalt verbindet. Nur wer an ein
festes überzeitliches Bildungsideal glaubt und sich darnach orientiert,
ist berufen, jungen Menschen im Ringen um ihre Lebensform
beizustehen; die Massiosigkeit des ewig Jungen, die sich mit gleicher Leidenschaft

heute für dieses, morgen für jenes Problem erhitzt, wühlt die
jungen Seelen vielleicht auf, aber sie vermag sie nicht aus der
Verworrenheit in die Klarheit zu führen. Nicht die Maschine, das Kapital,
die brutale Gewalt des Stärkern zwingt das Leben, sondern die in
eigner Angel ruhende Seele, die sich der auf sie einstürzenden Fülle
der Erscheinungen bemächtigt, indem sie sie gestaltet, das Chaos
nach ewigen, der Struktur des menschlichen Geistes entnommenen
Gesetzen der Form unterwirft. ¦—

Man sieht: die Festschrift für Georg Kerschensteiner erweckt
keineswegs den Eindruck einer Schule", die sich notgedrungen damit
begnügen musste, die Gedanken des Meisters in Kleingeld
umzuwechseln. Gewiss ist jeder der zwölf Aufsätze ein Dank an den
Jubilar; und doch bezeugt jeder, der eine in höherem, der andere in
bescheidenerem Masse, die eigene Kraft, die keines Gängelbandes
bedarf. Und da es zu allen Zeiten das höchste Glück des Lehrers
und des Erziehers war zu sehen, wie sich seine Mühe in selbständigem
Leben auswirkte, wird Georg Kerschensteiner diese kostbarste
Geburtstagsgabe mit zwiefacher Freude aus den Händen der Spender
empfangen. Wir teilen die Gefühle der Dankbarkeit, die das schöne
Buch entstehen liessen, und beglückwünschen den hochverdienten
Mann zu dieser würdigen Ehrung seines Lebenswerkes.

Dr. Max Zollinger.

Mazzini und seine Mutter.
Von Dr. Ernestine Werder.

III.
Dem eigenen Gemahl gegenüber ist Maria Mazzini nicht weniger

freimütig und überlegen. Ihr Zusammenleben mit dem Gatten
entspricht zwar dem, was man gemeinhin als eine glückliche Ehe zu
bezeichnen pflegt. Doch kann man sich kaum grundverschiedenere


	Die Festschrift für Georg Kerschensteiner

